
גיליון ט"ז - פרשת בשלח תשפ"ו

חמשת הענינים שבשירת הים
אָז יָשִׁיר מֹשֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת הַשִּׁירָה הַזֹּאת לַה' וַיֹּאמְרוּ 
לֵאמֹר אָשִׁירָה לַה' כִּי גָאֹה גָּאָה סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה בַיָּם )שמות 

טו, א(

ישראל  וכל  משה  ששרו  השירה  את  פותח  זה  פסוק 
לאחר שים סוף נקרע לשנים, וישראל עברו בו ביבשה, 
וישראל  ומכך שבחרו משה  בו,  וטבעו  נכנסו  והמצרים 
לפתוח את השירה בפסוק זה, נראה שיש בו ענין מיוחד, 
ולא זו בלבד שהא פותח את שירת משה וישראל, אלא 
אף שירת מרים והנשים היתה בפסוק זה, וכנאמר להלן 
)כ-כא( 'וַתִּקַּח מִרְיָם הַנְּבִיאָה אֲחוֹת אַהֲרֹן אֶת הַתֹּף בְּיָדָהּ 
לָהֶם  וַתַּעַן  וּבִמְחֹלֹת.  בְּתֻפִּים  אַחֲרֶיהָ  הַנָּשִׁים  כָל  וַתֵּצֶאןָ 

מִרְיָם שִׁירוּ לַה' כִּי גָאֹה גָּאָה סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה בַיָּם'.
נוספות  הערות  ולהעיר  זה,  פסוק  בענין  לתמוה  ויש 

בלשונות פסוקי השירה.
שה'  בכך  המיוחד  השבח  מהו  לתמוה,  יש  תחילה  א. 
הטביע בים את הסוס עם רוכבו, לכאורה הוא רק פרט 
עמהם,  טבעו  הסוסים  שגם  המצרים,  מטביעת  אחד 
שהקדימוהו  עד  השירה,  לעיקר  זה  ענין  בחרו  ומדוע 
לִי  וַיְהִי  יָהּ  וְזִמְרָת  'עָזִּי  )ב(  כך  אחר  שנאמר  לפסוק 
לִישׁוּעָה זֶה אֵלִי וְאַנְוֵהוּ אֱלֹהֵי אָבִי וַאֲרֹמְמֶנְהוּ', שלכאורה 
שבח  שהוא  זה  בפסוק  השירה  את  לפתוח  יותר  נראה 

והילול גדול לה', ולא לפרט ענין אחד בלבד.
השירה  בהמשך  נתפרש  הטביעה  ענין  הרי  ועוד,  זאת 
וּמִבְחַר  בַיָּם  יָרָה  וְחֵילוֹ  פַּרְעֹה  'מַרְכְּבֹת  )ד(  שוב, שנאמר 
שָׁלִשָׁיו טֻבְּעוּ בְיַם סוּף', ומדוע חזרו על ענין זה פעמיים.
ב. מדוע הזכירו בשירה את שמו של ה' בכמה כינויים, 
בתחילה נאמר 'אשירה לה'' בלשון הוי"ה, אחר כך 'עזי 
מכן  ולאחר  אבי'.  ו'אלהי  ואנוהו',  אלי  ו'זה  יה',  וזמרת 
נאמר )יז( 'מִקְּדָשׁ אֲדֹנָי כּוֹנְנוּ יָדֶיךָ', בלשון אדנות, ואחר 

כך סיים )יח( 'ה' יִמְלֹךְ לְעֹלָם וָעֶד' בלשון הוי"ה.
'מַרְכְּבֹת  )ד(  בפסוק  הלשונות  בחילוק  הכוונה  מהי  ג. 
סוּף',  בְיַם  טֻבְּעוּ  שָׁלִשָׁיו  וּמִבְחַר  בַיָּם  יָרָה  וְחֵילוֹ  פַּרְעֹה 
מדוע חילקום לשנים, ולא אמרו 'מרכבות פרעה וחילו 
מרכבות  על  ומדוע  סוף',  בים  טבעו  שלישיו  ומבחר 
פרעה וחילו אמרו 'ירה' ואמרו 'בים', ועל מבחר שלישיו 
ירה  בין  חילוק  יש  וכי  סוף',  'בים  ואמרו  'טבעו'  אמרו 

לטובעו, ובין הים לים סוף.
ד. מדוע נאמר )ז( 'וּבְרֹב גְּאוֹנְךָ תַּהֲרֹס קָמֶיךָ תְּשַׁלַּח חֲרֹנְךָ 
ו'יאכלמו  חרונך',  'תשלח  והרי הלשונות  כַּקַּשׁ',  יֹאכְלֵמוֹ 
והרי כאן לא  ידי אש,  כקש' מתאימים לעונש הבא על 

נענשו באש אלא במים.
שָׁלָל  אֲחַלֵּק  אַשִּׂיג  אֶרְדֹּף  אוֹיֵב  'אָמַר  )ט(  ה. מהו שאמר 
לאחר שכבר  יָדִי',  תּוֹרִישֵׁמוֹ  חַרְבִּי  אָרִיק  נַפְשִׁי  תִּמְלָאֵמוֹ 
אמר שהם טבעו בים סוף, והלא לפי סדר הדברים, רק 
קודם שנכנסו לים אמר האויב לרדוף ולהשיגם, ואם כן 
לכאורה היה צריך לכתוב זאת קודם סיפור טביעתם בים 

סוף.
גָּאָלְתָּ  זוּ  עַם  בְחַסְדְּךָ  'נָחִיתָ  )יג(  בפסוק  נאמר  מדוע  ו. 
ונהלת,  נחית,  עבר,  בלשון  קָדְשֶׁךָ'  נְוֵה  אֶל  בְעָזְּךָ  נֵהַלְתָּ 
לארץ  יקחם  שה'  נאמר,  העתיד  על  זה  פסוק  והלא 
כפי  עתיד,  בלשון  לומר  לפסוק  היה  כן  ואם  ישראל, 

שנאמר )יז( 'תְּבִאֵמוֹ וְתִטָּעֵמוֹ בְּהַר נַחֲלָתְךָ' בלשון עתיד.
ז. עוד יש להבין, לשם מה נאמר הפסוק האחרון )יט( 'כִּי 
בָא סוּס פַּרְעֹה בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו בַּיָּם וַיָּשֶׁב ה' עֲלֵהֶם אֶת 
מֵי הַיָּם וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל הָלְכוּ בַיַּבָּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם', הלא כבר 
הלכו  שישראל  נזכר  וכן  בים,  טבעו  ורכבו  שסוס  נזכר 

ביבשה בתוך הים, וכמו כן יש להבין שלכאורה אין זה 
חלק מהשירה, אלא סיפור דברים בלבד, ואם כן מדוע 
נזכר כאן בין שירת משה וישראל לשירת מרים והנשים.

כדי ליישב את כל השאלות, נראה להקדים ולבאר שתי 
הקדמות: 

לחמשה  מחולקת  זו  ששירה  היא,  ראשונה  הקדמה 
חלקים: החלק הראשון הוא, להודיע שהכל נעשה על ידי 
ה' ושיש להודות לו על כך. החלק השני הוא, להכיר את 
כוחו ויכולתו של ה' לשנות הטבע בכל הנבראים כולם. 
החלק השלישי הוא, להאמין בהשגחת ה' גם על כל פרטי 
הפעולות. החלק הרביעי הוא, לבאר שענין ניסי מצרים 
מעבדות  ישראל  את  לשחרר  כדי  הם  סוף  ים  וקריעת 
לחירות עולם. והחלק החמישי הוא, לפרש שתכלית כל 
יציאת מצרים והניסים היא לפרסם את מלכות ה' בעולם 

והשראת השכינה בישראל.
ההקדמה שניה היא, שיש חילוק בין שמותיו של ה', שם 
מציאות  כל  שברא  ה',  מציאות  אמיתת  על  מורה  י"ה 
צוּר  ה'  בְּיָהּ  'כִּי  ד(  כו  )ישעיה  שנאמר  וכפי  העולם, 
עוֹלָמִים', אבל עדיין יתכן שאין רצונו וידיעתו בהנהגת 
של  הכללית  הנהגתו  על  מורה  'אלהים'  שם  המציאות. 
אין  שקבע  שהטבע  יתכן  עדיין  אבל  הבריאה,  בכל  ה' 
לשדד  יכולתו  על  מורה  'שדי'  ושם  לשנותו.  ביכולתו 
מערכות כללית, אבל עדיין יתכן שאינו משגיח על פרטי 
המציאות, וכפי שמשמע מלשון 'שדי' שדי לו במציאותו 
יתברך, ושם 'אדנות', מורה על ההשגחה הפרטית. אבל 
ברא  שהוא  האמונה,  עיקרי  כל  על  מורה  הוי"ה  שם 

ומנהיג ושולט בכל הבריאה ומשגיח על כל פרט.
בתכלית  שהכירו  הוי"ה,  השם  על  נאמרה  זו  שירה 
ביכולתו,  והכל  לכל העולם,  הוא המנהיג  האמונה שה' 
הוי"ה  שם  הוזכר  לכך  הפרטים,  כל  על  משגיח  והוא 
לה'',  הזאת  השירה  'את  פעמים,  שתי  השירה  בתחילת 
ו'אשירה לה'', ומפני זה בסיום כל חלק מחמשת חלקי 

השירה, הזכירו את שם הוי"ה.
וכל  השירה,  חלקי  חמשת  וכללי  פרטי  את  נבאר  עתה 

השאלות הנזכרות יתיישבו מאליהם. 
ורוכבו  סוסו  גאה  גאה  כי  לה'  'אשירה  הראשון  הפסוק 
רמה בים' הוא כולל ומתמצת את ארבעת חלקי השירה 
הראשונים, 'אשירה לה'' הוא החלק הראשון, שהכל נעשה 
על ידי שם הוי"ה, וראוי לשבחו על כך, ו'סוס ורוכבו רמה 
בכוחו  שיש  הנוספים,  החלקים  שלושת  את  כולל  בים' 
לשוט,  שדרכו  אף  הסוס  שהטביע  בכך  הטבע,  לשנות 
וכן שנשארו הסוס והרוכב צמודים ולא נפרדו, והשגחתו 
זה  באופן  המיתה  עליהם  שהביא  מכך  ניכרת  הפרטית 
דוקא, ומכך שנעשה בים התפרסם הענין הרביעי שיצאו 
לחירות עולם, וגם עמים אחרים לא יעזו לשעבד אותם, 
כיון שראו העונש שקיבלו המצריים. וכיון שפסוק זה כולל 
היתה  זו  וגם  בו,  פתחו  לכך  השירה,  חלקי  ארבעת  את 
זה  פסוק  אמרו  ישראל  וגם  והנשים,  מרים  של  שירתם 
לאחר כל חלק וחלק מהשירה, כמבואר בסוטה )ל:(, והיה 
זה כעין פזמון שחוזרים עליו אחר כל בית ובית מהשיר, 

כיון שהוא כולל את חלקי השירה.
עתה הוסיף לפרש את החלק הראשון בשירה, שהשירה 
שהכל  האמונה,  עיקרי  כל  את  הכולל  הוי"ה  לשם  היא 
בהנהגתו ובהשגחתו וביכולתו, ואמר 'עזי וזמרת יה ויהי 
לי לישועה', שמצד השם י-ה, גם אם היה מתפלל ומזמר 
בלבד,  שביקש  במה  פרטית  בישועה  נושע  היה  בעוז, 

על  רק  מראה  'אל'  שהשם  פירושו,  ואנוהו'  אלי  ו'זה 
בריאת הטבע שהוא כמו בית נוה, ו'אלהי אבי' פירושו, 
שם שד"י, שבו נגלה אל האבות כנאמר )לעיל ו ג( 'וָאֵרָא 
ניתן  היה  שַׁדָּי',  בְּאֵל  יַעֲקֹב  וְאֶל  יִצְחָק  אֶל  אַבְרָהָם  אֶל 
יורד  ואינו  גבוה  מעל  גבוה  שהוא  'וארוממנהו'  לחשוב 
באמרו  זה  חלק  סיים  אבל  במעשים,  בפרטות  להשגיח 
'ה' איש מלחמה ה' שמו', ששם הוי"ה כולל את כל חלקי 
האמונה, ולכך משבח את ה' בשם זה, שהוא משגיח על 

כל הפרטים ובכוחו לשנות הטבע.
החלק השני הוא, פירוט ניסי ה' לשנות הטבע, והחל בכך 
נגד  שהוא  אף  הים,  אל  נמשכו  וחילו  פרעה  שמרכבות 
ההגיון, שמדוע סברו שיוכלו להכנס אל הים ולהלחם שם, 
וכי היו להם ספינות לשם כך, ובכך שה' משך את מרכבות 
פרעה וחילו החכמים אל הים, הרי זה היפך הטבע, וענין 
זה אינו מיוחד דוקא אל ים סוף, לכך אמר 'בים' בסתם, 
שינוי הטבע הנוסף הוא, 'ומבחר שלישיו טובעו בים סוף', 
שה' שינה את טבע הים סוף שהתהומות נהיו קלים והם 
צפו ועלו מעל רוכבי הסוסים. וסיים החלק בהזכרת שם 

ה' 'יְמִינְךָ ה' נֶאְדָּרִי בַּכּחַֹ יְמִינְךָ ה' תִּרְעַץ אוֹיֵב'.
על  הפרטית  ההשגחה  ענין  לבאר  בא  השלישי  החלק 
פרטי הפעולות, ואמר 'וברוב גאונך תהרוס קמיך תשלח 
ה'  ביכולת  שהיה  שאף  והכוונה,  כקש',  יאכלמו  חרונך 
להמית את המצריים גם בדרכים אחרות, כמו על ידי אש 
וברד, מכל מקום בדוקא בחר ה' במיתה זו, להביא אותם 
אל הים כפי שיבאר בהמשך. ועתה פירש כיצד סיבב ה' 
יכנסו אל הים, אף שלכאורה הוא  וכל מצרים  שפרעה 
לבקוע  לישראל  נס  ה'  שעשה  ראו  שהרי  גמור,  שגעון 
הם  גם  להכנס  שיוכלו  חשבו  וכיצד  הים,  את  להם 
ולהשיגם, לזה ביאר, 'וברוח אפך נערמו מים' וגו', שה' 
הביא רוח קדים עזה כל הלילה, ולכך חשבו שהוא דבר 
טבעי, וכן קפאו התהומות ונדמה להם כקרקע מוצקה, 
ומפני זה 'אמר אויב ארדוף אשיג' וגו', שביכלתו להכנס 
לים לרדוף אחריהם ולהלחם עמם, וסיים חלק זה באמרו 
'מי כמוך באלים ה'' וגו', שראו בכך את דקדוק השגחתו 

על כל פרטי המעשים.
החלק הרביעי בא לבאר הטעם שסיבב ה' מיתתם דוקא 
בדרך זו, לפי שעתידים הם להכנס לארץ ישראל, ועשה 
כל זה כדי להפיל אימה ופחד על כל העמים הדרים בארץ 
ו'נהלת' בלשון עבר,  'נחית'  נאמר  וסביבותיה, לכך  כנען 
לפי שמפרש שהטעם שניהל ה' את ישראל דוקא בדרך זו, 
כיון שהם בדרך לארץ ישראל, וסיים חלק זה בהזכרת שם 

ה', )טז( 'עַד יַעֲברֹ עַמְּךָ ה' עַד יַעֲברֹ עַם זוּ קָנִיתָ'.
החלק החמישי מפרש את תכלית הכל, שהיא קרבת ה' 
'תְּבִאֵמוֹ  וזהו  בישראל,  השכינה  והשראת  בו  והדביקות 
וְתִטָּעֵמוֹ בְּהַר נַחֲלָתְךָ מָכוֹן לְשִׁבְתְּךָ פָּעַלְתָּ ה' מִקְּדָשׁ אֲדֹנָי 
כּוֹנְנוּ יָדֶיךָ', ולזה הזכיר שם אדנות, שבהשראת השכינה 
בבית המקדש ניכרת השגחתו הפרטית, וסיים 'ה' ימלוך 

לעולם ועד' שהוא פרסום מלכות ה' בעולם.
בסיום השירה חוזרת התורה ומסכמת שוב את שלשת 
החלקים האמצעיים שבשירה, ואמר 'כי בא סוס פרעה 
הטבע,  בשינוי  השני  החלק  הוא  בים',  ובפרשיו  ברכבו 
'וישב עליהם את מי הים' הוא החלק השלישי בהשגחה 
הלכו  ישראל  'ובני  זה,  באופן  דוקא  להמיתם  הפרטית 
ביבשה בתוך הים' הוא החלק הרביעי, שטעם הדבר הוא 

כדי שילכו לארץ ישראל בטוחים בלא פחד.
עקידת יצחק שער מ


