
פניני אור החיים

גליון שבועי במשנת מרן האור החיים הק' זיע"א

ובחרת בחיים

המשך בעמוד ג' ◄

המשך בשבוע הבא

באור החיים
תולדות רבנו הק'

הפך לבם לשנוא עמו
אבל גזירותיו של מולאי איסמעאיל לא הסתיימו בצאר בן משעאל. 
אט אט הרחיב את גזרותיו והתנכלויותיו ליהודים שבערים נוספות, 
עד  לבקרים,  חדשות  ומשונים  שונים  מסים  עליהם  הטיל  וביותר 
בכל  הורגשו  והדחק  הלחץ  הכלכלי.  מעמדם  מאד  מאד  שנפגע 
פינה ואף מעמדם של העשירים והאנשים שכלכלתם היתה איתנה, 

התמוטט לחלוטין, בעיצומן של שנים קשות אלו.
מולאי איסמעאיל לא ידע שבעה. הוא עשק את יהודי מדינתו ככל 
אשר יכל, וכמעט שלא עשה את קהילת יהודי מרוקו כמצולה שאין 
בה דגים וכמצודה שאין בה דגן. הגיעו הדברים לידי כך, שאפילו 
בקהילת פאס הגדולה והמבוססת ניכרה העניות על כל צעד ושעל, 
הוצאות  לצמצום  תקנות  על  לחתום  העיר  רבני  את  שהביא  מה 
הנישואין, כדי ללחום בתופעה השלילית לפיה לא יכלה בת ישראל 
להתארס כל עוד לא הביאה עמה נדוניא נכבדה, מה שכעת בצוק 
העתים הפך לכמעט בלתי אפשרי. הנוסח הכאוב של טופס התקנות, 
פותח צוהר לקשיים הנוראים שאליהם נקלעה קהילתה היהודית של 

העיר פאס, הנכבדה שבקהילות מרוקו.
וכך נרשם בין היתר ב"קול קורא" מכ"ד אב, תנ"ח:

"בהיותנו מקובצים... פקחנו עינינו על אשר בעוה"ר ננעלו כמעט 
שערי ההשפעה ורוב האנשים אשר בנות יולדו להם צר ומצוק 
מצאום. ודאגה על העתיד מיום לידתן עד הגיעה לפרקן... לסבת 
המנהג הרע אשר נתפשט בימים האלה לבלתי צאת הבנות מדלתי 
בית אביהן החוצה להיות לאיש, כי אם בנדוניא רבה ועוד תוספת 
מרובה חפצים מכסף וזהב ובדולח ואבנים טובות, או מעות בעין, 
או קרקע, לסייע החתן בתכשיטין המוטלין עליו לעשות, באופן 
שרוב הבעלי בתים נשארים שלולים ויוצאים נקיים מנכסיהם... 
ולכן ראינו לגזור על כל המשתדכים מהיום והלאה שאין רשות... 
להתנות שום תנאי תוספת על הנדוניא בשום אופן... ועל הכל 
המצוה  עליהם  השידוכין  בעת  המצויים  והסופרים  השדכנים 
להיות כמזהירים וכמזכירים לבל ישמע על פיהם חוק התוספת 

על הנדוניא כלל וכלל ועיקר".
רבי  ובהם:  שלה  הקהל  וראשי  פאס  רבני  גדולי  באו  החתום  על   
יהודה בן עטר, רבי וידאל הצרפתי ורבי שמואל הצרפתי, רבי מנחם 
סירירו, רבי דוד בן אמוזיג, רבי אברהם בן שימול, רבי שמואל אבן 
דנאן, רבי שמואל למדיוני, רבי אפרים קאלהורנו, רבי שם טוב בן 
מגירה, רבי חיים בן אמוזיג, רבי יצחק צרפתי, רבי יצחק בן יוסף, 

רבי סלימאן בוטבול, רבי עיוש ן' אזרואל ועוד.
ונעשו  שהלכו  ומרות,  קשות  לשנים  ההתחלה  רק  היתה  שזו  אלא 

נוראות יותר ויותר!
שמו,  ימח  איסמעאיל  מולאי  הצורר  המלך  של  הבצע  תאות  שכן, 
מעולם לא באה על סיפוקה, והוא הלך והכביד ללא הרף את עול 
יום שלא  המסים על היהודים בערים רבות במרוקו, עד שלא היה 
היהודים  על  הוטלו  ת"ס  בשנת  חברו.  משל  מרובה  קללתו  היתה 
מנכסיהם,  ירדו  הקהילות  מעשירי  שרבים  כך,  כל  גבוהים  מסים 
כפשוטו, והפכו לעניים ממש. על צרה זו נוספו גם הבצורת ועליית 
המחירים הגדולה שבאה בעקבותיה. הדברים מבצבצים מבין כתבי 
רבי  של  לימודים"  "לשון  בספר  ההיא.  בעת  מרוקו  גדולי  של  ידם 
יעקב אבן צור, היעב"ץ זצ"ל, מוצאים אנו באגרות שנכתבו בשנת 

ת"ס, את הביטויים העזים הללו: 
"עם היות עדתנו בלחץ ודוחק עצום", "ועם היותנו כצאן מאכל... 
ונהר  ומסים  ארנונא  והלך  בלו  מנדא  לרוב  מוכסין...  של  קשר 
"שבעי  המסים..."  אש  כקדוח  ושפלותא...  דלותא  גלותא  דינור 
והלך  בלו  מנדה  לרוב  חלולה,  מתנינו  מלאו  התלאות...  כוס 
עשאונו כמצולה..." "עם היותנו בלב מר ונפש נענה, שבעי רוש 
וארנונא הכסף  והלך מס  בלו  ודחוקים... מנדה  ולענה, לחוצים 

אזל מכלינו וכליא קרנא ונוספה מחלתנו דלא נחית מיטרא...". 

בס"ד, גיליון שמ"ח | פרשת בשלח | תשפ"ו

ישראל בטח בה’
צְעַק אֵלָי  ה מַה תִּ ֶ וַיֹּאמֶר ה’ אֶל מֹשׁ

עוּ: )יד טו( רָאֵל וְיִסָּ נֵי יִשְׂ ר אֶל בְּ בֵּ דַּ
ומבקש  הדור  לגדול  מגיע  אדם  לכם  תארו 
לו הרב, למה אתה  ברכה בעניין דחוף, אומר 

פונה אלי.
מה הפירוש למה? אני צריך ישועה!

משה רבינו עומד לפני הקב”ה וזועק את זעקת 
כיוון  מכל  אחריהם,  רודף  פרעה  ישראל.  בני 

יש סכנות, המדבר, הים, פרעה. צרה צרורה.
תצעק  ‘מה   – רבינו  למשה  הקב”ה  אומר  ומה 

אלי – דבר אל בני ישראל ויסעו’.
הקב”ה מצווה שבני ישראל יסעו, אך מה היא 
בא  זה  מה  אלי’.  תצעק  ‘מה  של  ההקדמה 

ללמדנו.
הדין,  מידת  יש  הקדוש:  החיים  האור  אומר 
ויש מידת הרחמים. ועלינו להגביר את מידת 
מגבירים?  איך  הדין.  מידת  על  הרחמים 

באמצעות מצוות ומעשים טובים.
הדין  מידת  הייתה  בחז”ל,  מובא  כך  כאן, 
ע”ז.  עובדי  והללו  ע”ז  עובדי  הללו  מקטרגת, 

איך תתגבר מידת הרחמים?
אלי.  תצעק  מה  רבינו,  למשה  הקב”ה  אמר 
צריך  דלעילא.  אתערותא  מספיק  לא  כאן 
בני  אל  דבר  כך,  אם  זכויות.  ירבו  שישראל 
למרות  האמונה,  בכח  נוסעים  ויסעו!!  ישראל 
שזה נגד ההגיון וההסתברות. נוסעים כי הקב”ה 

ציווה.
בכוחם  יש  כאלו,  עוצמתיים  ואמונה  בטחון 
הדין,  מידת  על  הרחמים  מידת  את  להגביר 

וינצלו ישראל.
בך בטחתי – הושיעני!

 שירה לדורות
רָאֵל אֶת  ה וּבְנֵי יִשְׂ ֶ יר מֹשׁ ִ אָז יָשׁ

ירָה הַזֹּאת לַה’ וַיֹּאמְרוּ לֵאמֹר  ִ הַשּׁ
אָה סוּס וְרֹכְבוֹ  י גָאֹה גָּ ירָה לַה’ כִּ ִ אָשׁ

ם: )טו א( רָמָה בַיָּ
שירה’  ‘שבת  כל  בפי  נקראת  הקרובה  השבת 
ויום  יום  בכל  הנאמרת  הים  שירת  שם  על 

בתפילת שחרית.
הרבה פירושים נאמרו על המילה ‘אז’ הפותחת 

את השירה.
אומר האור החיים הקדוש:

מדגישה  ‘אז’,  המילה  בתורה  שנכתבה  אחרי 
יטעה  שלא  עתיד,  לשון  ‘ישיר’,  מייד  התורה 
אז,  רק  השירה  של  זמנה  שאין  לומר  אדם 

כשאירע נס קריעת ים סוף.
לא כך! אלא שירה זו נקבעה גם לעתיד, ובכל 

יום ויום אנו אומרים אותה בתפילת שחרית.
וראו בניו גבורתו – שבחו והודו לשמו!

אלוקינו ואלוקי אבותינו
וּעָה זֶה אֵלִי  י וְזִמְרָת יָהּ וַיְהִי לִי לִישׁ עָזִּ

וְאַנְוֵהוּ אֱלהֵֹי אָבִי וַאֲרֹמְמֶנְהוּ: )טו ב(
בתחילת שמונה עשרה תיקנו לנו אנשי כנסת 
אבותינו’.  ואלוקי  ‘אלוקינו  הנוסח  את  הגדולה 
כל מילה מדויקת ואפילו הסדר מדויק, קודם 

מזכירים ‘אלוקינו’ ואחר כך ‘אלוקי אבותינו’.
ובפיוטים,  בתפילה  נוספים  במקומות  גם 
‘ואלוקי  לפני  ‘אלוקינו’  לומר  מקדימים  תמיד 
אבותינו’, וכן ‘מלכנו – מלך אבותינו, גואלנו – 

גואל אבותינו’.
מאיר  השירה,  את  ישראל  בני  אמרו  כך  אכן 

האור החיים הקדוש את עינינו:
מכן  ולאחר  ואנווהו’,  ק-לי  ‘זה  לומר  הקדימו 

‘אלוקי אבי וארוממנהו’.

מי ימלל גבורות ה’
ר  מֹכָה נֶאְדָּ אֵלִם ה’ מִי כָּ מִי כָמֹכָה בָּ

ה פֶלֶא: )טו יא( קֹּדֶשׁ נוֹרָא תְהִלּתֹ עֹשֵׂ בַּ
הים  בשירת  מזכירים  יום  ובכל  בתפילה 
תהילות  השבוע, ‘נורא  בפרשת  המופיעה 

עושה פלא’.
מלוא  אשר  יתברך,  מה’  לירא  צריך  בוודאי 
כל  את  ורואה  מביט  והוא  כבודו,  הארץ  כל 
יסודי  בהלכות  הרמב”ם  וכלשון  מעשינו, 
ה’  במעשי  מתבונן  אדם  שכאשר  התורה, 
לאחוריו  נרתע  הוא  “מיד  הנפלאים  וברואיו 
ויודע שהוא בריה קטנה שפלה אפלה,  ויפחד 
עומדת בדעת קלה מעוטה לפני תמים דעות”.

לומר  בבואנו  מיוחדת  יראה  יש  האם  אך 
 – ‘נורא  מהלשון  שמשמע  כפי  ה’,  תהילות 

תהילות’.
מה  יש  בוודאי  הקדוש,  החיים  האור  אומר 

לפחד.
כך  שעשה  ה’  את  ונהלל  שנשבח  כמה  הרי 
הרבה  עמוקים  רבדים  יש  תמיד  כך,  ועשה 

יותר שאין לנו מושג בהם.
עשיר  על  ולומר  לשבח  יש  טעם  איזה 
ברווח  ובצל  לחם  בבית  לו  שיש  כרוטשילד 

רב, ואפילו עצים להסקה בהרחבה גדולה...
ממש כך והרבה יותר: נורא תהילות. מפחדים 
ומדוע: עושה  ה’.  תהילות  לומר  אנו 



השר של רוסיה והשר 
של מצרים

קדישא  הסבא  של  פטירתו  אחרי  רק 
בער  יששכר  רבי  הקדוש  הרב  מראדושיץ, 
את  נחמן,  ר’  שלו,  המשמש  סיפר  זיע”א, 
בעיניו  ראה  הוא  אותו  המצמרר  הסיפור 
ממש. במשך כל ימי חייו של הסבא קדישא 
היה ר’ נחמן מוזהר ועומד שלא לספר את מה 
שקרה באותו לילה בקודש פנימה, ‘כי בנפשו 
הדבר’, אבל אחרי פטירתו הוא הרשה לעצמו 
לומר  אפשר  עליו  אשר  הסיפור  את  לספר 

בצדק ‘סיפור שלא מהעולם הזה’.
נחמן,  לר’  קדישא  הסבא  קרא  אחד  ערב 
המשמש שלו, וביקש ממנו לארגן את הבית 
כל  את  היטב  לסגור  מאוד:  מיוחדת  בצורה 
כל  את  ולנקות  לטאטא  והחלונות,  הדלתות 
הבית, לפרוס על השולחנות מפות מפוארות, 
נרות  עם  מיוחדים  פמוטים  עליהם  ולהניח 
גדולים. הבית היה נראה חגיגי מאד, תחושה 

של חג, פאר והדר בצורה יוצאת מהכלל. 
לו  אמר  הכל,  את  להכין  סיים  נחמן  כשר’ 
כאן  ישאר  ולא  לביתו  שילך  קדישא  הסבא 
להציץ  יעז  שלא  ובוודאי  לרגע.  לא  אפילו 
מחר  שם.  קורה  מה  ולראות  הבית  תוך  אל 
בבוקר, אמר לו הסבא קדישא, תחזור לכאן 

ותסדר את הבית בחזרה.
הוא  האלו  האזהרות  את  שמע  נחמן  כשר’ 
שגרתי.  לא  משהו  להיות  הולך  שכאן  הבין 
מי  יודע  מי  נכבד,  אורח  איזה  להגיע  הולך 
כל  נדיר  דבר  לפספס  יכול  הוא  ואיך  הוא. 
כך. הוא החליט שהוא יעשה את עצמו הולך 
וינסה  יחזור  הוא  דקות  כמה  ואחרי  לביתו, 
בכל זאת למצוא דרך כלשהיא להציץ לבית. 
הוא הרי מכיר את מבואות הבית והוא כבר 

ימצא דרך איך לעקוב מה כאן הולך להיות.
כמה  אחרי  ואז  הלך  הוא  עשה.  הוא  וכך 
דקות הוא חוזר, מנסה למצוא מקום שממנו 
כמה  אחרי  הבית.  תוך  אל  להציץ  יוכל  הוא 
להציץ  אפשרות  שיש  ראה  הוא  סיבובים 
בחור של המנעול, הוא מציץ! ונופל מתעלף 
איש  ואין  הרצפה  על  שוכב  הוא  אחורנית! 
שם על לב. בשעות לילה, אף אחד לא היה 

מסתובב שם, והוא שוכב על הרצפה.
בעצמו  הוא  הרגיש:  כן  קדישא  הסבא  אבל 
התכופף  החוצה,  אליו  ורץ  הדלת  את  פתח 
הימים  באותם  אותו.  לעורר  והתחיל  אליו 
היה מקובל לשפשף עם יין את מי שהתעלף, 
והסבא קדישא רץ והביא בקבוק יין ושפשף 
אותו היטב עד שרוחו חזרה לו. הסבא קדישא 
לא האריך אתו בדיבור. הוא רק אמר לו: הרי 
הזהרתי אותך שלא תהיה כאן ובוודאי שלא 
תביט פנימה, כעת תחזור מיד לביתך עד אור 

הבוקר. 
למחרת בבוקר, כאשר הגיע ר’ נחמן המשמש 
אל הבית של הסבא קדישא שאל אותו הסבא 

קדישא: הגד נא לי, ר’ נחמן, מה בדיוק ראית 
שכל כך הפחיד אותך עד שהתעלפת וכמעט 

פרחה נשמתך? 
ענה ר’ נחמן: ראיתי אדם שנראה ממש כמו 
וכתר  מלכות  בגדי  לבוש  היה  הוא  מלך, 
מלכות בראשו והוא יושב ומדבר עם הרבי! 
עד  עצום  פחד  עלי  נפל  אותו  כשראיתי 

שהתעלפתי!
אני   – וראית  מאחר  קדישא:  הסבא  לו  אמר 
של  מעלה  של  השר  היה  שהוא  לך  יגלה 

מדינת רוסיה. 
גזירות  להוציא  רוצים  שהרוסים  ראיתי  אני 
ביותר.  נוראיים  דברים  היהודים,  על  רעות 
לכן הזמנתי אלי את השר של מעלה השולט 
שיבטל  אתו  ודיברתי  רוסיה,  מדינת  כל  על 
לו שאם  אמרתי  וגם  הגזירות,  כל  את  תיכף 
הוא לא יבטל את הגזירות, אני יעקור את כל 
אותה למלכות  ואמסור  מידו  רוסיה  ממלכת 

אחרת הטובה ממנה. 
אכן  והוא  דבריי  את  שמע  מעלה  של  השר 
על  רעות  גזירות  יגזור  לא  שהוא  לי  הבטיח 

בני ישראל. 
שזו  לו  תדע  לו:  ואמר  קדישא  הסבא  סיים 
גדולה עבורך אם תספר הלאה  תהיה סכנה 

את מה ששמעת וראית.
רק אחרי הסתלקות הרה”ק מראדושיץ זיע”א 
הנורא  הסיפור  את  המשמש  נחמן  ר’  סיפר 

שאותו ראה בעיניו ממש!


פירושו  אל  אותנו  מוביל  המצמרר  הסיפור 
על  זיע”א  הקדוש  החיים’  ה’אור  רבינו  של 
הפסוק )שמות יד י(: ‘וּפַרְעֹה הִקְרִיב וַיִּשְׂאוּ בְנֵי 
יִשְׂרָאֵל אֶת עֵינֵיהֶם וְהִנֵּה מִצְרַיִם נֹסֵעַ אַחֲרֵיהֶם 
וַיִּירְאוּ מְאֹד וַיִּצְעֲקוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶל ה’’. שיש 
להבין, מה בני ישראל ראו כשהם נשאו את 
עיניהם? ממה הם כל כך פחדו? הם ראו את 
השר של מעלה של ארץ מצרים, ולכן הם כל 

כך פחדו!
דברי  ומביא את  פותח האור החיים הקדוש 
חז”ל במדרש: “’ומצרים נוסע אחריהם’ - זה 
שר של מצרים, מצרים שמו”. והאור החיים 
ומלחמה  מלחמה  בכל  שלמעשה  מסביר 
מגיעים שרי מעלה: “כי כן הוא הנהוג שהשר 
מצד  ולכן  בנפילתה”.  ויפול  לאומתו,  יעזור 
צריכים  ישראל  בני  היו  לא  עצמו  זה  דבר 
לפחד, אבל כאן היה חידוש מיוחד ולא רגיל:
תמיד הסדר הוא כך, השר של מעלה הולך 
ביחד עם המלך, ואילו המלך עצמו נותן לעם 
להיות לפניו והוא מגיע אחריהם, כך שתמיד 
כאן  אבל  מאחורה.  נמצא  מעלה  של  השר 
המצריים,  לפני  בא  פרעה   – הקריב  פרעה 
לפני  היה  מעלה  של  השר  גם  ממילא 
המצריים, ומכך פחדו בני ישראל, הם חשבו 
שהסיבה שהשר של מעלה בא לפניהם, זהו 
לערוך  באים  מעלה  שרי  שהמלאכים  בגלל 

איתם מלחמה. 

בני ישראל חששו אולי כעת הקב”ה שמא לא 
ורוצה  ממצרים  להוציאם  הקב”ה  עוד  חפץ 
להשיבם שמה, ולכן המלאכים באים להלחם 
איתם. מכך הם פחדו ועל כך הם צעקו לה’ 

שיושיע אותם.
מדוע באמת הקב”ה לא מנע מהמלאך, השר 
של מעלה ממצרים להיות לפני כולם, למנוע 

את הפחד נורא לבני ישראל?
שתי  לכך  שיש  הקדוש  החיים  האור  עונה 

סיבות:
את  להרוג  רצה  הקב”ה  הראשונה:  הסיבה 
השנייה:  והסיבה  ישראל.  בני  לעיני  השר 
ויחזרו  שיפחדו  כדי  לטובה,  חשבה  “אלהים 
כדי  לשמים,  לבם  ויקרבו  שלימה,  בתשובה 
העצום  הנס  להם  ה’  יעשה  זה  שבאמצעות 

של קריעת ים סוף”.
ושני התירוצים הללו יחד מעבירים לנו מוסר 
לנו  שנראים  דברים  לפעמים  חשוב:  השכל 
צריכים  אנחנו  מפחידים,  דברים  כמאיימים, 
לדעת שהמטרה שלהם נועדה כדי שנתקרב 
על  לניסים,  נזכה  כך  ידי  ועל  לקב”ה  יותר 
יעשה  הקב”ה  שלמה  בתשובה  שנחזור  ידי 
לנו נסים עצומים ונפלאים. זאת ועוד, שעוד 
עבור  נועד  המפחיד  הדבר  שדווקא  יתברר 
שהלך  המצרי  השר  כמו  הגמור,  ההיפך 
לפני כולם כדי שיהרגו אותו לפני כולם, כך 
ומאיים,  כמפחיד  לנו  שנראה  מה  כל  דווקא 
אם נחזור בתשובה שלמה, הדבר עצמו יהיה 

תחילת הישועה.

תפילה בכל יום על הפרנסה
 – משהו  לך  כשחסר  אותנו:  מלמד  הקב”ה 
עבור  היא  שחסר  הסיבה  לפעמים  תתפלל. 

זה, כדי שתתפלל!
פעולה  כל  עושים  בכך,  מתבוננים  כשלא 
ומאמצים,  רבות  השתדלויות  אפשרית, 

ושוכחים את העיקר, תפילה!
על הנחש שהתקלל ‘עפר תאכל כל ימי חייך’, 
כתוב בגמרא ביומא )עה.(, תניא, אמר רבי יוסי 
בוא וראה שלא כמדת הקב”ה מדת בשר ודם, 
עמו  יורד  חבירו  את  מקניט  ודם  בשר  מדת 
כן, קלל את הנחש  אינו  לחייו, אבל הקב”ה 
עולה לגג מזונותיו עמו, יורד למטה מזונותיו 
תרע”ד(  )ויקרא  משמואל’  ‘שם  ובספר  עמו. 
הביא בשם הרה”ק רבי יצחק מווארקא זיע”א 
שהקשה, דאם כן מה קללה יש בזה לנחש. 
ותירץ, שנענש שניתנו לו מזונותיו בכל מקום 
שהוא כדי שלא יבוא לשאת עיניו השמימה, 
כי כל הנבראים נבראו באופן זה שיחסר להם 
ונדחה  לשמים  עיניהם  שישאו  כדי  צרכם 

הנחש מזה. 
איפה  תאכל  קח,  ביותר,  הגדול  העונש  זהו 
תבוא  ואל  רוצה  שאתה  ומה  רוצה  שאתה 
לבקש. בן המלך, מקבל מהמלך כל יום ויום 
את מזונו. רוצים לראות אותך, שמחים איתך, 
מחכים לך. הקב”ה נותן את המן לבני ישראל 

ספיר ויהלום
פניני מוסר ויראת שמים בפרשה

◄ ◄ ◄



פניני אור החיים

◄ המשך מעמוד  א' ואומר ‘ולקטו ממנו דבר יום ביומו’. 
אמר על כך רבי שמעון בן יוחאי )יומא עו.(: משל 
בן  לו  שיש  ודם  בשר  למלך  דומה,  הדבר  למה 
אחד, פסק לו מזונותיו פעם אחת בשנה, ולא היה 
מקביל פני אביו אלא פעם אחת בשנה. עמד ופסק 
יום.  יום, והיה מקביל פני אביו כל  מזונותיו בכל 
אף ישראל, מי שיש לו ארבעה וחמשה בנים היה 
דואג ואומר, שמא לא ירד מן למחר ונמצאו כולן 
מתים ברעב, נמצאו כולן מכוונים את לבם לאביהן 

שבשמים.
זה  זיע”א,  הקדוש  החיים’  ה’אור  רבינו  מבאר 
בכוונה כך. לא משכורת חודשית. לא כיכר שבועית 
גדולה. ויצאו ולקטו – דבר יום ביומו. תבוא כל יום, 
תתפלל, תבקש מה’, והוא יתברך שומע תפילת כל 

פה עמו ישראל ברחמים.
לכן אמר ה’ ‘דבר יום ביומו - למען אנסנו’, כלומר, 
הסיבה שהמן יורד לצורך אותו היום ולא נתן להם 
ה’ בפעם אחת לזמן הרבה, הוא לניסיון, לראות אם 
לא ידאגו ולא יתאוננו, אלא יהיו בטוחים בהקב”ה, 
שעל ידי שישימו מבטחם בה’ ויתפללו אליו, יהיו 

סמוכים שלא ישארו בלי מזונות.


הרה”ק בעל ‘מגלה עמוקות’ זיע”א הודיע פעם אחת 
לראשי הקהילה בעירו קראקא שבדעתו לעזוב את 
עמו,  הכמוסים  טעמים  מכמה  בעירו  הרבנות  כס 
וכמובן שהודעה פתאומית כזאת פגעה בהם כרעם 
ביום בהיר, והרבו להשתדל ולהפציר בו שיחזור בו 
מהחלטתו, אולם כל ההשתדלויות לא הועילו והוא 

בשלו נשאר, שרוצה לעזוב את העיר. 
נתייאשו  כמעט  שכבר  אחרי  להפתעתם  והנה 
המגלה  להם  הודיע  לפתע  עוד,  בו  מלהפציר 
נשאר,  כן  שהוא  לבסוף  שהחליט  עמוקות 
כל  את  שהנה  מאוד,  בעיניהם  לפלא  היה  והדבר 
ולפתע  הסף  על  דחה  אצלו  שעשו  ההשתדלויות 

הוא חוזר בו ללא שום סיבה הנראית לעין. 
הסביר להם ה’מגלה עמוקות’, שאכן היו לו טעמים 
שמחמתם רצה לעזוב העיר, אך הנה אחרי שכבר 
זימן ה’ לידו מעשה שמחמת זה שינה  החליט כן 

את דעתו. וזהו סיפור המעשה: 
באו אליו שני אנשים לדין תורה. אחד מהם היה 
גדול  חכם  תלמיד  היה  והשני  העיר,  מעשירי 
של  מנהגו  התובע.  היה  והגביר  בעיר.  שהתגורר 
לשוק  הולך  היה  שלפרנסתו  היה  חכם  התלמיד 
כל יום לכמה שעות ומוכר קצת סחורה שיספיק 
לביהמ”ד  חוזר  היה  ואח”כ  היום,  להוצאות  לו 
והוגה בתורה עד אמצע הלילה. והנה העשיר הזה 
בראותו כן נתעורר לבו לחשוב שאין זה נאה וכבוד 
להתלמיד חכם הזה שיעסוק בשוק במסחר, וניגש 
אליו והעיר לו על כך, והסכימו ביניהם שהתלמיד 
להגות בתורה בביהמ”ד  כולו  היום  כל  ישב  חכם 
והגביר הזה ישלם לו כל הוצאותיו. ואכן התלמיד 
חכם הפסיק למכור בשוק וישב כל היום באהלה 

של תורה. 
שהתלמיד  הבחין  שהעשיר  ימים  כמה  זה  אולם 
ובפנותו  במסחר,  לעסוק  שוב  התחיל  הלז  חכם 
לו שהוא  ענה  על הפרת ההסכם,  לו  והעיר  אליו 
לזה  הסכים  לא  הגביר  אולם  מההסכם.  בו  חוזר 
שכבר  אחרי  להתחרט  לו  אפשר  אי  שכבר  וטען 

הסכימו. ועל זה באו לדין. 
המשיך המגלה עמוקות לספר לשומעיו, שדבר זה 
למה  חכם  התלמיד  על  בעיניו  גדולה  תימה  היה 
שלו  הוא  הרווח  שכל  אחרי  מההסכם  לחזור  לו 
וזה  מפריע,  באין  היום  כל  בתורה  להגות  שיוכל 
לא  וטעם למה  ואין שום הסבר  חייו,  היה משוש 
יחפוץ בהסכם כזה, על כן פנה אל התלמיד חכם 

וביקשו שיסביר לו פשר התנהגותו. 
ענה לו התלמיד חכם, שאכן כדברי המגלה עמוקות 
לו  ירווח  שמעתה  כן,  גם  מתחילה  דעתו  היה  כן 
כעבור  אולם  מפריע.  באין  בתורה  לעסוק  ויוכל 
תקופה קצרה הרגיש שזה גורם לו להפסד בענין 
לעסוק  נצרך  היה  כאשר  עכשיו  עד  דהנה  אחר, 
במסחר לצורך פרנסתו, הנה בכל יום כאשר היה 
קם ממיטתו היה מרגיש שעליו להתפלל על מזונו 
ביוקר  למכרו  ושיוכל  בזול  סחורה  ה’  לו  שיזמין 
ושיזדמנו לו קונים מיד ולא יצטרך להישאר בשוק 
הקשורים  ענינים  משאר  וכדומה  שעות  הרבה 
לצורך פרנסתו. ובזה היה מרגיש כל היום שהוא 
ה’  אל  נשואות  היו  ועיניו  הבורא,  בחסדי  תלוי 
בתפילה מדי יום ביומו על כל פרט ופרט שיצליח. 
אולם מאז הסכים עם העשיר על העסק עמו, הנה 
לפתע רואה הוא ששוב אינו מרגיש את עצמו תלוי 
כל כך בחסדי הבורא עולם כאשר היה אז, בהיות 
שהעשיר נותן לו כל הוצאותיו ואין לו כל כך על 

מה להתפלל כאשר היה מתפלל אז על כל פרט. 
לו  היה  טעות  שמקח  החליט  הזה  החסרון  בגלל 
כל העסק הזה, שאף שתועלת הוא לו לענין עסק 
התורה, אולם זה מפריע לו לדביקותו בה’ שיהיה 
מרגיש שתלוי בחסדיו ממש ושיהיו עיניו נשואות 
אליו בתמידות, ועל כן אינו יכול להמשיך באופן 

הזה. 
שעכשיו  לשומעיו,  ואמר  עמוקות  המגלה  סיים 
נוכח לדעת שהזמין לו ה’ מעשה זה בדיוק בשעה 
הזאת שהוא כדי לחבב את העיר עליו, שבזה הוא 
רואה שישנם אנשים צדיקים וחשובים כאלו בעיר 
הזאת שעד עתה לא ידע עליהם וממילא שוב אינו 
רוצה לעזוב את העיר והודיע להם שהוא ממשיך 
לשבת על כסא הרבנות בלב שלם )‘תפארת למשה’ 

פרשת בשלח(.


הרה”ק ‘רב ייבי’ מאוסטראה זיע”א מביא )תהלים יג( 
מה ששמע מרבינו אור שבעת הימים ה’בעל שם 
טוב’ הקדוש זיע”א: שיש זכייה לעני שבכל יום יש 
לו רשות לדבר לפני מלך מלכי המלכים הקב”ה, 
כי העשיר נותן לו ה’ יתברך בפעם אחת עשירות 
לגשת  צריך  ואינו  חייו,  ימי  כל  די  שיהיה  הרבה 
לבקש בכל יום מזונות מאת ה’ יתברך, רק אם הוא 
צדיק הרבה ויש לו שכל שגם כשיש לו מזונות, אם 
חס ושלום לא יתן ה’ יתברך חיות בתוך מזונותיו 
לו  שיש  חולה  והראיה  כלום,  יועיל  לא  לפרנסו 
מזונות ואינו יכול לפרנס את עצמו באותן מזונות. 
אבל העני מחמת דוחקו שאין לו מה לאכול צריך 
מזונות,  יתברך  ה’  מאת  ולבקש  לגשת  יום  בכל 
בכל  יתברך  ה’  לפני  שמדבר  העני  שזוכה  נמצא 
יום, ועוד שהעני צריך ה’ יתברך לזכור אותו בכל 
יום, להזמין לו פרנסתו בכל יום ויום, אבל לעשיר 
אין ה’ יתברך צריך לזכור אותו בכל יום, כי כבר 

נתן לו בפעם אחת על כל ימי חייו.

◄ ◄ ◄

)מאוצרותיו ושיחותיו של הגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט"א(

פלא. מעשיו של ה’ פלאיים ומכוסים הרבה 
מעבר להשגתנו.

לגדולתו – אין חקר!

בין בקשה לתלונה
אמֹר מַה  ה לֵּ ֶ לּנֹוּ הָעָם עַל מֹשׁ וַיִּ

ה: )טו כד( תֶּ ְ שׁ נִּ
לדבר  שמותר  דברים  שיש  יודעים  אנחנו 

ויש דברים שאסור לדבר.
שמותר  דברים  שגם  להפנים  צריך  אבל 

לדבר, צריך לדעת איך לדבר.
בצורה  אותם  תאמר  שאם  דיבורים  יש 
אך  גמור.  בסדר  זה  הראויה,  בצורה  אחת, 

אם הם ייאמרו בצורה שונה, זו עבירה.
כיצד?

‘וילונו  כתוב  הקדוש:  החיים  האור  אומר 
העם על משה לאמור מה נשתה’.

מה’  ומבקש  מתפלל  והוא  צמא  אדם  אם 
נוסח  גמור.  בסדר  זה  שתיה,  לו  שיזמן 
שואל  ‘כדרך  בבקשות  מלא  התפילה 

חסרונו’.
הבעיה.  הייתה  וזו  בתלונות,  באו  הם  כאן 

ה’וילונו – מה נשתה’.
אתה צמא, תבקש. תתפלל. למה להתלונן? 

להתלונן זה לא טוב.
כשאנחנו צריכים משהו, נתפלל.

כי אתה שומע תפילת כל פה!

תורה מגינה ומצילה
חַר לָנוּ  עַ בְּ ֻ ה אֶל יְהוֹשׁ ֶ וַיֹּאמֶר מֹשׁ
עֲמָלֵק מָחָר  חֵם בַּ ים וְצֵא הִלָּ ִ אֲנָשׁ
ה  בְעָה וּמַטֵּ ב עַל רֹאשׁ הַגִּ אָנֹכִי נִצָּ

יָדִי: )יז ט( הָאֱלהִֹים בְּ
הים  שירת  השבוע,  בפרשת  רבים  עניינים 

פרשת המן, ועוד.
ובסוף הפרשה – מלחמת עמלק.

את מי בוחר משה רבינו להילחם בעמלק. 
יהושע,  אל  משה  התורה: ויאמר  אומרת 

בחר לנו אנשים וצא הלחם בעמלק.
מבאר האור החיים הקדוש:

עמלק  מלחמת  כי  וידע  הכיר  רבינו  משה 
מגיעה בגלל עוון ביטול תורה.

וילחם עם ישראל ברפידים – שרפו ידיהם 
מדברי תורה.

אמר משה רבינו, כנגד אויב רע כזה צריך 
נאמר  עליו  נון,  בן  יהושע  התורה.  כח  את 
תדיר  ישב  הוא  האוהל’,  מתוך  ימוש  ‘לא 
ראוי  הוא  תורה.  ולמד  המדרש  בבית 
עליו.  ולהתגבר  בעמלק  ולהילחם  לצאת 

ואכן כך היה.
אין שמירה כתורה, אין לומדיה כישראל.



כתב רבינו )שמות יג כא(: ולילה וגו’ להאיר וגו’. קשה 
שנה  מ’  ב( שאמרו שכל  כ”ב  )שבת  ז”ל  דבריהם  לפי 
שהיו במדבר לא הלכו אלא לאורו שהיו רואים אפילו 
מה שבתוך הטפיח, ואין לומר כי על זמן הלילה הוא 
אומר שאין זה פשט אומרם לא הלכו אלא לאורו כי מה 
בא למעט אם לא שנא’ אור השמש ביום ואם כן הלילה 
יאיר כיום שלא היו צריכין לשמש שהוצרך  למה לא 
לעמוד אש להאיר להם. ולהבין הענין יש לדקדק עוד 
אומרו ללכת יומם ולילה למה לא הספיק טעם להאיר 

להם שהוצרך לומר ללכת וגו’:
יתברך  אורו  זז  שלא  לעולם  היא  הדברים  כוונת  אכן 
שכתבנו  ז”ל  חכמינו  כמאמר  תמיד  ישראל  ממחנה 
בסמוך אלא שיש לדעת כי האור הקדוש הלזה לא היה 
מתפשט חוץ ממחנה ישראל אלא דוקא במושבותם. 
ויש טעם בדבר ומה גם במדבר הרע שהוא מדור של 
כידוע בדברי  כי שם הרגיעה הקליפה  מחנה טומאה 
הקדושים )זהר ח”א קכ”ו א( וכיון שכן לא היו ישראל 
אבל  במחניהם  אלא  העליון  מהאור  ליהנות  יכולים 
חוץ למחניהם לילה יחשיך כסדר העולם. והנה אם לא 
היו ישראל הולכים בלילה כשיחפוץ ה’ ללכת לא היו 
צריכין לאור עמוד האש כי לכל בני ישראל היה אור 
הוצרכו  בלילה  הליכתם  לסיבת  אלא  במושבותם  ה’ 
להכיר  ישראל  למחנה  חוץ  למרחוק  להאיר  לעמוד 
להאיר  אומרו  והוא  למחניהם,  חוץ  בו  שילכו  מקום 
פירוש  ולילה  יומם  ללכת  הוא  זה  אור  וטעם  להם, 
היו  עליהם  הנוצץ  ה’  אור  מלבד  שביום  כשם  בשוה 
רואים אור למרחוק באור השמש המאיר לעולם כולו 

כמו כן היו רואים בלילה באמצעות עמוד האש. 
לילה  למחניהם  שחוץ  רבינו  שכתב  מה  פי  על  והנה 
היה מחשיך כסדר העולם. כתב בדברי יואל )כט שבט( 
לתרץ לפי זה מה שאמרו במשנה )ברכות ב.( מאימתי 
נכנסים  שהכהנים  משעה  בערבין,  שמע  את  קורין 

לאכול בתרומתן.
שלכאורה יש להבין מדוע אמר לשון ‘נכנסין’ שנראה 

כמיותר, שהיה יכול לומר משעה שהכוהנים ‘אוכלין’.

דמלאכת  )ברייתא  במדרש  מה שאמרו  פי  על  ומתרץ, 
כל ארבעים  אומר,  יוחי  בן  רבי שמעון  פי”ד(:  המשכן 
לא  מהם  אחד  נצרך  לא  במדבר,  ישראל  שהיו  שנה 
לאור החמה ביום ולא לאור הלבנה בלילה, אלא האדים 
היו יודעים ששקעה החמה הלבין היו יודעים שזרחה 
החמה. ומדברי המדרש נראה, שלא היו השמש והירח 
ששקעה  יודעים  והיו  לעבים,  מבעד  כך  כל  נראים 
עמוד  מאור  מאירים  העבים  שראו  ממה  רק  החמה 

האש.
אכן, לפי זה נמצא שהן ביום והן בלילה היה מואר להם 
בזמן שקיעת החמה,  צבעו  רק שנשתנה  הענן,  בתוך 
ולפי זה צריך להבין היאך היו יודעים מתי הוא זמן צאת 

הכוכבים במכוון. 
הענן  בתוך  שאכן  רבינו,  דברי  פי  על  זאת  ומיישב 
זמן צאת הכוכבים במכוון, אך כשיצאו חוץ  ידעו  לא 
היה מחשיך  זה בבירור, ששם  זמן  נראה  היה  לעבים 
הוא  מתי  להבחין  צריכים  היו  וכאשר  העולם,  כסדר 
הזמן המדויק של צאת הכוכבים היו יוצאים חוץ לענן, 
ומטעם זה הוצרך התנא לכתוב שהיו הכהנים נכנסין, 
לעננים  מחוץ  לצאת  צריכים  היו  המדבר  כיון שבזמן 
לראות הזמן המדויק, וכשנכנסו ידעו כולם שזהו זמן 

צאת הכוכבים. 
אמנם קשה על זה, שהרי אמרו חז”ל )מכילתא דרשב”י 
שמות יג כב(: דבר אחר, ‘לא ימיש’ )שמות יג כב(, וכי 
מי נצרך לעמוד ענן ומי נצרך לעמוד אש, אלא ליתן 

הפרש לזבים ולזבות וכו’ שהיו ביניהן.
למטה(  ואחד  ד”ה  המכילתא,  )על  המשנה  ובמרכבת 
מחוץ  יוצאים  היו  הטמאים  כל  זה, שהלא  על  הקשה 

למחנה, ולשם הרי לא היה הענן נמשך, 
כמו שכתב רש”י )עירובין נה: ד”ה אלא 
לאחוריהן( שכל הצריך ליפנות היה יוצא 
חוץ לענן. וכיון שהיו יוצאים חוץ לענן 

היו יכולים לראות זמן צאת הכוכבים.
ותירץ, שרק הענן שלמעלה מהם הוא 
מהענן,  שיצא  מי  כל  על  גם  נמשך 

השמים  באותו  להבחין  יכולים  היו  לא  כך  ומשום 
כראוי, אך שאר העננים שבצדדים לא היו קיימים מחוץ 

למחנה.
שכל  לשונו:  וזה  ה(  יב  )לעיל  בחיי  רבינו  כתב  וכן 
מכסה  הענן  היה  במדבר  ישראל  שהיו  שנה  ארבעים 
אותם ביום ועמוד האש לילה, ולא ראו בכולם שמש 
ביום ולא ירח בלילה. ומהיכן היו קובעים חדשים, על 
פי ראיית הלבנה, הלא הענן מכסהו. אלא בודאי עיקר 

המצוה בכתוב על פי החשבון.
 )26 עמ’  )גליברסון,  עזרי  ה’  בקונטרס  הוכיח  זה  ומכל 
שהענן היה מכסה אותם לגמרי, ולא היו יכולים לראות 

כלום מאותות השמים.
מאידך כתב החזון איש )או”ח סי’ קמ אות ג( על דברי 
הראיה,  פי  על  מקדשין  היו  שלא  שכתב  בחיי  רבינו 
שכוונתו היא שאין מעידין על פי הראיה דרך העבים 
ומה  כד.(.  )ר”ה  בגמרא  כמו שאמרו  העששיות,  ודרך 
שכתב שלא ראו השמש והירח, היינו ראיה בלא מסך 

מבדיל.
תלוי  וזה  למעלה,  ענן  כלל  שהיה  ברור  זה  אין  אכן 
בשו”ת  שכתב  כמו  במדרש,  התנאים  במחלוקת 
תלוי  שהוא  קצג(,  סי’  חיים  אורח  )גרינוולד,  יוסף  ויען 
במחלוקת התנאים במדרש )ילקוט שמעוני ( כמה עננים 
אחד  היה  ודאי  ולשיטתו  היו,  שבעה  אומר  אחד  היו, 
מלמעלה גם כן. רבי יאשיה אומר ארבעה, ומפרש הזית 
רענן, דהיינו לארבע רוחות, ואותו של מעלה לא היה 
אלא על המשכן. רבי אומר, שנים. ופירש בזית רענן, 

אחד מלפניהם ואחד על המשכן.
אמנם כתב בדרך אפשר, שאף לשיטה הסוברת שהיו 
ז’ עננים, הענן של מעלה לא היה אלא בשעת נסיעתן 
כמשמעות  חנייתן,  בשעת  לא  אבל 
הפסוק בפרשת בהעלותך ‘וענן ה’ עליהם 

יומם בנסעם מן המחנה’ )במדבר י לד(.
לט(  קה  )תהלים  והמצודות  הרד”ק  אכן 
הענן  היה  הליכתן  שבשעת  פירשו, 

לפניהם, ובשעת חנייתן היה עליהם.

אור הישועות
מכתבי הלומדים

בזכות לימוד "אור החיים" – זרק את הכלי הטמא מרשותו
בין השורות של ספר "אמרות טהורות" מסתתר סיפור מעורר השראה, בו אחד מהנוכחים שהאזין לדבריו של האדמו"ר, אשר שיתף בתובנותיו על דברי חמיו, האדמו"ר 
מסקווירא זצ"ל, זכה לשינוי פנימי עמוק. האדמו"ר תיאר את כוחו של ספר "אור החיים הקדוש", שהשפעתו איננה רק בתוכן הלימוד, אלא במדרגת קדושה שהוא משפיע 
על הלומד, עד שהוא מבין בעצמו את הצורך להשליך את כל מה שנוגע לטומאה – כלים, מחשבות, או השפעות רעות – מבלי שיאמרו לו דבר. דומה כי השפעת הספר 

חודרת לנפש, מרוממת אותה ומובילה אותה בדרכים של טהרה והארה.
הסיפור שמסופר, הוא של אדם ששמע את דברי האדמו"ר, ולאחר מכן החל לקבוע לימוד קבוע בספר "אור החיים הקדוש". לא עברו ימים רבים, והאדם הזה מצא את 

עצמו עומד בקיום מצוות ברמה חדשה, בין השאר, קיים את מצוות ביעור חמץ, פעולה שמסמלת את היכולת להפרד מהישן, מהלא טהור, ולהיות פתוח לחדש ולטהור.
העוצמה שבספר "אור החיים הקדוש" אינה רק בתובנותיו הרוחניות המעמיקות, אלא בכוחה הבלתי מורגש להדריך את האדם לעשייה המתקנת אותו מבפנים. לא צריך 
להנחות אותו במילים או בהוראות ישירות. ספר זה פועל על הלב, מורה לו את הדרך ומנחה אותו להשליך מכלי טמא. הוא מוביל את האדם למקום של תיקון פנימי, שולי 

יותר לעיתים, אך לא פחות חשוב – תיקון שמתחיל בשקט, בלב פנימה.
סיפור נוסף שמסופר הוא על רבי חיים דוד דוקטור, אדם שהיה רחוק מהשיטה של שלומי אמונה ישראל. הרה"ק רבי דוד מלעלוב, שביקש תיקונו, הביאו לפני הרה"ק 
מלובלין זי"ע, ושם קרה השינוי הגדול – רבי חיים דוד הפך לעובד ה' אמיתי ובלתי נלאה. כשנפגש עם התפארת שלמה בסוף ימיו, כשראה אותו שוכב על ארץ, בוכה ביגון 
גדול, הבין התפארת שלמה כי הוא בוכה על השנים בהן לא הלך בדרך האמת. אך רבי חיים דוד דוקטור, שהיה מושרש בלימוד "אור החיים הקדוש", השיב לו בביטחון 

מלא: "אל תאמר כך, איני מוותר על יום אחד מהימים הראשונים. בזכות לימוד "אור החיים" בעל פה, כל עוונותי הפכו לזכויות".
סיפור זה מעורר את הלב בהבנת העומק שבחיבור לשיעור תורה אמיתי, כזה שמפנה את הדרך בכל תחום, ומביא את האדם למקום של שלמות פנימית וקדושה. כך גם 
האדמו"ר מרחמסטריווקא זצ"ל, שהסביר כי בזמננו, שבו לא תמיד יש ביכולתנו לעסוק בתעניות וסיגופים כדי לתקן את חטאות הנעורים, יש דרך נפלאה לתקן את הנפש 
– על ידי התחזקות בלימוד "אור החיים הקדוש". לימוד זה זוכה לזכך את הנפש ולהביא לרמה רוחנית גבוהה, כפי שמסופר בשם הרה"ק מרוז'ין, שלימוד הלשון של הזוהר 

מסוגל להכשיר את הנשמה. ובזמן שהרה"ק מהוסיאטין היה פותח את שולחנו – לא היה עושה זאת לפני שסיים את לימוד "אור החיים" על הפרשה.
העוצמה הפנימית שבספר "אור החיים הקדוש" לא רק עיצבה את החיים של כל אחד מהשומעים את דבריו, אלא גם הניעה אותם לשינוי אמיתי. כל חטא, כל מכשול, 
נהפך לזכות, והאדם מרגיש כי כל צעד שהוא עושה הוא צעד לקראת קדושה. ספר זה שינה את פני הדור, והוא עומד כסמל לקדושה פנימית, שופעת שפע רוחני לכל 

יהודי באשר הוא.

מחוברים לחיים
לשמיעת שיעורים ודרשות

חייגו: 03-617-1077

מתיבתא אור החיים

כתבו לנו
m028039999@gmail.com למייל המערכת

או לפקס 02-5385689
או ב'נדרים פלוס' - באר ישראל

גם אתם זכיתם לישועה
בזכות רבנו האור החיים הקדוש?


