
הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםא מחוברים

הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

גליון רע”א
פרשת שמות

תשפ”ו

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
חדש בהיכל ‹‹‹נפלאות על פרשת השבוע

˘ולחן ˘ב˙ עם ה‡ור החיים 

ובחר˙ בחיים‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

איך שרק תסתכלו על זה, היה יחיאל מיכל חביב הקהל.

ממרום גילו המופלג וזקנו שופע ההדר, מקומו הקבוע אי 

חייו  וקורות  השכונתי  הכנסת  בבית  המזרח  בכותל  שם 

שהותירו את חותמם בפניו משופעות הקמטים והתלמים, 

עצה  להם  להעניק  בטובו  והואיל  העם  אל  מיכל‘ה  ירד 

ביד  חלוט  לפעם,  תה מפעם  כוס  וגם  חם  חיוך  ותושייה, 

אוהבת וגדוש קוביות סוכר.

הגדרתו המדויקת שנויה היתה במחלוקת. זקַן הקהל, ניצול 

חלק  רק  הינם  אלה  כל  אדיב,  שכן  או  חביב  סבא  שואה, 

לחלק  והפכו  לו  שהוצמדו  תארים  של  ארוך  רצף  מאותו 

מתדמיתו, חלק ממסכת חייו.

שרוליק נכדו, אשר חש קרוב מספיק לסבא הגדול, החליט 

בחיק  מיכל‘ה  חבש  אותו  בכובע  מועיל  שימוש  לעשות 

המשפחה - כובע הסבא החביב.

כי  החליט שרוליק  סיפורנו,  נסוב  עליו  הסדר  ליל  באותו 

חייו  סיפור  אחר  להתחקות  מוכרח  הוא  להחשות.  לו  די 

של סבא, להעשיר בפרטים שעוד לא ראו אור עולם וטרם 

שמעתם אוזן ולמלא את נרתיקו בסיפורים נוטפי נוסטלגיה 

מעברו הנסתר של סבא.

תכנית מורכבת נטוותה מבעוד מועד, וכך מצא את עצמו 

שרוליק בוהה בסבו משך כל הסדר, עוקב בדריכות אחר 

מעשיו ומצפה לרגע הגורלי בו תשתנה המשוואה. הרגע בו 

הוא יוכל לדרוש, ולעמוד על שלו.

גנב את האפיקומן?...‘ הפנה סבא מבט חמים  מי  אז  ’נו? 

זאת  לצד  אך  החג  שמחת  היטב  נשמעת  בקולו  לנכדים, 

מעיד רעד קל כי השנים לא פסחו עליו.

נדמה לו שהוא שמע משהו. מי?

’אני‘ נשמע שוב הקול, צלול וצעיר, מפיו של שרוליק, ’אני 

גנבתי את האפיקומן!‘

’ומה תרצה בתמורה?‘ סבא לא בזבז זמן.

’אבקש את אשר חפצתי‘ הבהיר שרוליק בטון עסקי שאינו 

משתמע לשתי פנים, ’אך ורק אם יואיל הסבא להבטיח לי 

נאמנה כי יגשים את משאלתי‘.

משועשע,  הפך  סבא  מדובר?...‘  להיות  יכול  כבר  ’במה 

’אוסף הבולים היקר שלי? הכרך העתיק של סלאוויטא?‘

’לא ולא‘ הניד שרוליק בראשו.

’נו?‘ נימה קלה של קוצר רוח נרמזה בקולו של סבא.

’תבטיח לי, סבא‘.

’נו נו, אני מתחייב בזאת‘ נעתר סבא והתפייט, ’והכל שריר 

וקיים‘.

הסיכה  את  שרוליק  נעץ  סבא!‘  אושוויץ,  על  לנו  ’סַפֵּר 

סביב,  ששררה  המשועשעת  הבועה  את  באחת  שפוצצה 

הניסים  והאתגרים,  הקשיים  על  החוויה.  על  לנו  ’ספר 

והישועות, הגבורה וההצלה, אנא!‘

סבא הרצין באחת, פניו האפירו.

לא  מדברים,  לא  הזה  הנושא  על  הכל.  ידעו  טאבו,  זהו 

ולא  הנושא  על  אין שאלות  בו.  ולא דשים  אותו  מזכירים 

רמזים, כלום. סבא הגיע ’משם‘, ידע כל נכד מקטנותו, וזהו. 

הוא לא מדבר על כך ולא משתף.

’הבטחה זו הבטחה‘ הזכיר שרוליק בטון חושש, וסבא נאנח 

והתרווח על כסאו, לקח נשימה ארוכה והחליט לקיים את 

הישנים  בפצעים  לנבור  נאלץ  בחייו  לראשונה  הבטחתו. 

ההם, המדממים ללא הפוגה, לדוש בהם ועוד לעשות זאת 

בפומבי.

אותו ליל הסדר לא יישכח במהרה מבני המשפחה, קטנים 

וגדולים גם יחד.

וקונן. על  עד סמוך לעלות השחר ישב סבא וסיפר, בכה 

השאגות  על  ההמוניות,  האקציות  ועל  צעדיהם  הצרת 

והכלבים האימתניים, על המגלבים שהכו  מקפיאות הדם 

בבשר החי ועל הנסיעות הממושכות בתת-תנאים בקרונות 
הבקר.

הוא נזכר, בקול, בפניו של השטן שחרץ את גורלם בהינף 

יד וקבע מי לחיים ומי למוות. ביכּה מרות, לראשונה מזה 

עשורים, את גורלה של משפחתו הענפה וקהילתו הפורחת 

שעלו על המוקד, חלקם מול עיניו. צירל וחווהל‘ה, משה-

מרדכי ויידל, אבא ואמא. החברים לשטיבל והשכנים, הרבי 

וגבאי, המלמד והבלן.

עליהם  שכפה  הסדיסט  במפקד  כשנזכר  דם  הוצפו  פניו 

סלידה  ועטו ארשת  על השלג,  חסרת תכלית  ריצה  לרוץ 

כשתיאר את מרק-הפיגולים שחולק להם במשורה.

הגבורה  בסיפורי  כששיתף  אותו  לפתה  ההתרגשות 

לא  בדרך  מאי-שם  שהושג  השופר  היהודית.  האמיתית, 

דרך, התפילין שהוחבאו במסירות נפש והועברו מיד ליד 

המחנה.  בני  חלקו  אותו  בלוי  תהלים  ספר  בהתרגשות, 

הריקודים  המזעזעות,  והבכיות  הנוראים  הימים  תפילות 

והחיזוק  המחתרתיים  התורה  שיעורי  תורה,  בשמחת 

ההדדי באמונה.

הופיע  בו  לשלב  כשהגיע  התייצב,  מעט,  התאושש  קולו 

הצבא האדום בשערי המחנה וכבש אותו, שחרר את שלדי 

האדם שבו ואפשר להם לשוב לארץ החיים.

’ואז נמלטתי לארץ הקודש, השתקעתי בבני ברק והנה אני 

כאן‘ סיים באחת, נותן סביבו מבט אוהב, חם.

זהו? הנכדים היו המומים.

מה החיפזון הפתאומי של סבא לסיים, לקצר לפתע לאחר 

חבלי  לארץ,  העלייה  פירוט  על  ולוותר  הרבה  האריכות 

הקליטה והקמת המשפחה, שיקומו האישי ועוד? מה בוער 
לו?

ה‡הבה מ˜ל˜ל˙ ‡˙ ה˘ורה

התורה הקדושה מספרת לנו אודות המעמד נורא ההוד - 

מעמד הר סיני וקבלת התורה, והפרשה פותחת בפסוקים 

יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  לְצֵאת  הַשְּׁלִישִׁי  ”בַּחֹדֶשׁ  ב):   - א  (יט,  הבאים 

מֵרְפִידִים  וַיִּסְעוּ  סִינָי:  מִדְבַּר  בָּאוּ  הַזֶּה  בַּיּוֹם  מִצְרָיִם  מֵאֶרֶץ 

וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר“.

עומד האור החיים הקדוש על סדר הפסוקים ועל העובדה 

לאחר הפסוק המציין כי  ’וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים‘ נאמר  שהפסוק 

’בַּיּוֹם הַזֶּה בָּאוּ מִדְבַּר סִינָי‘, וקושייתו איתנה: ”קָשֶׁה, לָמָּה 

פָּסוּק  לְהַקְדִּים קוֹדֶם  לוֹ  הָיָה  זֶה  פָּסוּק  כִּי  הַמּוּקְדָּם,  אִיחֵר 

שֶׁלְּפָנָיו שֶׁאָמַר ’בָּאוּ מִדְבַּר סִינַי‘“.

לוהטות שכל  במילים  החיים הקדוש  האור  כך משיב  על 

כי  צדיקים  התבטאו  אודותם  יוקדת,  אש  שלהבת  כולן 

’התיבות בוערות באש‘, וזו לשון קדשו: ”וְאוּלַי שֶׁהוּא עַל 

הַשּׁוּרָה“,  מְקַלְקֶלֶת  ”אַהֲבָה  ב):  קה,  (סנהדרין  אוֹמְרָם   ֶדֶּר

לְהַקְדִּים הַמְּאוּחָר.

לָעוֹלָם,  לַתּוֹרָה,  לַבּוֹרֵא,  הַמְּקֻוֶּוה  יוֹם  זֶה  כִּי הוּא  ”שֶׁלִּהְיוֹת 

לָעֶלְיוֹנִים וְלַתַּחְתּוֹנִים, וּמִיּוֹם הַבְּרִיאָה, וְהֵם יוֹשְׁבִים וּמְצַפִּים 

מָתַי יָבוֹאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִדְבַּר סִינַי.

”לָזֶה כְּשֶׁהִגִּיעוּ שָׁמָּה א עָצְרוּ כֹּחַ לְסַפֵּר סֵדֶר הַדָּבָר, וְתֵכֶף 

חָשׁוּק  הִגִּיעַ  וגו‘,  בָּאוּ‘  הַזֶּה  ’בַּיּוֹם  בְּאוֹמְרוֹ  הַהוֹדָעָה  קָדְמָה 

מפי  ישראל  נצטוו  תורה  מתן  טרם 

שָׁמוֹעַ  אִם  ”וְעַתָּה  ה):  (יט,  הגבורה 

בְּרִיתִי  אֶת  וּשְׁמַרְתֶּם  בְּקֹלִי  תִּשְׁמְעוּ 

וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל הָעַמִּים כִּי לִי כָּל 

הָאָרֶץ“.

הציווי  פשר  את  מבאר  החיים  האור 

עֶלְיוֹן  אֵ-ל  רָצָה  ”וְכַאֲשֶׁר  וכותב:  הזה, 

לָתֵת הַתּוֹרָה זַכָּה וּבָרָה, יְסוֹד הַקְּדוּשָּׁה 

וְהַטָּהֳרָה וְרוּחָנִיּוּת הָרוּחָנִיּוֹת, צִוָּה לָהֶם 

קַל.  מֵחֵטְא  אֲפִלּוּ  בִּתְשׁוּבָה  שֶׁיַּחְזְרוּ 

(קידושין  זַ“ל  מַאֲמָרָם  לָנוּ  קָדַם  וּכְבָר 

עַל  הָאִשָּׁה  אֶת  הַמְקַדֵּשׁ  בְּדִין  ב)  מט, 

רָשָׁע,  וְנִמְצָא  גָּמוּר,  צַדִּיק  שֶׁהוּא  מְנָת 

שֶׁמָּא  חַיְישִׁינַן  כִּי  קִידּוּשִׁין,  שֶׁקִּידּוּשָׁיו 

תְּשׁוּבָתוֹ  וּבְאֶמְצָעוּת  תְּשׁוּבָה,  עָשָׂה 

יִקָּרֵא צַדִּיק“.

כך אכן נפסק בשלחן ערוך (אה“ע לח, 

מנת  על  האשה]  את  ”[המקדש  לא): 

שאני צדיק, אפילו רשע גמור, הרי זו 

מקודשת מספק, שמא הרהר תשובה 

לדגש:  לב  לשים  יש  זאת  עם  בלבו“. 

הרהר  מספק, שמא  מקודשת  זו  ’הרי 

תשובה בלבו‘.

האם   - הוא  כשלעצמו  מעניין  נידון 

תשובה,  עשה  להניח שהעבריין  ניתן 

ובכך להחזיק את הקידושין כתקפים 

מספק, גם בשעה שאנו עודנו רואים - 

לדוגמה - את החפץ הגנוב בידו, והוא 

טרם החזירו לבעליו.

בענין זה נחלקו הראשונים והאחרונים 

אכן  כי  הסבורים  יש  שם),  נו“כ  (עיי‘ 

ניתן להאמין בכך, אך זאת כמובן רק 

להשיב  עצמו  על  קיבל  בתנאי שהוא 

וסבורים  החולקים  ויש  הגזילה,  את 

כי אף בכך אין די, אלא קידושיו אינם 

קידושין אף מספק כל עוד לא השיב 

את הגזילה.

בראשונים  מוקדשת  נרחבת  יריעה 

האם   - נוספת  לנקודה  ובאחרונים 

בתשובה,  הרהר  שהוא  אמירתו 

קובעת כי אכן ודאי שב בתשובה. יש 

נאמן  אדם  כי  שמואל)  (בית  הסוברים 

בתשובה,  שהרהר  עצמו  על  להעיד 

(טיב קידושין ועוד)  אכן לדעות אחרות 

של  בעדות  רק  לו  נתונה  הנאמנות 

ממש, של שני עדים.

לדעה הראשונה, יש לנידון זה השלכה 

הבית  שהוזכר.  הקודם  הנידון  על 

שמואל מסתפק בשאלה הנ“ל - האם 

כשהגזילה עודנה בידו יש להחזיק את 

הקידושין כחלים מספק, והוא מכריע 

שהרהר  טוען  הוא  בו  במקרה  כי 

בתשובה - ודאי יש להניח כך.

המ˘ך בעמו„ הב‡ ◄

˙ור˙ חיים

נו˘‡ ˙ורני מר˙˜

ל‡ור „ברי ה‡ור החיים

עמ' י"גבס"ד, גיליון רצ"ח | פרשת יתרו | תשפ"ה

ויהי האדם לנפש חיה

בריאת האדם ושלטונו בברואים

הארץ‘.  ואת  השמים  את  אלקים  ברא  ’בראשית 

אין לך יפה מן ההתחלה - בריאת מעשה בראשית 

בששה ימים, ולבסוף שבת קודש, בה כלו מעשה 

ביום  אלקים  וישבות  צבאם,  וכל  והארץ  השמים 

השביעי. 

ביום השישי לבריאה, ברא הקדוש ברוך הוא את 

אחרון  ונברא  הבריאה,  נזר  הוא  האדם  האדם. 

כדי  החיים,  בעלי  כל  אחר  בראשית,  למעשה 

שישלוט בכולם.

לאדם  אלקים  אמר  בראשית  מעשה  בסיום 

כּלָ  אתֶ  לכָםֶ  נתָתַּיִ  ”הנִּהֵ  כט-ל):  (פסוקים  ולאשתו 

כּלָ  ואְתֶ  האָרָץֶ  כלָ  פּנְיֵ  עלַ  ֶר  אֲשׁ זרֶעַ  זֹרעֵַ  עשֵֶׂב 

ֶר בּוֹ פרְיִ עץֵ זֹרעֵַ זרָעַ לכָםֶ יהִיְהֶ לאְכָלְהָ:  העָץֵ אֲשׁ

ָמיַםִ וּלכְֹל רוֹמשֵׂ עלַ  וּלכְלָ חיַּתַ האָרָץֶ וּלכְלָ עוֹף השַּׁ

ֶר בּוֹ נפֶשֶׁ חיַּהָ אתֶ כּלָ ירֶקֶ עשֵֶׂב לאְכָלְהָ,  האָרָץֶ אֲשׁ

השישי  היום  מלאכת  מסתיימת  ובזה  כןֵ“.  ויַהְיִ 

”ויַּרַאְ  לא),  (פסוק  והארץ  השמים  מלאכת  כל  עם 

ֶר עשָָׂה והְנִּהֵ טוֹב מאְֹד ויַהְיִ ערֶבֶ  אלֱֹקיִם אתֶ כּלָ אֲשׁ

ִי“. שּׁ ִ ויַהְיִ בֹקרֶ יוֹם השַּׁ

מאכל האדם, ואיסור הבשר

על נתינת עשב הארץ למאכל לאדם ולכל הבהמה 

וז“ל:  בו,  ענין לענות  בו  יש  רש“י דבר אשר  כתב 

”לכם יהיה לאכלה. ולכל חית הארץ - השוה להם 

הכתוב בהמות וחיות למאכל“. 

הבריאה  נזר  האדם  היות  אף  על  כי  מבואר, 

ותכליתה, מכל מקום לענין מאכלו הושווה לחית 

ובהמת הארץ, ומאכל כולם מעשב הארץ. 

ועוד הוסיף רש“י וכתב: ”ולא הרשה לאדם ולאשתו 

להמית בריה ולאכול בשר, אך כל ירק עשב יאכלו 

יחד כלם, וכשבאו בני נח התיר להם בשר, שנאמר 

(להלן ט ג) ’כל רמש אשר הוא חי וגו‘, כירק עשב‘ - 

שהתרתי לאדם הראשון - ’נתתי לכם את כל‘“. 

לשחוט  הראשון  לאדם  הותר  לא  כי  מבואר,  הרי 

ולאכול בשר בהמה, ואף על ידי שחיטה - כשאינו 

נבלה וטריפה, אלא רק לנח ובניו הותר הדבר, ואז 

נאסר להם בשר מן החי ואבר מן החי ודם.

מהי ההשוואה בין אדם ובהמה?

זו בין אדם ובהמה צריכה תלמוד.  והנה השוואה 

כי גם אם נקבל את עצם הדבר שהאדם והבהמה 

שהושווה  מהו  להבין  יש  אחד,  מדבר  ניזונים 

עצם  וגם  להם.  אחת  תורה  כאילו  להם,  האדם 

אינו  אחד  מאבוס  יאכלו  וחמורו  שהאדם  הדבר 

מדברת  בראשית  במעשה  כאן  לכאורה  כי  מובן, 

וכי  והבהמה,  האדם  גוף  פעולת  דרך  על  התורה 

שניהם מקרה אחד להם עד שיאכלו מאכל אחד 

ויהיו ניזונים בשווה?

בהמות  הכתוב  להם  ’השוה  רש“י  לשון  כן,  אם 

וחיות‘ צריך ביאור. 

ובפרט יש להבין מה שכתב לאחר מכן ’ולא הרשה 

לאדם ולאשתו להמית בריה ולאכול בשר‘. לשון 

על  אנו  יודעים  התורה  מן  כי  מצויה,  אינה  זו 

הכשר  על  למדנו  חז“ל  ומדברי  והמותר,  האסור 

והפסול, אולם מהו ’לא הרשה‘? האם איסור גמור 

הוא? הלא על עץ הדעת הזהיר הקדוש ברוך הוא 

את אדם הראשון בפירוש, ואמר לו (בראשית ב יז) 

מה  אך  ממִּנֶּוּ“,  תֹאכלַ  לֹא  ורָעָ  טוֹב  הדַּעַתַ  ”וּמעֵץֵ 

ביאור הנוסח ’לא הרשה‘?

כבהמות נדמו

לחקור  עלינו  שומה  זה,  פרק  לשנות  מנת  על 

ולפרש את פשר היחס בין אדם לבהמה. 

הנפש  מלבד  בהמית  נפש  בו  יש  אדם  כל  הנה, 

מקִרְהֶ  ”כּיִ  יט)  ג  (קהלת  הכתוב  וכדברי  המשכלת, 

להָםֶ  אחֶדָ  וּמקִרְהֶ  הבַּהְמֵהָ  וּמקִרְהֶ  האָדָםָ  בנְיֵ 

כּמְוֹת זהֶ כּןֵ מוֹת זהֶ ורְוּחַ אחֶדָ לכַֹּל וּמוֹתרַ האָדָםָ 

מןִ הבַּהְמֵהָ איָןִ כּיִ הכַֹּל הבָלֶ“. כי אכן מאכל האדם 

את  ולהפקיר  לאבד  אדם  ויכול  שווה,  והבהמה 

שליחותו בעולם, עד שיהא נמשל כבהמות נדמה. 

מלאכי  בין  ממוצע  הוא  האדם  כי  חז“ל  ואמרו 

השרת לבהמת הארץ, וכלשונם (חגיגה טז.): ”ששה 

דברים נאמרו בבני אדם, שלשה כמלאכי השרת, 

האדם  נוהג  שבו  הרוחני  בחלק  כבהמה“.  שלשה 

אינו  הגופניים  בצרכיו  אולם  מרומים,  כמלאכי 

על  ישגיח  לא  אם  כך,  ומשום  הבהמה.  מן  שונה 

קיום תפקידו בזה העולם, ידמה לבהמה, כי האדם 

בא  בעבורה  אשר  התכלית  את  מקיים  אינו  אשר 

”נוח  יג:)  (עירובין  חז“ל  אמרו  עליו  הזה,  לעולם 

לעולם  אך  משנברא“.  יותר  נברא  שלא  לאדם  לו 

בוודאי שם אדם עליו, ויוכל לחזור אל מעלתו.

שיטת הרמב"ן בהבדל שבין מאכל אדם ובהמה

רש“י,  דברי  את  הביא  אתר  על  הרמב“ן  והנה, 

הותר‘)  ’לא  ד“ה  (נט:  בסנהדרין  גם  פירש  שכן  וכתב 

בזה הלשון: ”לא הותר בשר באכילה, דכתיב ’הנה 

וגו‘ - לכם ולחיות נתתי  נתתי לכם את כל עשב‘ 

העשבים והאילנות ואת כל ירק עשב לאכלה, אבל 

לא חית הארץ נתונה לכם“.

הכתוב  חילק  אכן  כי  כתב  עצמו  הרמב“ן  אמנם 

בין האדם ואשתו לחיה והבהמה, ופירש כי לאדם 

ולאשתו נתן הבורא יתברך את כל עשב זורע זרע 

וכל פרי עץ. אולם לחית הארץ ולעוף השמים נתן 

רק את כל ירק עשב, ולא את פרי העץ והזרעים. 

ואין מאכלם יחד כולם בשווה.

ברם, לענין מה שכתב רש“י בדבר איסור אכילת 

בשר לאדם הראשון, מודה הרמב“ן, וכותב כי כך 

היא דעת רבותינו ז“ל, והוא פשוטו של מקרא.

עולה אם כן, כי לדברי הרמב“ן לא קשה הקושיא 

בדבר  רש“י,  דברי  על  שהקשינו  הראשונה 

עלינו  שומה  עדיין  אך  והבהמה.  האדם  השוואת 

להבין את הלשון שנקט רש“י, ש‘לא הרשה‘ לאדם 

נוקט  מדוע  בשר.  ולאכול  בריה  להמית  ולאשתו 

רש“י בביטוי זה, החורג מלשון התורה בכל מקום.

מדוע נאסר הבשר לאדם והותר לנח?

קודם שנבוא לביאור הדברים, נציגה נא בזה את 

המשך דברי הרמב“ן, העוסק בביאור החילוק בין 

דורו של אדם הראשון וזרעו אחריו, ובין נח ובניו 

- להם הותרה אכילת בשר. 

התנועה,  נפש  בהם  יש  החיים  בעלי  כי  וכתב, 

אשר יש בה קצת מעלה בדומה לנפש המשכלת, 

ואף כח הבחירה ניתן בהם במידה ידועה, לבחור 

להם  הראוי  את  ולבחור  המוות  פני  על  בחיים 

והמיתה  הצער  מן  הם  בורחים  זה  ובכח  למזונם, 

ומבקשים את מזונם וטובתם. וכמו שאמר הכתוב 

היִא  העָֹלהָ  האָדָםָ  בּנְיֵ  רוּחַ  יוֹדעֵַ  ”מיִ  כא)  ג  (קהלת 

לאָרָץֶ“.  למְטַּהָ  היִא  היַֹּרדֶתֶ  הבַּהְמֵהָ  ורְוּחַ  למְעָלְהָ 

ברחמים  לנהוג  האדם  לבני  גם  ראוי  כך  ומשום 

בבעלי החיים ולא לגרום להם צער. 

זה, מדרכי המוסר ראוי היה תחילה שלא  מטעם 

השחית  כאשר  אולם  החיים.  בעלי  מבשר  לאכול 

הנה  הארץ  וגם  הארץ,  על  דרכו  את  אדם  כל 

ברעת  דרכם  השחיתו  החיים  ובעלי  נשחתה, 

והיו  בה,  יושבי  וכל  תבל  על  כליה  נגזרה  האדם, 

ראויים כולם למות במבול. אלא שנח איש צדיק 

ואותו ראה ה‘ צדיק לפניו בדור הזה,  תמים היה, 

ובזכותו הציל הקדוש ברוך הוא שנים שנים מכל 

ואילך  ומעתה  הטהורים.  מן  שבעה  ושבעה  מין, 

כל  כי  ולאכול,  לשחוט  האדם  לבני  רשות  ה‘  נתן 

קיום המין - בעבור נח וזרעו.

ועם כל זאת, גם אחר היתר אכילת הבשר, לא נתן 

ה‘ יתברך לאדם רשות בנפש הבהמה, ואסר להם 

אבר מן החי, והוסיף להם לישראל איסור אכילת 

דם, כי הדם הוא הנפש. ורק את גוף בעלי החיים 

התיר הבורא, ולא את נפשו. וציוה ה‘ על השחיטה 

מברכים  אנו  אשר  וזהו  חי.  הבעל  צער  למעט 

”אשר קדשנו במצוותיו וציונו על השחיטה“.

הפרדת רשויות – האדם ובעלי החיים
(בראשית תשפ"ג)

גיליון א'
בראשית תשפ"ו

משיעורי
רבי מנחם מנדל 
פומרנץ שליט"א

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

האכילה קודם החטא ולאחריה ולאחר דור המבול

עמ' י"ז

להזמנות ספרים עד הבית: 1800-22-55-66

חסד לאברהם המבואר )רדאמסק(
שמות א )שמות-יתרו(

רבי  להרה"ק  לאברהם  חסד  ספר 
אברהם ישכר בער הכהן מרדאמסק 
בביאור  מבוארת  מהדורה  זיע"א, 
ובתוספת  דבריו,  להבנת  נרחב 
הערות וציונים, הטקסט כולו הוגה 
ונוקד  מחדש  ונערך  דפו"י  ע"פ 
בניקוד מלא, נוספו כותרות משנה 
בראש  תולדות  ופרקי  קטע,  לכל 

כרך בראשית א'.

אוצר פניני החסידות
ט"ו בשבט

הדורות  מאורי  רבותינו  דברי  ליקוט 
בלשונם,  החסידות  ורועי  ישראל  גאוני 
כ"ק  מאת  קודש  דברי  צדיקים,  מעשי 
שליט"א,  אביחצירא  דוד  רבי  אדמו"ר 
ויהלום מהגאון רבי מנחם מנדל  וספיר 

פומרנץ שליט"א.

שו"ע המבואר 'מתיבתא' חו"מ
חכירות וקבלנות – שכירות פועלים )שכ-שלט(

ערוך  וציונים, עם ספר שולחן  הטור עם הערות  ספר 
והערות  נרחבים  ביאור  מדורי  בתוספת  כליו,  ונושאי 
הלומד.  לתועלת  הוספות  של  רב  שלל  ועוד  נחוצות, 
קצות  ונוחה,  ברורה  בשפה  ערוך  'מתיבתא'  הביאור 
החושן עם מקורות והערות, נתיבות 
לחלק  משולב  ביאור  עם  המשפט 
והערות,  מקורות  עם  ה'ביאורים' 
ביאורים',  'ילקוט  נוספים:  כשאליו 
ועוד מדורי ליקוט שונים ומגוונים, 
כשהכל ערוך ומוגה על פי דפוסים 
ישנים, במהדורה מהודרת ומאירת 

עיניים, לתועלת הלומדים.

האם צריך 
לקום 

באמצע 
ק”ש מפני 

תלמיד 
חכם

| עמ’ ח' |

אקטואלי:

האור החיים הק’: 
בכח התורה נזכה לצאת 

משער הנו”ן
| עמ’ ב' |

חשיפה:
החתונה שגדול 

הדור ראה 
בה קדימות 

לאסיפת 
הרבנים 
הגורלית
עמ' ה'פניני אביר יעקב| עמ’ ד' |

השבוע בגליון:

עמ' כ"ה

בגלל שקבלו גזרת המלך – לא התחיל 
השעבוד כל חיי השבטים

וַיָּמָת יוֹסֵף וְכָל אֶחָיו וְכֹל הַדּוֹר הַהוּא )א, ו(. 
מו,  ויגש  )פר’  הק’  החיים  האור  מרן  כתב 
ח(  א  )שמו”ר  ז”ל  לדבריהם  לב  לתת  ראיתי  ז(: 
שאמרו שכל זמן שאחד מיורדי מצרים קיים 
וימת  ו(  )שמות א,  לא התחיל השעבוד, דכתיב 
שירדו  פירוש  ההוא,  הדור  וכל  וגו’  יוסף 

מצרים אז התחיל השעבוד. 
קבלת  לתשלום  להם  היה  שזה  אולי  כי 
כי  השעבוד,  מהם  פקע  ברצון,  מלך  גזירת 
סמא דיסורי קבולי, והעד הנאמן לזה ג”כ כי 
יוכבד וסרח בת אשר היו מיורדי מצרים )ב”ר 
הוא  והטעם  השעבוד,  היה  ובימיהם  ט(  צד, 

לצד שהביאם יעקב ולא מרצונם.
)בענין זה ראה כאן באריכות ב’דבר האמונה’(

כוחה של קבלה אמיתית בעבודת ה’
וַיָּקֻצוּ  יִפְרֹץ  וְכֵן  יִרְבֶּה  כֵּן  אֹתוֹ  יְעַנּוּ  וְכַאֲשֶׁר 
יענו  וכאשר  וברש”י  יב(.  )א,  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  מִפְּנֵי 
אותו. בכל מה שהם נותנין לב לענות, כן לב 

הקב”ה להרבות ולהפריץ.
מכאן לימוד לכל אדם, לבל יתבהל לאמור 
גבוה  הר  שהוא  היצה”ר  את  לנצח  נוכל  איך 
המונעים  הברזל  חומות  את  ולהבקיע  וקשה, 
את האדם להשיג את שלימותו. אלא ישיב אל 
לבו כי מחשבה טובה הקב”ה מצרפה למעשה, 
וא”כ תיכף כשנדבה אותו לבו להתקדש, תיכף 
שהוא  המעשים  מכל  הקדושה  כל  בו  באה 
אין  ושוב  אחר,  לב  לו  ונהפך  לעשות  עתיד 

להשוות עצמו קודם הקבלה ולאחר הקבלה.
שהיו  במה  אם  מהמצרים,  ק”ו  והדברים 
ניתוסף  אותם,  לענות  לבם  המצרים  נותנים 
בישראל כח לפרות ולרבות עד שלבשו צורה 
ילדו  יחד  אחרת שלא נשמעה כמוה שכולם 
ששה בכרס אחד, על אחת כמה וכמה, איש 
באמת  עליו  ומקבל  להתקדש,  דעתו  שנותן 
עול תורה ועול מצוות, שנשתנה תיכף מהותו 
ז”ל  וכמו שאמרו  ונהפך לאיש אחר,  וצורתו 
שנתנה  כיון  המואביה,  ברות  ג(  פר’  רבה  )רות 

לנעמי.  הכתוב  אותה  השוה  להתגייר  דעתה 
הלב  מעומק  היא  הקבלה  באם  זה,  כל  אך 

באמת, כי לא לפניו חנף יבוא.
)שם משמואל - יא”צ כ”ד טבת; בפרשתנו – שנת תעב”ר(

עם האות רי”ש לא הצליח להסתדר...
וַיֹּאמֶר לָרָשָׁע לָמָּה תַכֶּה רֵעֶךָ )ב, יג(.

העניך  ר’  הרבי  הרה”ק  אצל  היה  עובדא 
ונתן  לפניו עם הארץ  זי”ע שבא  מאלכסנדר 

לו קוויטל והיה כתוב בו שם אמו – ‘עֹשטר’ - 
ושמה היתה ‘אסתר’. ואמר לו הרבי: ‘נעבעך 
עצה  אַ  זיך  דו  האָסט  אותיות  אַלע  מיט 
געגעבען חוץ מיט די רי”ש...’ )את הרי”ש הוא לא 

הצליח למחוק ולעקור ממקומו...(.

נכנס  שכשחסיד  כוונתו,  ביארו  וחסידים 
לרבו עם קוויטל, יכול הרבי לראות פנימיותו 
ושורש נשמתו, ורי”ש רומז לרשע, וזאת לא 
עלה בידו לכסות ולהסתיר, והרבי ראה בו את 

החלק הרע.
)דברים של טעם - מכון כרמינו(

פקוד יפקוד
לָכֶם  הֶעָשׂוּי  וְאֶת  אֶתְכֶם  פָּקַדְתִּי  "פָּקֹד 

בְּמִצְרָיִם" )שמות ג טז(.

פירש רש"י )פסוק יח(: "סימן זה מסור בידם 
נגאלים.  הם  זה  שבלשון  ומיוסף  מיעקב 
יעקב אמר )בראשית נ כד( 'ואלקים פקוד יפקוד 
'פקוד  כה(  נ  )בראשית  להם  אמר  יוסף  אתכם', 

יפקוד אלקים אתכם'".

וכבר ידועה התמיהה, כי אם סימן זה נמסר 
ביד כל זקני ישראל, אם כן כיצד יש כאן סימן 
כלל, הרי כל אדם יכול היה לבוא ולומר כי 
הוא הנשלח לגאולת ישראל, כי דבר מפורסם 

וידוע לכל היה. 

)פרקי דרבי אליעזר פרק מ"ח(  יש בחז"ל  ואמנם 
והיא  אשר,  בת  לשרח  רק  נמסר  שהסימן 
משה  דברי  צדקו  כי  ישראל  לזקני  שאמרה 
מחמת הסימן שבידה, אך אנו ליישב פשוטו 
זקני  כי  משמע  ובפשטות  בנו,  מקרא  של 
ידעו  והיאך  בו במשה,  ישראל עצמם הכירו 

כי האמת איתו.

כי אין הסימן בעצם  יש לומר,  אך באמת 
עיקר  אלא  יפקוד',  'פקוד  משה  שאמר  מה 
הסימן הוא במה שבאה הפקידה בלשון כפל, 
'פקוד - יפקוד', ולמה נכפל, אחד לאדם ואחד 
לחבירו, כי הערבות היא סוד גאולת ישראל. 
ודבר זה, לא אמרו משה רבינו, כי אם עשאו. 
כי זו היתה תמצית חייו מאז ומעולם, משחר 
טל ילדותו כאשר בכה בעבורם, ולאחר מכן 
מהם,  באחד  שפגע  המצרי  את  הרג  כאשר 
ולאחר מכן מה שמסר נפשו עליהם במדבר 

וניהלם כאשר ישא האומן את היונק.

אמור מעתה, כי כפל הסימן במעשה הוא, 
ולא בדיבור בלבד. וכאשר נתגלה משה רבינו 
כמושיען של ישראל, לא דיבורו הוא שגילה 
והערבות  הטובים  מעשיו  אלא  הסימן,  את 

שפעל בה.
)עיניים מאירות – להגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ 
שליט"א(

כוס ישועות אשא - גביע 

הקדוש 
סוד הגביע

עם כלות ימי השבעה לפטירתו של הרב 

הקדוש רבי שמחה בונם מפשיסחא זי”ע 

ביום י”ב באלול תקפ”ז, נמנו וגמרו חלק 

מהחסידים אשר הסתופפו בצל הקדש כי 

בימים הנוראים של תחלת שנת תקפ”ח 

יפל דבר בהנהגת חסידי פשיסחא. 

בליל ראש השנה, לאחר תפילת מעריב, 

רבי  הקדוש  הרב  אל  החסידים  נגשו 

יום  ‘גוט  לו  ואחלו  זי”ע  מוורקא  יצחק 

ואף  לרבם,  חסידים  אצל  כנהוג  טוב’, 

הוסיפו ובקשו ממנו כי יערך את השלחן 

הטהור לכבוד יום טוב. 

נכנס  ואכן  מוורקא  הרבי  להם  נענה 

השלחן  בראש  עמד  השלחן,  לעריכת 

בנו של  ימינו עמד  על  לקדש.  והתכונן 

רבי אברהם  הקדוש  הרב  הקודם,  הרבי 

משה זי”ע, ואתו עמו עוד רבים מגדולי 

יעקב אריה  רבי  הקדוש  הרב  החסידים, 

זושא  אלכסנדר  רבי  זי”ע,  מרדזימין 

מפלוצק זי”ע, רבי שרגא פייבל מגריצא 

זי”ע ועוד.

היין  מלא  ומזג  משה  אברהם  רבי  קם 

בתוך הגביע שעמד לפני הרבי מווארקא 

ידו. ברב שרעפיו  ונתנו על  ואף הרימו 

בקרבו התעכב הרבי מוורקא מלהתחיל 

עיניו זלגו דמעות רותחות 
בסדר הקדוש, 

וכלו היה אש להבה. ואז, לפתע פתאום, 

התנער ממחשבותיו, הושיט את ידו בה 

ידו  על  והניחו  הקדוש,  גביע  נתון  היה 

של רבי אברהם משה, ואמר לו בחרדת 
קדש: 

“עשו אתם קדוש, שכן אתם זכיתם בנזר 

הנהגת הצבור”. 

קדש  ומיד  משה  אברהם  רבי  סרב  לא 

החסידים  למנהיג  היה  ובכך  היין,  על 

מווארקא,  כשהרבי  בפשיסחא,  שנותרו 

שהיה מבגר ממנו, מתבטל אליו כתלמיד 

לפני רבו.

גם אצל חלק הארי של חסידי  היה  כך 

את  עצמם  על  קבלו  אשר  פשיסחא 

מרותו של הרב הקדוש רבי מנחם מנדל 

מקוצק זי”ע, כפי שמספר בספר ‘מאיר 

עיני הגולה’ )אות קפח(:

הרבי  עמד  כאשר  קדש,  שבת  בליל 

בסמוך  עמד  שלחנו,  את  לערך  מקוצק 

מאיר  יצחק  רבי  הקדוש  הגאון  אליו 

מגור זי”ע, בעל ‘חדושי הרי”מ’, ובכבודו 

ומזג את  היין  ובעצמו פתח את בקבוק 

מקוצק,  הרבי  עבור  הקדוש  של  הגביע 

מעשה חסיד לרבו. 

השלימו  שלא  כאלה  היו  הנוכחים  בין 

עם כך שרבי יצחק מאיר אינו מקבל על 

עצמו את על ההנהגה, ובטרם לקח הרבי 

מקוצק את הגביע לידו בכדי לקדש בו, 

קם אחד מהחסידים, רבי נתן סטוטשינר 

והעמידו  הגביע  את  ולקח  מוורשה, 

על ידו של רבי יצחק מאיר באמרו לו: 

“העולם רוצה לשמוע קדוש, לכן יקדש 

נא רבנו”. 

בעל ‘חדושי הרי”מ’ לא ענה כלום, אלא 

על  והעמידו  הגביע  את  בשתיקה  לקח 

ידו של הרבי מקוצק. ואף הרבי מקוצק 

לו:  ואמר  נתקי  רבי  החסיד  על  הביט 

“נתקי, עוד תבוא אלי בפוזמקאות בכדי 

לקבל נזיפה”...

עליון  שקדושי  למדנו  אלו  ממעשים 

הנהגת  עול  את  עצמם  על  קיבלו 

ויש  הגביע,  החזקת  ידי  על  החסידים 

שראוי  הגביע  של  סודו  מהו  להתבונן 

הוא לכך?

את  להשיג  יכולים  אנחנו  אין  אמנם 

סודם של דברים, אולם ענינו של הגביע 

של  הכסף  גביע  בענין  מצאנו  בתורה 

הצדיק  כי  אותנו  המלמד  הצדיק,  יוסף 

משול לגביע.

רבי  הקדוש  המגיד  של  קדשו  וכדברי 

ישראל מקוזניץ זי”ע, בספרו ‘נזר ישראל’ 

של  כגביע  הוא  משול  שהצדיק  שכתב 

יוסף, כי הצדיק אינו אלא כגביע שמקבל 

בתוכו להשפיע לכל ישראל כל טוב. 

ידי  על  נתן  אשר  הגביע  ענין  ובודאי 

הצדיקים הוא לאות ולסימן שעל ידי כך 

יהיה בידם הצנורות להשפיע שפע ברכה 

והצלחה על כל המסתופפים בצלם.

גביע האבות

כתב  ויגש(  )פר’  עמקות’  ‘מגלה  בספרו 

שפירא  נטע  נתן  רבינו  הקדוש  המקובל 

מהאותיות:  בנויה  ‘גביע’  תבת  כי  זי”ע 

ג-י-ב-ע, הרומזות ל-ג’ אבות, י”ב שבטים, 

וע’ נפש, וכל אלו הם היסודות האיתנים 

עליהם עם ישראל נשען ועומד.

ויש להשלים זאת עם המבאר בספרים, 

שהאות ע’ רומזת לשבעים הזקנים, על 

משה  קבל  אשר  התורה  נמסרה  ידם 

לזקנים,  ויהושע  ליהושע  ומסרה  מסיני 

)פ”א  אבות  מסכת  בתחלת  ששנינו  כמו 
מ”א(.

הגביע  בבחינת  כי  האמור,  מן  לנו  הרי 

נרמזים שרשי בני ישראל, שעל ידם קיום 

אומתינו ומהם יצאו הענפים להנחיל דת 

מורשה לדורות הבאים.

כעין דברים אלו יש בדברי הרב הקדוש 

בספרו  זי”ע  רבי יהודה אריה לייב מגור 

את  שביאר  תרל”ד(,  )במדבר  אמת’  ‘שפת 

חולֹ  כְּ רָאֵל  יִשְׂ נֵי  בְּ ר  מִסְפַּ וְהָיָה  הכתוב 

)הושע ב א(  פֵר  יִסָּ וְלאֹ  ד  יִמַּ לאֹ  ר  אֲשֶׁ הַיָּם 

שעיקר  הבורא,  לעבודת  הראויה  בדרך 

הרצון אצל יהודי הוא להיות דבק ונמשך 

מרגליות יקרות ואבני חושן,

פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון

מאוצרות תורת החסידות

משובצות זהב ומסודרות

משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

בס“ד

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה כבשן האש

תמיהה מתבקשת תמה רבינו בעל ‘אור החיים’ 

הקדוש בפרשת ויגש )בראשית מה(:

יוסף  שהיה  שנים  אותן  שכל  ייתכן  כיצד 

במצרים, לא שלח להודיע לאביו כי הוא חי?

בבית  כליאתו  ובשנות  עבדותו,  בשנות  אם 

הסוהר, ייתכן שלא היה באפשרותו, אך לאחר 

שעלה לגדולה, הלא חלפו תשע שנים תמימות 

עד שבאו אחיו, וכיצד לא חש לצערו של אביו?

הרי כל אותן שנים ישב יעקב אבינו והתאבל 

על בנו אהובו.

והתשובה מרעידה:

רצה  שלא  מפני  לאביו,  מלהודיע  יוסף  נמנע 

לבייש את אחיו ולפרסם את חטאם.

האחים הרי סיפרו ליעקב שחיה רעה אכלתהו, 

הוא  עלול  חי,  שיוסף  יעקב  ישמע  וכאשר 

לחשוד באחים שידם במעל – כפי שאכן אירע.

לאדם  לו  “נוח  נט.(  )ב”מ  חכמינו  אמרו  וכך 

שיפיל עצמו לכבשן האש ואל ילבין פני חבירו 

ברבים”.

מאמר זה שגור בפי הבריות כדוגמא עד היכן 

לא  ומעולם  חברו,  פני  מהלבנת  להזהר  יש 

מצאנו אדם שיעלה על דעתו להפיל את עצמו 

לכבשן האש ובלבד שלא ילבין פני חברו, מלבד 

של  משמו  יוחנן  רבי  דרש  שבעקבותיה  תמר 

אצל  אבל  הזה,  מאמר  יוחאי  בר  שמעון  רבי 

הגאון הצדיק רבי ישראל יעקב ליובצ’אנסקי – 

המשגיח מברנוביץ’ ה’ יקום דמו לא היה מושג 

אמרו  כך  ואם  בעלמא,  חז”ל  מאמר  שכזה, 

חכמינו – כך יש לנהוג!

חורף כבד היה זה.

שרר  עז  וקור  ארוכים,  לילות  נערם  השלג 

ברחובות.

להתכרבל  העדיף  באפשרותו  שהיה  מי  כל 

אל  לצאת  ולא  המחממות,  לשמיכות  תחת 

הרחוב הסוער.

וכך נהג גם השמש העירוני, שבמקום להתייצב 

שחר,  עם  הגדול  הכנסת  בבית  משמרתו  על 

ולהעלות את האש בתנור הגדול, נותר מחופר 

במיטתו.

‘ותיקין’  מנין  ראשוני  כשהגיעו  בתחילה, 

את  ומצאו  ממיטתם,  לעמוד  כארי  שהתגברו 

בית הכנסת קר וחשוך, חשבו שנאנס השמש 

ולא יכול היה לבוא.

שמא חלה והצטנן.

אך למחרת, שוב היה ההיכל קפוא וריק.

את  כיסו  השלג  פתותי  הרוח,  שאגה  בחוץ 

את  לתחוב  הצליחו  בקושי  ואך  החלונות, 

המפתח בחור המנעול.

בהכנסת  שבוזבז  הרב  הזמן  על  לדבר  שלא 

העצים ועל הנסיונות להצית את האש בתנור 

המגושם, על מנת שיוכלו הבאים לפשוט את 

מעיליהם.

הנפש  את  להשיב  הבאים  עבור  חמים  ומים 

מהקור כמו בימים הטובים, מאן דכר שמייהו?

על  ושאלו  השמש  את  שפגש  מאן-דהוא 

היעדרותו, סיפר שהלה גמגם על עיסוק חשוב 

שנקלע אליו שלא בטובתו.

ביום השלישי, הם כבר ממש כעסו.

כהרגלו,  בעיר  משוטט  נצפה  השמש 

סיפרו  המאוחרים  המנינים  של  והמתפללים 

שלקראת השעה שמונה; הוא נראה מגיח סוף 

תחת  ותפליו  כשטליתו  בנינוחות  מביתו  סוף 

בית שחיו, והוא צועד לבית הכנסת.

עבור מה מקבל השמש תשלום?

המשרה  בתנאי  במפורש  נכלל  לא  האם 

הכנסת  בית  את  ולהכין  קום  להשכים  שעליו 

למתפללים?

השמש  בפני  הקהילה  מנכבדי  אחד  כשהטיח 

את האשמה, שתק הלה במבוכה ופניו הסמיקו.

לאיש  הבטיח  כשורה”  יהיה  הכל  “ממחר 

הזועם.

בית  לחלונות  מבעד  נראו  לא  למחרת,  אבל 

זרח  ור’  העששיות,  של  אורן  קרני  הכנסת 

במילוי  זמנו  את  לכלות  נאלץ  שוב  האופה 

התנור בעצי ההסקה תוך שהוא משפשף את 

פרקי  את  לומר  במקום  הקור,  מחמת  ידיו 

לפני  לומר  רגיל  שהיה  הקבועים  התהלים 

התפלה.

שלא לדבר על כוס התה המהביל שהיה רגיל 

לשתות.

השמש  את  לפטר  קרא  המתפללים  אחד 

ממשרתו, ואחרים תבעו לקצץ במשכורתו.

החורף  שנת  על  לו?  משלמים  אנו  מה  “עבור 

המתוקה שלו?!”

מותיקי  כמה  התגודדו  המנחה  תפלת  ואחרי 

המנין סביב השמש בזעם:

“כיצד אינך מתבייש לישון על מיטתך?!”

השמש השפיל עיניו ושתק.

אזניו בערו מבושה, והוא ייחל שהאדמה תבלע 
אותו.

“אתם צודקים, אמצא לכך פתרון” אמר, ונמלט 

מהמקום.

אלא שכאשר קרא התרנגול בעלות השחר הבא, 

התהפך השמש על מיטתו והמשיך לישון.

אף  להוציא  הדעת  על  יעלה  לא  שכזה  בקור 

לשמיכה,  מחוץ  אל  הקטנה  האצבע  את  לא 

על  לחשוב  אבה  שלא  המנומנם,  מוחו  הרהר 

ההשלכות.

את העלבונות שספג אמש, העדיף לשכוח.

תוך  נחושה’  ב’החלטה  בלבו  החליט  “ממחר” 

כדי ששמורות עיניו נעצמות שוב.

כעבור שעתיים, כשהזדחל מהמטה, וראה את 

השעון, כמעט ופרח לבו בקרבו.

שוב פעם גברה עליו תאות השינה, וכעת עלול 

הוא להיות מפוטר ממשרתו...

מאין יביא לחם לעולליו?

וכיצד יישא את פניו בבית הכנסת?

הגערות שספג אמש יהיו כאין וכאפס לעומת 

מה שעלול הוא לספוג היום...

שזמן  אלא  בבית,  להישאר  והחליט  כמעט 

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע

המשך בעמוד ב’

המשך בעמוד ב’

עמ' כ"א



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםב מחוברים

מהו שער הנו”ן של שערי 
הטומאה?

חיים  הדברי  הרה”ק  של  הקטנה  בתו 
מצאנז זצ”ל, לימים הרבנית מהורנסטייפל, 
של  בהגדה  דאומרים  על  בטרוניה  שאלה 
פסח: “אילו לא יצאנו ממצרים, משועבדים 
היינו לפרעה – ועכשיו שיצאנו, משועבדים 
אנו למלכות הרשעה הרודפת עד צוואר!”.

נרעש הרבי מצאנז: “וכי מה ההשוואה, 
הבורא  עבדי  ואנו  תורה,  לנו  יש  עכשיו 
לפרעה.  היינו  משועבדים  שם,  יתברך! 
אבל היום, משועבדים אנו לבוראינו, ואין 
)בית  פנימיותנו!”...  על  שליטה  כל  לגויים 

צדיקים יעמוד(.

בכח התורה נזכה לצאת משער הנו”ן
נ(  נהר  ב’  מעין  לאברהם  )חסד  ז”ל  אמרו 
שישראל נתלכלכו כל כך בשיקוצי מצרים 
של  מ”ט  בהיכל  נכנסו  פסח  שבערב  עד 
היו  עוד,  היו מתעכבים  ח”ו  ואם  טומאה, 
יוצאים  היו  לא  ושוב  הנ’  בהיכל  נכנסים 

לעולם, ולא היה להם תקנה עולמית.

בפרשתינו  הק’  החיים  האור  רבינו 
בפסוק )ג, ח( “וארד להצילו”, מבאר שבזה 
שנכנסו כלל ישראל למ”ט שערי טומאה, 
שכנגדן,  הקדושה  לשערי  ונכנסו  כשיצאו 
הוציאו כל ניצוצות הקדושה שנפלו לתוך 
התחזקו  ולעומתם  טומאה,  שערי  המ”ט 

בשערי הקדושה. 

נכנסו  דלא  והא  נפלא:  דבר  ומוסיף 
לשער הנ’ - מכיון שלא היה ל’כלל ישראל’ 
את התורה הקדושה, ולכן אם היו נכנסים 
משם  לצאת  יכולים  היו  לא  הנ’  לשער 
מנסה  האחרון,  הזה  בגלות  אבל  לעולם, 
לנו  שיש  כיון  הנ’  בשער  אותנו  השי”ת 
“דורות  הזהב:  לשונו  וזה  הק’  את התורה 
האחרונים באמצעות תורתם ישיגו להיכנס 
ספו  ואז  מפיו,  בלעו  ולהוציא  הנ’  לשער 

תמו בחינת הטומאה” עכלה”ק.

לנו  הנותנת  היא  הקדושה,  התורה  כח 
הזה,  והמר  הנורא  בגלות  ומחיינו  כח 
התורה הק’ יכולה להוציא את האדם אפילו 
מהדיוטא התחתונה, ודכתב רבינו האוה”ח 

בפרשת אמור )כב, יב( וז”ל: “כי האדם יכול 
להשיג כפי התעצמותו בתורה... אילו יהיה 
במדרגה שאין למטה ממנה אם יטרח ישיג 
היגיעה”  שיעור  כפי  העליונות  הדרגות 

עכ”ל.

שער הנו”ן – מינות ואפיקורסות
מהו  הנ’,  שער  מהו  לברר  צריך  ועתה 
וגאלו  מפניה  כך  כל  חששו  אשר  הדבר 
שיהיה  קודם  ישראל  בני  את  ומיד  תיכף 
להם נגיעה במקצת לשער נורא וטמא זה.

גילה  זצ”ל,  רבי ישראל מרוזין   הרה”ק 
הגולה  באר  לספר  בהסכמתו  זה,  רז  לנו 

וכתב בזה”ל:

דמשיחא  בעיקבתא  האחרון  “ובגלות 
שהיא  שבטומאה  הנו”ן  שער  נפתח  יהיה 
וכו’,  ליצלן  רחמנא  ואפיקורסות  מינות 
נביאו,  ידי  על  ית”ש  הבורא  והבטיחנו 
שכל מי שירצה להחזיק באמונה המורשה 
יסייעוהו  השמים  ומן  יתחזק,  לאבותינו 
אחר התאמצותו שיתאמץ בכל כוחו להציל 
נפלאות  לנו  ויראה  יקשם,  מפח  עצמנו 
לנו  שעשה  הנפלאות  כמו  מידם  להצילנו 

במצרים עכלה”ק.

אייזיק  יצחק  רבי  הגה”ק  כתב  וכן 
האיפה  עשירית  בספרו  זצ”ל  מקאמרנא 
)פר’ בחוקותי ג, י(, ובתוספת דברים, המכוונים 

להפליא עם דברי רבינו האוה”ח הק’, ז”ל: 
הטומאה  של  החמישים  ששערי  וקבלנו 
היא, של מינות ואפיקורסות שכל באיה לא 
ישובו ולא ישיגו אורחות חיים, וזה ניסיון 

דגלות האחרון עד ירחם ה’ עלינו. 

בכל  חזקה  אמונה  היה  במצרים  אבל 
אמונה  להם  היה  הרשעים  ואף  ישראל 
תורה,  להם  היה  ומחמת שלא  פקרו,  ולא 
לא היה בכוחם לכנוס לשער הנו”ן ולצאת 
משם, ולא נכנסו אלא בשער המ”ט, שאם 
היו מתעכבים עוד רגע היו נכנסים להיכל 
עולמית,  תקנה  להם  היה  לא  ושוב  הנו”ן 
יציאת  פעמים  נו”ן  )בתורה(  נכתב  ולכן 
ע”י התורה  בגלותא בתראה  ואנו  מצרים, 
ולהוציא בלעם מפיהם  כח לצאת  לנו  יש 
אף משער הנו”ן, באמונה גדולה, אמונת ה’ 

וחכמים וצדיקים עכל”ק.

ווארט מהאור החיים הק'

newsletter.mechubarim@gmail.com :לתגובות ולהצטרפות לקבלת הגליון במייל

נר
 ק

קי
שו

ד: 
מו

עי
ב ו

צו
עי

ירושלים: ירמיהו 13 | שאולזון 49 | הפסגה 45 | בר אילן 4 | חבקוק 2 • בית שמש: שדרות 
האמוראים 63 | נחל ניצנים 3 | יהודה הנשיא 6 • בני ברק: רבי עקיבא 152 | רבי עקיבא 68 
| הרב שך 8 | אהרנוביץ 12 | נחמיה 28 | כהנמן 64 • מודיעין עילית:  שד' יחזקאל 2 | חפץ 
חיים 7  אלעד: יהודה הנשיא 94 • אשדוד: יהודה הנשיא 8 | אליעזר בן הורקנוס 8  ביתר 
עילית: הרן 9 • חיפה: מיכאל 27  נתיבות: הרמב"ם 1  נתניה: הס 18  פתח תקוה: רוטשילד 75

מחוברים
העלון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

ניתן להשיג את הגיליון 
מדי שבוע בכל סניפי 

"ספרי אור החיים"

ירושלים זמני כניסת
ויציאת

16:1716:3116:2815:56שבת קודש: 17:3317:3417:3717:1017:25 18:1118:0717:59
כניסת השבתכניסת השבתכניסת השבתכניסת השבת יציאת השבתיציאת השבתיציאת השבתיציאת השבת רבנו תםרבנו תםרבנו תםרבנו תם

לונדוןניו יורקבני ברק

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
נפלאות על פרשת השבוע

החסידות  פניני  אוצר
יłראל  Łעל |àית הבטחה | הŁáמäçת טרדõת  – וקלל õתיה' Łנה 'ôכלה ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶֶַַַַָָָָָָ

ה ïרנסה  טר âת מהאדם äôסר  õôרה  על  קàלת .ידי  . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְְִֵֵַַַַַַָָָָָָָֹ
łיח õת  Łאין|לäñטי מïני  àהס ôר  ä אמרìŁ א êא  àרכ õת הם הõôכחה עניני éל  ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַָָָָ

àגäêי לבõא  .àיכל ôן . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְִִָָָ
אõריתא  áŁם |ïתáמי àאפן  àאדם טבäע  להי õת צריכה  ü רàית ה⁄ם מציאäת ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶַַַַַָָָָָָָָֹ

ü רàית õô מא יéŁח  לא  àהלה  Łל  .àמðב . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ב . ְְְִִִֵֶֶַַַָָָָֹ
õôרה  ה éתיבה '|לäñטי ו'אõתõçת החקיקה ' 'א õת õçת  .àחינת . . . . . . . . . . ב . ְְְֲִִִִִִֵַַַָָָ

מŁה  ההïŁעõת|àאר  לכל  זõכים הàרית Łàמירת הåהירäת  .éפי . . . . . . ג. ְְְְְְִִִִִִֵֵֶַַַַַָָֹ
עין õôציא |àת Łחד מïני  ההתח äŁâת'ויŁן àחינת את  äלגõêת  להאמין  – 'ä ְְְְְְְֲִִִִִִֵֶַַַַַַַָָָָ

י õם  .àŁכל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ג. ְֶָ
אבõת  האדם |õôרת הנהגת ôהיה êŁא – זקäפה' 'àקõמה  קõממäçת אתכם ü לõוא ְְְְְֲִִֵֶֶֶֶַַַָָָָָָָָֹ

àהמה  .àבחינת . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ד. ְְִִֵַָ
מ⁄מäאל  יŁרäת|Łם õתäהëŁ äאבינ מçעקב üäהפ .עמלק . . . . . . . . . ד. ְְֲֲִִִֵֵֵֶַַַָָָֹ

הêבן ה ⁄כינה |מחłף Łàביל  י łראל את  יגאל .הקב"ה . . . . . . . . . . . ד. ְְְְְִִִִִֵֶַַַַָָָָֹ
הêבן י łראל |מחłף נŁמõת  üלער קצבה  ואין üער .אין . . . . . . . . . . . ה . ְְְְְְִִִֵֵֵֵֵֶֶַַָָָָֹ

ח çים  מים הõàרא |àאר  לעבõדת  õàערה  Łאé .התלהבäת  . . . . . . . . . . ה . ְְְֲֲִִִֵֵֵֵַַַַַַָ
Ł קד הם |זרע äמתäקים א õתם ל ëקçמים הנאה Ł י טעם להם ŁçŁ ה ëצ õת ְְְְֲִִִֵֵֵֶֶֶֶַַַַַַָָָָֹ

.מאד  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְֹ
äéà אביב äàâר|רי äלדàר õôàרה  לעסק çŁכõל אהבה  מרב àעפר להתáלáל  Łי ְְְְֲֲִִִִֵֵֵֵֵֶֶַַַַַָָָָָָֹֹ

ü רàית ה ⁄ם לפני  .אחד . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְִִֵֵֶַַָָ
אמת  łמחה |łפת יתמêא לא  ïתי  מי  õôרה טעמי  לטעם õåŁכין אחר  ְְְְֱֲִִִִִִֵֵֶֶֶַַַַַָָֹֹ

.וחדוה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְֶָ
מ⁄מäאל  למעלה |Łם Łהäא  האלקי הäàâק את  האדם מפסיד העברה ידי על ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֵֶֶַַַַָָָָָָָֹ

àŁעõלם  וłמחה וענג Łע äŁע  .מéל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְְֲִִֶֶַַָָָָֹ
אדם  לאחר|õôלדõת אף האדם על ãמä⁄ ר çŁ⁄אר  àאפן  ה ëצוה  לקçם Łי ְְְְְִִִֵֵֵֶֶַַַַַַָָָָָָָָֹ

ãמäçק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִָ
üאלימל קר õב |נעם ה äא מהשי"ת  רחõק Łהäא  õ ל ìŁדמה .מי  . . . . . . . ה . ְֱִִִֵֶֶֶֶֶַָָֹ

הרמ"ל  êŁא |מŁנת רחמים Łñיב õ רנסתï àצרכי להתע íק õצאת קדם ְְְְְְְֲִִִֵֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָֹֹ
.יŁéל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִֵָ

הëאיר מâאי|אõר  יõתר àפרנסה õŁ נפ ה ëטריד אõדõת מäסר .âברי  . . . . ו . ְְְְְִִִִֵֵֵַַַַַַָָָ
נעם  àרוח|אמרי  לפרנסה  זõכה  האכילה àתאוõת  .המצמצם . . . . . . . . . . ו . ְְְְְְְֲֲִִֵֵֶֶַַַַַַָָָָֹ

אמת  מŁיכõת|łפת ã ל ŁçŁ éŁן מéל  ל ôאוõת  מŁיכ õת Ł פì ל ŁçŁ Łéם ְְְְֱֲִִִֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַַַַָָ
ה ' לקרבת .äדרכים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְִִַָ

ïנחס áדõל õת|אמרי  àרכ õת מרëזים .õôàכח õת . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵַָָָֻ
àינה  לעם |âברי ויäŁעõת  éברכõת  הõôכחה âברי את  äמפר Łים מה ïכים צ âיקים ְְְְְְְְִִִִִִִִִֵֵֵֶַַַַָָָָ

.י łראל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְִֵָ
יäŁעה  äברכõת|עטרת טõבõת  äמס ôרים áנ äזים ãכõ תà. . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְֲִִֶֶָָָָֻ

אמת  וזõכים |õôרת מע łיו להיטיב õעצמ על  מקàל  אחד éל ה õôכחה  àקריאת  ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָ
õôרה  àמôן  Łàלמäת  Łâלהתק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְִִֵֵַַַָ

âוד äפõסקים |חמâת áמרא ללäëד וחסידäת מäסר ספרי  לäëד àין  .החäêק ו . ְְְְְֲִִִִִִִֵֵֶַַַָָָָ
מŁה  נŁמת à|õאר  את האדם מעלה  לאט לאט éי ויõם י õם àכל הôפêה טעם ְְְְְְֲִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

ãŁ רŁל. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְָָ
יõסף  נ õספת|âברי  מצוה  לקçם äמõôŁקק àמצוה הע õסק Łל õכרł. . . . . ו . ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֶֶֶַָָָָ

הáר ìŁי àŁàת|ילקäט  Łáמים ירידת .הôר  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵֶַַַַָָֻ
נבחר łביעה |éסף éדי Łאõכלים ïי על  אף ליłראל  ïנים .נ łיאת . . . . ז . ְְְְְְְִִִִִִִֵֵֶֶֶַַַָָָָ

מלכים  ה⁄לõם |מäסר את  מביאה .ה õôרה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ז . ְְִִֶַַַָָָָ
קדäמים  אלçהä|נחל ידי על  י õם àכל  ôמידים .הקרבת . . . . . . . . . . . . ז . ְְְְְִִִִֵֵַַַַַָָָ
Łאäל  ה ìביא |וçאמר  ä הç אל ידי על י õם àכל ôמידים להקרבת  הéת äב ז רמז ְְְְְִִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

הõôרה  על ח çים כלäם |חפץ õ אינ לה àא וקàלה äŁôבה àלא .וäâי  . . . . ח. ְְְְְִִֵֵַַַַַָָָָָָֹ
מעõן äŁôבה |Łיר  ידי  על ה äíçרים .ïéרת  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִֵַַַַָָָ

יהõנתן Łה |מדרëô לא  אבõת .àרית  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְְִִַַָָָָֹ
קדäמים  àעõלם |נחל להõריו רäח  נחת  õáרם àŁàת  õôרה Łäâ ח Łâהמח ְְְְִִֵֵַַַַַַַַָָָָָ

.ה àא  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ַָ
הארץ  ה⁄àת|מåמרת àי õם הõôרה  לäëד .ע ñר . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִִֶַַַַַָָָָ

âוד ה åה |àנין  àע õלם אף לłכר זõכה  äבמצõת  àת õרה àŁàת  .העõסק . . ח. ְְְְְְִִִֵֶֶַַַַָָָָָָָָ
צדיקים  .מעשי . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ט.

ויהלום  הפרשה |ספיר מן  חסידית .הארה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . יב .
הקדוש .זוהר . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . והכבוד הכתר פרוש  עם יד|

      
מתחילים 
את היום!

newsletter.mechubarim@gmail.comלהצטרפות: ישירות למייל האישי

בס"ד

לשאלות הלכתיות בבית ההוראה הקש 8

שוקי קנר  :עלונים  מודעיצוב ועי 

קו השיעורים – קול הלשון: 03-6171077

דבר האמונה:
כשמקבל בשמחה זוכה להיוושע מצרתו

בנותן טעם להרחיב בענין בעל חשיבות רבה בגדלות 
ומקבל  הטובה,  על  שמברך  כשם  הרעה  על  המברך 
כל  בבורא  חזקה  ובאמונה  בשמחה  עליו  העובר  כל 
עולמים שמשגיח בהשגחה פרטית על כלל מעשי אנוש 
ותחבולותיו ומקור כל הטוב הוא ומיטיב לנו בכל רגע, 
מאמינים  בזה,  יש  טובה  מה  מאתנו  שנסתר  בעת  וגם 

אנחנו כי לטובה היא, ומקבלים הכל בשמחה. 
יסוד זה נשנה במשנתו של רבנו הקדוש האור החיים 
ע”ה, כי מעיון בפסוקים המדברים בירידת יעקב וזרעו 
בירידתם  יעקב  בני  בין  הפרש  יש  כי  רואים  למצרים, 
למצרים, שכך נאמר )בראשית מו ו-ז( ‘וַיָּבֹאוּ מִצְרָיְמָה יַעֲקֹב 
וְכָל זַרְעוֹ אִתּוֹ, בָּנָיו וּבְנֵי בָנָיו אִתּוֹ בְּנֹתָיו וּבְנוֹת בָּנָיו וְכָל 
זַרְעוֹ הֵבִיא אִתּוֹ מִצְרָיְמָה’. מבאר האור החיים, יש מהם 
שבאו ברצונם לקבל גזרת מלך בלב שלם ויש מהם שהיו 
חוככים להתעכב מרדת לכור הברזל, וציינם הכתוב מי 
ואמר  מרצונם,  הגלות  חוב  שטר  לפרע  ההולכים  ומי 
‘בניו ובני בניו אתו’ פרוש אלו לא הצרך להביאם הוא 
אלא הם מעצמם באו, ‘אתו’ בדומה לו. ואחר כך סדר 
אותם שלא באו מרצונם עד שהצרך יעקב להורידם בעל 
כרחם, שהם בנותיו ובנות בניו שבהם נאמר ‘הביא אתו 

מצרימה’, פירוש הוא הביאם, לא לרצונם באו. 
משום כך, כל עוד והבנים היו בחיים לא התחיל שעבוד 
מצרים כמו שכתוב )שמות א ו( ‘וַיָּמָת יוֹסֵף וְכָל אֶחָיו וְכֹל 
הַדּוֹר הַהוּא’, ופרשו זאת במדרש )שמו”ר א ח(, ללמדך שכל 
לא  למצרים  שירדו  מאותן  קים  מהם  אחד  שהיה  זמן 
הקדוש:  החיים  האור  מבאר  בישראל.  המצרים  שעבדו 
פקע  ברצון  מלך  גזרת  קבלת  לתשלום  להם  היה  אולי 
מהם השעבוד כי סמא דיסורי קבולי, וזאת כיון שקבלו 
מלבד  השעבוד.  צער  מהם  פקע  לכן  באהבה  היסורים 
יוכבד וסרח שהגם שהיו מיורדי מצרים לא המתינו להם 

מן השמים והתחיל השעבוד בחייהן.
עליו  הבא  כל  המקבל  כי  כאן,  למדנו  גדול  דבר 
בשמחה, בידעו כי הכל מדוד ושקול מהשמים לטובה, 
משמו  נאמר  וכבר  מצרתו.  ולהיוושע  להתרפאות  יזכה 
של הרה”ק מלכוביץ’ ע”ה, בדברי המשנה )ברכות מ.( ‘ועל 
כולם אם אמר שהכל נהיה בדברו יצא’, האומר על כל 
הבא עליו בשמחה, ואפילו אם נראה לו כדינים, עם כל 
זה מברך הוא עליהם ואומר ‘שהכל נהיה בדברו’, שהכל 
משמים ואם כן ודאי שזה לטובה, ‘יצא’, כלומר על ידי זה 
יפטר מצרתו ויושע. ופירש בערוך )ערך קבל( שהשתיקה 
מן  אדם  את  המציל  קמיע  כעין  היא  הרחמים  ובקשת 

היסורים.
)האדמו"ר רבי דוד חי אביחצירא שליט”א - מילתא חדתא – אמונה 
וביטחון(

קו מענה הלכה
02-803-9999
rav@abiryaakov.com :או במייל



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםג מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

וַיַרְּא בְּסִבְלֹתָם:
היציאה הדרמטית באמצע האסיפה: מדוע קטע פוסק הדור,

הגאון רבי משה פיינשטיין זצ”ל, דיון הרת גורל עם מרנן הגאונים רבי אהרן קוטלר
ורבי יעקב קמינצקי, ומיהר לחתונה מסתורית שלא של משפחתו.

החדר היה סגור, הדלת היתה נעולה. מחוץ לחדר המתינו רבנים ועסקנים נודעים, שהמתינו 
להכרעות שייצאו מן החדר הסגור. בתוכו, הסתגרו באותה עת שלושת ענקי הרוח שהנהיגו את 
יהדות ארצות הברית: הגאון רבי משה פיינשטיין זצ”ל, הגאון רבי אהרן קוטלר זצ”ל, והגאון רבי 
במאזני  אותן  שקלו  כבדות משקל,  בשאלות  הדור  גדולי  דנו  ארוכה  זצ”ל. שעה  קמינצקי  יעקב 

התורה שבראשם, וקיבלו הכרעות חדות כתער...
לפתע, בעיצומה של הישיבה, התנצל רבי משה בפני חבריו, ופנה לצאת. הוא ביקש את סליחתם 
מיהר  הוא  בדיון.  להמשיך  יוכל  לא  ולפיכך  אליה,  ללכת  חייב  שהוא  חשובה  חתונה  לו  יש  כי 
לרכבו של תלמידו שהמתין לו, וביקש להגיע לאולם פלוני. ‘אני צריך להגיע לחתונה והשעה כבר 

מתאחרת...’, אמר רבי משה.
התלמיד הופתע והתעניין: ‘חתונה? שמחה? זה בן משפחה?’ - התעניין בנימוס. ‘לא משפחה, 
כנראה מדובר  כי  והתלמיד הרהר  רבי משה בפשטות,  - הסביר  אינה מצטרפת...’  שכן הרבנית 
בחתונת צאצא של מי ממקורביו ושומעי עצתו של רבי משה, כמקובל. הן בכל יום היה רבי משה 

יוצא לחתונות, נכנס, מאחל מזל טוב, ויוצא. לפעמים - כמה חתונות בלילה אחד...
כשהגיעו לאולם, ההתרגשות בו גאתה לפסגות... פוסק הדור, 
מנהיג היהדות החרדית הגיע! הכל נקבצים ובאים לפתח האולם, 
החתן  אבי   - המחותן  גם  משה.  רבי  של  מפיו  ולהתברך  לברך 
נזעק מיד אל פתח האולם, וקיבל אותו בכבוד מלכים. רבי משה 
לחץ את ידיו בברכת ‘מזל טוב’ לבבית, והסביר בקצרה שהגיע 
דעו  וחסודה,  נאה  כלה  מאוד,  יקר  באוצר  ‘זכיתם  הכלה.  מצד 
להעריכה!’ - הוסיף ואמר למחותן בחיוך רחב, תוך התנצלות על 

שאיחר לבוא, בשל אסיפת רבנים דחופה...
שלא כמנהגו, התעכב רבי משה זמן רב בשמחה, לחץ ידיים 
מהם  אחד  כשכל  מפיו,  להתברך  שבאו  אנשים  של  ארוך  לתור 
היותו שותף בשמחה שגדול הדור הוא חלק ממנה...  שמח על 
אחר כך קם רבי משה ורקד עם החתן בהתלהבות, כשכל הקהל 
המפזז  משה  רבי  ניצב  בטבורם  השמחים,  למעגלים  מצטרף 
ומכרכר לכבוד שמחת חתן וכלה. לבסוף, נפרד רבי משה מהחתן 
באיחולים לבביים, תוך שהוא מוסיף ומשבח את הכלה באוזניו, 

ואחרי שהתעכב זמן כה רב - פנה לצאת...
רגע לפני שיצא, ביקש שיקראו גם את הכלה לירכתי האולם, 
בירך גם אותה ב’מזל טוב’ והוסיף ברכות מקרב הלב, ואף התנצל 
חשוב  בנושא  טרוד  היותו  בשל  לשמחתה,  בהגעה  האיחור  על 
בענייני הכלל, אך למרות זאת - זכר מהשמחה והגיע. הוא הוסיף 
ואמר כי הבחין שמשפחת החתן היא משפחה לתפארת, ולכן אין 
לו ספק כי הקשר יהיה לבנין עדי עד ולדורות ישרים ומבורכים...

כששבו לרכב, חש התלמיד - הנהג כי הוא לא מצליח לכבוש 
שהיתה  מי  ‘של  התלמיד,  גמגם  מבין...’  ‘אינני  סבלנותו.  את 
למרות  דחופה,  רבנים  אסיפת  הרב  עזב  בשבילה  הזו,  החתונה 
שאין זו שמחה משפחתית. לא זו בלבד, הרב התעכב זמן רב ואף 

השתהה לברך את הכלה! מה היה כאן?’ ורבי משה נענה לו בחיוך ואמר: ‘אספר לך...’
זצ”ל, נקשה נערה  זה ימים ספורים קודם לכן. על דלתו של הגאון רבי משה פיינשטיין  היה 
צעירה וזרה, חיוורת ומבויישת. מיד בכניסתה פרצה בבכי, וביקשה לשוחח עם הרב. כשנכנסה, 
סיפרה שהיא בת למשפחה עניה מירושלים, ובמאמצים לא מבוטלים - שודכה לבחור המתגורר 
בארה”ב, ונקבע שהחתונה תתקיים שם. בני משפחתה ניסו להשיג מימון לטיסות, אך העוני והדלות 
ששררו בביתם - ליוו אותם גם בסוכנות הנסיעות, וכך - לא היה בידם לרכוש אלא כרטיס טיסה 

אחד, לכלה בלבד...
‘אני כאן לבד, לבד, לבד!’ - התייפחה הנערה בחדרו של רבי משה, ‘אין לי אף אחד בעולם. אני 
זו נערה  זו נערה עזובה? האם  מהרהרת איך תיראה חתונתי, כשצד החתן יתפלא ובצדק, האם 
וניגבה  - אמרה הנערה  זו שאין אף קרוב משפחתה בחתונתה?’  איזו מין כלה  חסרת משפחה? 

דמעות שהתפרצו מעיניה...
‘אולי יואיל הרב להגיע לשמחת חתונתי, והרי כל ישראל קרובים ובני איש אחד אנחנו, בבקשה 
קרובי  כל  של  חסרונם  על  מכסה   - הרב  כמו  וקרוב משפחה  כקרוב משפחתי,  הרב  עצמו  יציג 

המשפחה!’ - פרשה הנערה את בקשתה המפתיעה...
אך הרב דווקא לא עשה מזה ענין, ומיד אורו עיניו. ‘בוודאי, אשמח לבוא!’ - הגיב במאור פנים, 
ורשם לפניו את התאריך ושם האולם. ‘תנוח דעתך, אני אבוא!’ - הבטיח רבי משה לכלה הנסערת, 
שחשה כי כוחות חדשים ורגועים ננסכים בה לנוכח המחווה המרגשת, והיא יצאה מביתו עליזה 

וַיֵצֵּא אֶל אֶחָיו:
השיעור הגדול שלימד רבי איסר זלמן –

עדיף להתפלל באופן המוגדר כ”בדיעבד”
לפי הרמב”ם, ובלבד שלא לגרום

חלישות הדעת, צער או אכזבה ליהודי פשוט
המצפה לתשומת לב.

סיפר הגה”צ המקובל רבי גמליאל הכהן רבינוביץ 
שליט”א: סיפר לי הגאון הרב יעקב אליעזר שוורצמן 
עיר  שבירושלים  לייקווד  ישיבת  ראש  שליט”א, 
הקודש, עובדא נפלאה מזקנו הגדול מרן רבי איסר 

זלמן מלצר זצ”ל.
בחיבורו  זלמן  איסר  רבי  בעת שעסק  פעם אחת, 
‘מדע- בחלק  הרמב”ם  על  האזל”  “אבן  המפורסם 

ותפילת  שמע  קריאת  זמן  לבירור  הגיע  אהבה’, 
ובירורה  ההלכה  בעיון  שהעמיק  ולאחר  שחרית. 
המקיף כדרכו בקודש, העלה מסקנתו בדעת הרמב”ם 
שזמן קריאת שמע ותפילה הנכון לכתחילה, הוא בעת 
כוותיקין  והתפילה שלא  כוותיקין,  דייקא  נץ החמה 
הרי היא כמו בדיעבד. ]עיין מה שכתב באבן האז”ל 

פ”א מהלכות קרי”ש הל’ יא-יב[.
ומתמיד  מאז  היתה  זלמן  איסר  רבי  של  דרכו 
שבשכונת  המרכזי  הכנסת  בבית  שחרית  להתפלל 
היו מתפללים שלא  שול’[, שם  ]‘ראנד  ראנד”  “בתי 
כוותיקין, אלא מאוחר יותר. אך עתה לאור מסקנתו 
המחודשת בדעת הרמב”ם, הוחלט בדעתו שיש מקום 
לחוש למעשה לשיטת הרמב”ם, ומן הראוי להחמיר 

להתפלל תפילת שחרית כוותיקין!
ישן  שהיה  תלמידו  העוזר,  הבחור  עם  קבע  ואכן 
בביתו ומסייע לרב ולרבנית בכל הנצרך להם ]הויז 
בהשכמת  קום  ישכימו  בבוקר  שלמחרת  בחור[, 

הבוקר, כדי ללכת לתפילת שחרית כוותיקין.
והנה  היעודה,  בשעה  הבחור  הקיץ  בוקר  לפנות 
והוא  מזמן,  קם  כבר  זלמן  איסר  שר’  הוא  רואה 
בענין  ומתחבט  כחושב  ואנה,  אנה  בביתו  מתהלך 
קשה וסבוך. הבחור הזדרז והכין את עצמו ליציאה 
אליו  ניגש  מתעכב,  ישיבה  שהראש  וכשראה  לדרך, 
ביראת הכבוד והעיר לו בעדינות שהשעה מתאחרת, 

ואם נמתין עוד הרי נפסיד את המנין של וותיקין!
ישרות  בגאונות  זלמן  איסר  ר’  לו  ענה  לפליאתו, 
מידותיו המתוקנות: “התבוננתי היטב בדבר, והגעתי 
למסקנא שלא להתפלל בנץ!” – ופירש טעמו ונימוקו 
אני  שם  ראנד,  שבבתי  הכנסת  בבית  הנה  עימו: 
מתפלל בקביעות זה רבות בשנים, יש מנין קבוע של 
יהודים טובים מן השכונה, שהתרגלו במשך השנים 
קיפול  כדי  תוך  התפילה,  שלאחר  הספורות  בדקות 
בברכת  רעהו  את  איש  והתפילין, שמברכים  הטלית 
צפרא טבא!, ודורשים ומתעניינים איש בשלום רעהו, 
כאשר מצוי בבתי כנסיות של מניינים הקבועים בכל 

יום.
והנה ערכתי חשבון נפשי, שישנם שם כמה יהודים 
בשלומם  שואל  ישיבה  כשהראש  מאוד  שנהנים 
שלאחר  הזו  פורתא  והשיחה  בטובתם,  ומתעניין 
אם  ועתה   – רב!  ועידוד  כוח  בהם  נוסכת  שחרית 
הדעת,  חלישות  להם  אגרום  שם,  להתפלל  אפסיק 
להם  שיש  הזו  וההנאה  החיזוק  את  מהם  ואגזול 

בפתיחת יומם...
עדיף לי אפוא - סיים ר’ איסר זלמן – “לוותר על 
צער  לגרום  שלא  העיקר  הרמב”ם,  של  ‘לכתחילה’ 

ואכזבה וחלישות הדעת לאיש ישראל!”
)טיב הקהילה(

חייך רבי משה והגיב: 
‘הלא תבין, וזה כה 

פשוט: אחרי החתונה - 
כשתשמע הכלה שהייתי 

והשתתפתי - בוודאי 
תשמח עד מאוד. אך 
עד אז, לאורך שעות 
החתונה, יעיק עליה 
ליבה, משהו יטריד 

את מנוחתה, אי שם 
בירכתי מוחה ברגעיה 

השמחים ביותר - תטריד 
אותה השאלה אם אכן 

באתי, האם הייתי, והאם 
גרמתי לה לחוש חשובה 

ונערצת במשפחת 
החתן... לפיכך פשוט 

שאחרוג ממנהגי ואפנה 
לברכה, למען תדע כי 

הייתי, ואז תוכל לשמוח 
ברוגע ובאושר!’



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםד מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

לְמַעַן יַאֲמִינוּ כִּי נִרְאָה אֵלֶיךָ:
שניות ספורות לאחר שהאב השליך את יהבו על בוראו, חשף משחק ילדים תמים את 
האבידה דווקא במקום שנסרק שוב ושוב, כעדות מוחשית לכך שהעיניים רואות רק 

כשמשמיים מחליטים.
מספר הר”ר ישראל מרדכי קלופפר אחיסמך:

לגשת  רוצה  מעריב,  מתפילת  חזרתי  מוצ”ש, 
להבדלה. אך רואה אני שהבית לא בכיוון בינתיים, 
מקלחים את הקטנים, היותר גדולים עוזרים להוציא 
את השבת. קיפלתי אני את טליתי, עוד כמה עזרות 
קטנות, מתיישב על הספה לוקח ספר ביד, לאחר 
הפיניש  על  לפקח  המשחקים  לחדר  עובר  מכן 
להתקבץ  מתחילים  הבית  בני  סוף  סוף  האחרון. 
באחת  כנראה  אך הכובע שהנחתי  להבדלה, 
בכל  מהיר  חיפוש  אחרי  כאילו התאדה.  התחנות, 
מקום שניתן להעלות על הדעת מידית, כיבדתי את 

בני הגדול במצוה, והוא הבדיל על היין.

שעה  באותה  איננו.  למעיישה” הכובע  “תכל’ס 
להטריד  הולכת  הזו  התעלומה  כי  ידעתי  לא  עוד 
בכל  כאשר  הקרובים.  הימים  לאורך  מנוחתי  את 
שוב  לשחזר  מנסה  אני  מהבית  יציאה  או  כניסה 
ושוב היכן הייתי ואיפה הנחתי, ופעמיים או שלוש 
בודק מאחורי  זהה:  סיבוב כמעט  אני מבצע  ביום 
פותח  המשחקים,  בחדר  המיטה  מתחת  הספה, 
וסוגר ארונות, וחוזר חלילה, וכבר מרגיש בוז מול 
הדק  לחפש  מאמץ  עוד  כביכול  הטפלה,  האמונה 
להמציא  יעזור  או  יועיל  מקום -  היטב באותו 
האמת שהתפללתי כמה  מאין.  יש  הכובע  את 
לעצמי  חשבתי  אבל  חיפושים,  כדי  פעמים תוך 
יותר, רציתי  מושקעת  לכך תפילה  להקדיש  שעלי 
בעמידתי  לרצון”  “יהיו  לפני  כך  על  להתפלל  גם 
לפני המלך, אך פעם אחר פעם הענין נשכח ממני, 
חיפוש מטריד,  כדי  תוך  לבית  בכניסה הבאה  ורק 
מלמלתי שוב פרק תהילים ופסוקי בטחון, וקיוויתי 
הבלתי  התעלומה  סביב  הטרדה  אך  להשם,  שוב 
מוסברת ושגרת החיפושים - חזקים היו יותר מכל 

אלו.

השבת הבאה כבר קרבה, ניגשתי לשכני שיבדוק 
במצלמות האבטחה של הבניין אם חזרתי ממעריב 
קצר  זמן  תוך  והתברר  לראשי,  חבוש  כשהכובע 

שאכן כן.

הוא  בבית  אבל  בבית,  הכובע מוכרח להיות  אז 
לא, אולי הקטן שלי זרק אותו מהמרפסת, אך גם 
שם כבר בדקתי בלילה וביום לא פעם, הכובע איננו.

יום שישי הגיע - ופתרון התעלומה לא. אף שאני 
חובש בשבת כובע זהה לזה של ימות החול... כובע 
ובוודאי   - לי  לא  מחמיא,  לא  כבר  שלי  חול  היום 
למנחה  מהבית  יציאתי  טרם  קודש.  לשבת  לא 
את  לאבא  שימצא  פרס לילד  מבטיח  גדולה אני 
את  ותופסת  גדלה  כבר  הדחיפות  עכשיו  הכובע, 
ומתחיל  לחגיגה,  מצטרף  הוא  גם  המצפון  הראש, 
להציק “היית צריך לרוץ לקנות חדש” “לא התפללת 
מספיק” “איפה הביטחון שלך”. והנה אני לפני “יהיו 
לרצון”... כעת כבר לא ניתן לשכוח להתפלל. הו הו 
איך אני מתפלל, לא חלמתי שאי פעם אתפלל ככה 

חזק על כובע. 

אני  הכנסת  בית  ממדרגות  יציאתי  עם  מיד 
בשם  עלון  לחלק  שבוע  מידי  שנוהג  בידיד  פוגש 
הרגשתי  בשכונה.  הכנסת  בבתי  שבועי”  “בטחון 
בליבי:  אמרתי  האחרון,  המנוס  שרק “ביטחון” זהו 

יחד. שלא  נתחזק  הזה,  אשתף את האברך הצדיק 
בתעלומה,  אותו  ושיתפתי  אליו  פניתי  כדרכי 
שלי הרב  הרב’ה  מה  יודע  אתה  לי,  עונה  והוא 
רגוע,  זה? תהיה  כגון  על  אומר  מנדל שליט”א 
הקב”ה יודע איפה הכובע שלך והוא נמצא במקום 
הכי טוב עבורך, מה יש לדאוג... הוא מחייך חיוך 

רחב ומוציא ממני חיוך כנגד, ופונה לדרכו.
מצלצל, “אבא  שלי  והטלפון  פסיעות,  שתי 
מצאתי לך ת’כובע” עוד לפני שבררתי פרטים, אני 
עוצר את ידידי מעביר את המכשיר לרמקול, אומר 
לבן התשע שלי: “לא שמענו טוב מה אמרת”, ויחדיו 
שמענו בשידור חי את הבשורה: “מצאתי את הכובע 

מאחורי  היה  הוא 
הספה”. זר לא יבין את 
ועומק  מהות  את  זאת, 
והתפעלות  השמחה 
אושר  שנינו. זהו  של 
לבוטחים  רק  השמור 

מבוטחים!
לאחר  מתברר  מה 
ולא  פרס  לא  מכן? 
באותו  חיפוש.  שום 
המשולש  בחלל  מקום, 
הקיר  מזווית  שנוצר 
הספה  שמאחורי 
בו  הפינתית, המקום 
לא  יום  מידי  ביקרתי 
שכן.  הוא  שם  אחת, 
שניות  באותם  בדיוק 
מתחזקים  אנחנו  בהם 
נכנס  בצורנו,  בבטחון 
לבני איזה רצון קונדסי 
“גלגול” )סַלְטָה  לבצע 
אותה  בלעז( לעבר 

הוא  והנה  הפינה, 
משהו  ברגלו  מרגיש 
רך כזה מאחורי הווילון 
לו  ניצתת  מיד  הארוך, 
בטוח  המחשבה “זה 
תיכף  ואכן  הכובע”, 
לבשרני  אלי  חייג 
הפרס...  לו  מגיע  כי 

הכובע המתין בסבלנות באותו מקום שבו חיפשתי 
לקיר,  הווילון  בין  שהסתתר  אלא  יום,  כל  אותו 
אתפלל  עלי,  המוטל  את  אעשה  בהמתנה שאני 

ואתחזק בביטחון בבורא!
הפרטים,  כל  התבררו  כאשר  השבת  בסעודת 
אמרתי וטענתי לבני כי הוא עוד יקבל איזה שהוא 
טרם  הכרזתי  שעליו  הפרס  שלא  למרות  פרס, 
יציאתי הוא שגרם למציאת האבידה, אבל הוא יחד 
עם כל בני המשפחה קבלנו כאן פרס עצום וגדול, 
אלוקינו  כהשם  “מי  כי  המוחשית  הזהב  את ידיעת 
יסובבנהו”.  חסד  בה’  אליו” “והבוטח  קראינו  בכל 
וכך בשבת קודש לא היה מלבושי של שבת כמלבושי 

של חול, חבשתי כובע ישועה בראשי.
)גל’ בִּטְחוֹנִי בְּצוּרִי(

וצוהלת...
ככל הסיפור הזה סיפר רבי משה לתלמידו 
- נהגו, ששמע מהגאון הנודע - דרגה נוספת 
של גאונות, הפעם במידות ובאחריות לשאת 
ביום  ולשמחה  הכלה,  דאגת  של  בעול 
שמחתה. אך עדיין הוקשה לו: ‘ניחא שהרב 
השתתף כה ארוכות בשמחה, אך מדוע נצרך 
באופן  לברכה  ולבקש  ממנהגו  לחרוג  הרב 
אישי - דבר שהרב אינו עושה גם בשמחות 

קרובי משפחתו הקרובים ביותר?’
חייך רבי משה והגיב: ‘הלא תבין, וזה כה 
הכלה  כשתשמע   - החתונה  אחרי  פשוט: 
עד  תשמח  בוודאי   - והשתתפתי  שהייתי 
החתונה,  שעות  לאורך  אז,  עד  אך  מאוד. 
יעיק עליה ליבה, משהו יטריד את מנוחתה, 
השמחים  ברגעיה  מוחה  בירכתי  שם  אי 
ביותר - תטריד אותה השאלה אם אכן באתי, 
האם הייתי, והאם גרמתי לה לחוש חשובה 
פשוט  לפיכך  החתן...  במשפחת  ונערצת 
שאחרוג ממנהגי ואפנה לברכה, למען תדע 
כי הייתי, ואז תוכל לשמוח ברוגע ובאושר!’

מהחלק  השני  החלק  גדול  אמרו,  באמת 
הראשון... לא זו בלבד שגדול הדור הטריח 
רבנים חשובה  רק שעזב אסיפת  לא  עצמו, 
שהציג  רק  לא  מוכרת,  לא  כלה  למען 
בעיני  ערכה  את  לייקר  כדי  כקרובה  עצמו 
המשתתפים, ולא רק שהתעכב מעל ומעבר 
למקובל כדי שהכל יראו ויחושו שהוא אכן 

קרוב ושמח עם הכלה - - -
להיכנס  ויגע,  טרח  כך  כדי  שעד  אלא 
לפרטי  ולרדת  הכלה  מחשבת  לעומק 
שלא  משהו  ולעשות  שבליבה,  הפרטים 
ממנה  להסיר  כדי  לברכה   - בכלל  התבקש 
את הספק, כדי לתת לה לחוות את שמחתה 
כי  ידיעה  מתוך  ובצהלה,  באושר  במלואה, 

בקשתה התקיימה במלואה!
ללמוד  כדאי  מופלגת  חיים  דרך  כמה 
 - פסח  של  ב’הגדה  המופיע  זה,  מסיפור 
מקרבן לתורה’ מפי הגה”צ רבי אהרן טויסיג 
שליט”א. כמה מחשבה, תשומת לב, השקעת 
הבנה וירידה לפרטים, כדאי להעניק ליהודי 
אחר, כדי לשמחו, לשמוח עמו, לתת לו את 
התחושה הטובה ביותר שאנו אתו, שמחים 

אתו, משתתפים בצהלתו!
מתרוצצים  עסוקים,  טרודים,  כולנו  נכון, 
כל  להספיק  וצריכים  למשימה  ממשימה 
ידיד,  לשמחת  ניכנס  בו  ברגע  אך  העת... 
הבה נראה לנגד עינינו את רבי משה עוזב 
שעה  בשמחה  משתתף  חשובה,  אסיפה 
מרגיע  שהוא  עד  דעתו  נחה  ולא  ארוכה, 
את הכלה ומברכה - הכל כדי שמישהו אחר 
ברגע  עמו  הוא  כי  ויחוש  בתכלית,  ישמח 
הזו,  ההתנהגות  את  נאמץ  הבה  שמחתו... 
להיכנס לשמחה עם כל הגוף והלב, להיות 
את  האושר,  את  החבר  עם  ולחוות  שם 

הרגעים השמחים!
כמה כדאי לאמץ את הנוהג הזה, להתרגל 
לפעול כך. הבה נשמח באמת, נשתתף עם 
בשמחת  העוצמה  כל  עם  נרקוד  הלב,  כל 
שותפים  באמת  אנו  כך  רק  כי   - חברים 
וזוכים בסייעתא דשמיא  מלאים ומאוחדים, 

ופתיחת שערים!
)פניני פרשת השבוע(

שתי פסיעות, 
והטלפון שלי 

מצלצל, “אבא 
מצאתי לך 

ת’כובע” עוד לפני 
שבררתי פרטים, 
אני עוצר את ידידי 

מעביר את המכשיר 
לרמקול, אומר לבן 
התשע שלי: “לא 
שמענו טוב מה 
אמרת”, ויחדיו 

שמענו 
בשידור חי את 

הבשורה: “מצאתי 
את הכובע הוא 

היה מאחורי 
הספה”. זר לא יבין 
את זאת, את מהות 

ועומק השמחה 
והתפעלות של 
שנינו. זהו אושר 

השמור רק 
לבוטחים מבוטחים!



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםה מחוברים

עצות וסגולות:
העצות כנגד פיתויי היצר

נוֹת  מִסְכְּ עָרֵי  בֶן  וַיִּ סִבְלתָֹם  בְּ עַנֹּתוֹ  לְמַעַן  ים  מִסִּ רֵי  שָׂ עָלָיו  ימוּ  שִׂ וַיָּ
תֹם וְאֶת רַעַמְסֵס )שמות א, יא( לְפַרְעֹה אֶת פִּ

שבע יפול צדיק וקם
אין סוף לדרכים בהן מנסה ביצר הרע להסית את האדם מעבודת 
הבורא יתברך. מנער ועד זקן, מדל ועד עשיר, אין אדם הנמלט מן 
המכשולים אשר שם היצר הרע בדרכו. אך היודע כי כל אלו נועדו 
לנסיון לו, למען יזכה בטוב הנצחי, מקבל באהבה את העובר עליו, 

עד בואו אל מקום מנוחתו.
טרדות האדם כדי לבטלו מעבודת ה’

רבינו זיע”א )פיתוחי חותם, שמות( דורש על כך את הפסוקים העוסקים 
בשעבוד מצרים. כאן מתואר כי המצרים שמו על בני ישראל ‘שרי 
מיסים’, כדי להכביד עליהם את עולם ולשעבדם לצרכיהם. וכמותם 
כך היצר הרע, מכביד על האדם בהוצאות ממון שלא לצורך, ובמסים 
וארנוניות מטעם המלכות, כדי שלא ימצא האדם ולו רגע אחד פנוי 
לעבודת הבורא יתברך, ויתפתה לרדוף אחר הבלי הזמן ללא הרף.

הזוכר את העולם הבא אינו חושש מן העולם הזה
לשון  ממש  בו  מתקיים  הרע,  ליצרו  האיש  שומע  חלילה  אם 
הכתוב ‘למען ענותו בסבלותם’, כי בכל יום ויום כבד עליו עולו של 
היצר הרע יותר ויותר. אך האיש החכם אשר יבן את זאת, יודע כי 
אין טעם להצטער על הקנינים המדומים ועל הבלי העולם הזה, כי 
אין קשיי העולם הזה נחשבים למאומה לעומת הצער הנורא ונצחי 

המעותד לעולם הבא לעוברי רצונו יתברך.
זכירת יום המוות והגיהנום מצילה מן החטא

נפשו  בתוככי  הוא  בונה  הרע,  היצר  טענות  את  לבטל  כדי  לכן, 
‘ערי מסכנות’ לפרעה’ - הוא היצר הרע, כלומר, מדמה בנפשו את 
אשר עלול לקרות לו בעולם העליון אם חלילה ישמע לעצת יצרו 
הרע. ערים אלו נקראות ‘פיתום ורעמסס’. ‘פיתום’ רומזת ל’פי התהום’ 
- הוא הקבר, ו’רעמסס’ רומזת לגיהנום, אשר בו מתמוססות נפשות 

הרשעים, ואין מקום ‘רע’ ממנו.
נפילת הרשעים בגיהנום לאחר מותם

מלבד רמזים אלו רומזים שמות הערים גם על האדם הנלכד בהם. 
‘פי תהום’ כאמור, רומז לגוף העתיד לרדת אליו  ‘פיתום’ שהוא  כי 
העלולה  לנפש  רמז   ,)430( ‘נפש’  בגימטריא  עולה  ו’רעמסס’  קבר. 

ליפול ברעת עונשי הגיהנום.
כאשר מתבונן האדם בעונשים אלו, אין רחוק ממנו מעצת היצר, 

וזהו ‘לפרעה’ - לפרוע ולבטל את טענות היצר הרע.

פרך ופה רך
פָרֶךְ )שמות א, יג( רָאֵל בְּ נֵי יִשְׂ עֲבִדוּ מִצְרַיִם אֶת בְּ וַיַּ

תחילת עבודת ישראל היתה מרצון
יח( על פסוק  ה,  )שמות רבה  זכרונם לברכה  ידועה דרשת רבותינו 
זה, ש’בפרך’ נוטריקון ‘בפה - רך’. והכוונה, כי בתחילה באו המצרים 
ושכנעו את ישראל בדרכי מרמה וערמה לעבוד בעבודתם, ואפילו 
פרעה הרשע הראה עצמו כמשתתף עימם. אך לאחר מכן כבר לא 

יכלו לחזור בהם, ונשתעבדו בעל כורחם.
מדוע הוצרך פרעה לרמות את ישראל?

מה  מפני  כך,  על  שואל  פסח(  של  הגדה  השרד,  )בגדי  זיע”א  רבינו 
סגורה  כי ארץ מצרים היתה  ידוע  זו. הרי  הוצרכו המצרים לעצה 
ומסוגרת, ומעולם לא ברח ממנה אפילו עבד אחד, ואילו היו ישראל 
מסרבים בתחילה, יכלו המצרים מיד להעביד אותם בקושי ובעינוי, 
נזקקו המצרים  ולשם מה  ישראל מיד מצרים,  היה מציל את  ולא 

לתחבולה זו?
עבדות מרצון - טביעה בקליפות

אלא נראה לפרש על פי הידוע ששעבודם של ישראל במצרים 
רוחנית. המצרים הרשעים  לא היה רק שעבוד גשמי, אלא עבדות 
שהיו עוסקים כל ימיהם בכוחות הטומאה ועובדים לקליפות, חפצו 
תהיה  ובכך  כביכול,  הסכמה  מתוך  תהיה  ישראל  עבודת  שראשית 
זאת כמין הודאה בשלטון המצרים עליהם. על ידי כך חשבו המצרים 

לשעבד את ניצוצות הקדושה תחת שבי הקליפות בחוזקה.
עוד הוסיף פרעה הרשע לחשוב, כי אם ישתתפו ישראל מרצונם 
אם  אך  חלילה.  בעיקר  לכפירתם  עדות  בזה  תהיה  הטומאה,  בבנין 

יעביד אותם כבר מתחילה בשעבוד ועינוי לא תהיה הוכחה לכך.
תיקון חטאי דור המבול, הפלגה, וסדום

של  מידיעתו  שנבעה  בטעות,  היה  יסודו  זה  דבר  שורש  אמנם, 
פרעה כי נשמות המשועבדים במצרים כבר נדחו שלוש פעמים מן 
הקדושה. כי נשמות אלו היו נשמות אנשי דור המבול, דור הפלגה 
שניתנה  ההזדמנות  את  ניצלו  לא  מחדש  פעם  שבכל  סדום,  ואנשי 
להם, ולא תיקנו את מעשיהם הרעים. משום כך סבר פרעה כי לאחר 
בשבי  למצרים  ובואם  תקומה,  יותר  להם  תהא  לא  פעמים  שלוש 
בפעם הרביעית תהיה מפלתם הסופית חלילה. אך באמת עצת ה’ היא 

תקום, ותיקנו בני ישראל את כל הדורות שקדמו להם.
עולה  בגימטריא  שחשבונה  ‘פרך’,  בתיבת  נמצא  זה  לענין  רמז 
כמנין התיבות ‘מבול פלגה סדם’ )300(, וזהו ‘ויעבידו מצרים את בני 

ישראל בפרך’ - בגלל טעותם הנרמזת בתיבת ‘פרך’ כאמור.

שפרה ופועה - כאמהות הקדושות
דֹת  י יָרְאוּ הַמְיַלְּ נִית פּוּעָה... וַיְהִי כִּ ֵ ם הַשּׁ פְרָה וְשֵׁ ם הָאַחַת שִׁ ר שֵׁ אֲשֶׁ

ים )שמות א, טו-כא( תִּ עַשׂ לָהֶם בָּ אֶת הָאֱלקִֹים וַיַּ
זכותן של המיילדות

רבותינו זכרונם לברכה מגלים כי שפרה ופועה אינן אלא מרים 
ויוכבד, אמו ואחותו של משה רבינו עליו השלום. בזכות מעשיהן 
הטובים שנעשו במסירות נפש, המשיך קיומו הפלאי של עם ישראל, 
והקדוש ברוך הוא גמל להן כגמולן הטוב ושילם להן שכרן משלם.

מדוע נשתנו שמות המיילדות?
לא  שהתורה  העובדה  על  עומד  שמות(  הלבן,  )מחשוף  זיע”א  רבינו 
כתבה את שמותיהן הידועים של שפרה ופועה, ושואל מדוע שינתה 
את  דרשו  לברכה  זכרונם  חכמינו  ואמנם,  שמותיהן?  את  התורה 
שמותיהן אלו על שם טיפולן בתינוקות, שפרה שמשפרת את הולד 

ופועה שפועה לו, אך מדוע לא נכתבו שמותיהן הנודעים?
כוחה של האות ה”א

הדבר יתפרש על פי האמור בזוהר הקדוש בתחילת פרשת בהר 
)ח”ג דק”ז ע”ב(, שהאות ה”א רומזת לשמיטה ויובל. רז זה מסר הקדוש 
זה  רז  שבכח  משום  העולם,  לאומות  גילהו  ולא  לבניו,  הוא  ברוך 
לסייע להתקבלות התפילות בשמים. סוד זה נודע לרחל אימנו עליה 
ויצא(,  פרשת  הפסוקים’  )‘שער  זיע”א  האר”י  רבינו  שכתב  וכפי  השלום, 
שרחל אימנו ראתה כי שמן של כל האמהות הקדושות - שרה רבקה 
לאה בלהה וזלפה - נחתם באות ה”א, ואילו בשמה אין אות זו נמצאת. 
משום כך, ביקשה מאת יעקב אבינו שיקח את בלהה שפחתה לאשה, 
גם  להועיל  בכוחה  ויש  ה”א פעמיים,  משום שבשמה מצויה האות 
ה אֲמָתִי בִלְהָה בֹּא  לרחל. וזהו שביקשה מאת יעקב )בראשית ל, ג( “הִנֵּ

ה”. נָּ נֶה גַם אָנֹכִי מִמֶּ י וְאִבָּ רְכַּ אֵלֶיהָ וְתֵלֵד עַל בִּ
בשמות  התורה  הכתירה  הצדקניות  ומרים  יוכבד  את  גם  כן  על 

המסתיימים באות ה”א, כדי שיזכו גם הן לברכה מיוחדת זו.
שפרה ופועה - כרחל ולאה

עוד יש לפרש כי רצתה התורה לרמוז על גודל זכותן של נשים 
צדקניות אלו, שזכו להיחשב בין האמהות הקדושות. כי השם ‘שפרה’ 
לַםִ’ )586(, ו’פועה’ עולה בגימטריא  עם הכולל עולה בגימטריא ‘יְרוּשָׁ
‘ציון’ עם האותיות והכולל )161(. שמות אלו רומזים לרחל ולאה, כפי 
שכתב רבינו האר”י זיע”א )‘פרי עץ חיים’ שער תיקון חצות פרק ד( על הפסוק 
לַםִ”, שציון כנגד רחל וירושלים כנגד  רַחֵם צִיּוֹן וְתִבְנֶה חוֹמוֹת יְרוּשָׁ “תְּ
לאה. מכאן שגדלה מעלת שפרה ופועה כמעלת האמהות הקדושות.
ומרים  יוכבד  זכו  הגדולה,  ומעלתן  ודגולים  מעשיהן  בזכות 
האמהות  של  כהיכליהן  היכלות  בשמים  להן  שייבנו  הצדקניות 
הקדושות, שהרי כפי האמור כאן גדולה מעלת שפרה ופועה כמעלת 

רחל ולאה.
זהו מה שרומז הכתוב אחר כך בתארו את שכרן, ואומר: ‘ויעש 
להם בתים’. התיבות ‘להם בתים’ עולות כחשבון התיבות ‘הן היכלות’ 

עם הכולל )527(, רמז להיכלות העליונים להן זכו.

פנינים על הפרשה:

מעשיות ולקחים סיפורי צדיקים
מאלפים מצדיקי 

הדורות

ענייני שבת קודש 
)ב’(

ע”י נר שבת מעלה 
סטרא דקדושה

בוֹת  י תֵּ מִיד, רָאשֵׁ לְהַעֲלתֹ נֵר תָּ
בוֹת  תֵּ וְסוֹפֵי  לִילִי”ת,  א  ימַטְרִיָּ גִּ
ת,  בָּ שַׁ נֵר  בְהַדְלָקַת  דִּ רֵד’, לוֹמַר  ‘תֵּ
קְרֵאת נֵר עוֹלָה,  ה הַנִּ ָ קְדֻשּׁ סִטְרָא דִּ
רֵד. הִיא סִטְרָא אָחֳרָא תֵּ וְלִילִי”ת שֶׁ
)פיתוחי חותם פרשת אמור, ד”ה צו 
את בנ”י(

כפי סידור ‘שלחן 
שבת’ למטה, כך נעשה 

למעלה
רִין  ין וּמְסַדְּ פַנִּ מְּ לְחָנוֹת שֶׁ ֻ כָל הַשּׁ
גְמָתָן  דֻּ ת,  בָּ שַׁ לֵיל  כָל  בְּ רָאֵל  יִשְׂ
אֶחָד  אוֹצָר  בְּ לְמַעְלָה  רִין  מְסַדְּ
מִי  שׁ,  מַמָּ ה  מַטָּ ל  שֶׁ גְמָא  דֻּ עֵין  כְּ
ה  עוֹד יוֹם, וְעָשָׂ לְחָנוֹ מִבְּ ר שֻׁ דֵּ סִּ שֶׁ
ירִין  מַזְכִּ יָדוֹ,  יג  שִּׂ תַּ ר  אֲשֶׁ פִי  כְּ
לְזֵל  זִּ אוֹתוֹ לְטוֹבָה וְלִבְרָכָה, וּמִי שֶׁ
הֶפֶךְ. לְפִיכָךְ אָמַר  ת, בְּ בָּ כְבוֹד שַׁ בִּ
ע  לוֹמַר דַּ מִיד, כְּ יַעַרְכֶנּוּ לִפְנֵי ה’ תָּ
י  כִּ אָדָם,  ן  בֶּ ךָ  מִמְּ מַעְלָה  לְּ מַה 
לְחָן  שֻׁ ל  כָּ נֶעֱרָךְ  ת  בָּ וְשַׁ ת  בָּ שַׁ ל  כָּ
מִיד ]וְגוֹ’[  ל אֶחָד לִפְנֵי ה’ תָּ ל כָּ שֶׁ
הֵר  הִזָּ ן,  כֵּ שֶׁ וְכֵיוָן  עוֹלָם,  רִית  בְּ
ךָ,  יְכָלְתְּ פִי  כְּ דוֹ  וְכַבְּ ת  בָּ שַׁ כְבוֹד  בִּ
ה  רַבָּ מְחָה  וּבְשִׂ אַהֲבָה  בְּ לוֹ  וְקַבְּ
לְחָנְךָ  שֻׁ פ.:(,  מות  אחרי  )זו”ח  ונְַחַת 
עוֹד  מִבְּ וּמוּכָן  עָרוּךְ  ן,  שֶׁ דֶּ מָלֵא 
י  כִּ ה  ‘הִנֵּ עָלֶיךָ  אָמֵר  יֵּ שֶׁ דֵי  כְּ יוֹם, 
)תהלים קכח  ה’’  יְרֵא  בֶר  גָּ יְבֹרַךְ  כֵן 
יּוֹן’ )שם פסוק ה(. ד(, וְ’יְבָרֶכְךָ ה’ מִצִּ
)פיתוחי חותם פרשת אמור, ד”ה ולקחת 
סולת(

ביום השבת עולות 
התפילות של ימות 

החול
נוּ הָאֲרִ”י זַ”ל )עולת תמיד  תַב רַבֵּ כָּ
פִלּוֹת  הַתְּ כָל  דְּ התפילות(,  כללות  שער 
יוֹם  בְּ הֵם  תָם  עֲלִיָּ ר  עִקַּ חֹל  ל  שֶׁ
מַר  גְּ הוּא  ת  בָּ ַ הַשּׁ יוֹם  דְּ ת,  בָּ ַ הַשּׁ
עֶלְיוֹנִים  עוֹלָמוֹת  בְּ וְתִקּוּנוֹ  בָר  הַדָּ

לְמַעְלָה.
)אלף בינה, אות תי”ו א(

יזהר שלא לדבר דברי 
חול בשבת

חֹל  בְרֵי  דִּ עַל  ה  הַרְבֵּ הֻזְהַרְנוּ 
ת  בָּ שַׁ בְּ לִפְגֹּם  לּאֹ  שֶׁ דֵי  כְּ ת,  בָּ שַׁ בְּ
תוֹ  ָ קְדֻשּׁ בִּ מְרוּ  ָ הִשּׁ קֹדֶשׁ.  הוּא  שֶׁ
בָזֶה  דְּ חֹל,  בְרֵי  דִּ בּוֹ  רוּ  דַבְּ תְּ לּאֹ  שֶׁ
דוֹל לְמַעְלָה. גָם גָּ ים פְּ ם עוֹשִׂ אַתֶּ

)פיתוחי חותם, פרשת ויקהל ד”ה 
ויקהל משה(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםו מחוברים

אוצרות הפרשה

הגה”צ רבי בנימין פינקל שליט”א - משגיח ישיבת מיר: עלינו מוטל תפקיד אחר, עמל ויגיעת 
התורה, יש חלק של רציפות בלימוד, ויש חלק של עמל ויגיעה, עמל בגוף ובמחשבה, מביאים בשם 
האר”י הקדוש שהעסק ביגיעת אפיית מצות, להזיע בהכנתם זה תיקון לחטאים, ומסתמא הכוונה 

למצות מצוה, ולא כשעוסק לפרנסה, וזה כשמדברים על הכשר מצוה, ועל אחת כמה וכמה שעמל 
במצווה עצמה מביא תיקון גדול.

הדרך לחוש במתיקות התורה
השובבי”ם  ימי  את  עכשיו  מתחילים  אנחנו 
לא  בישיבות  אלו,  בימים  חיזוק  על  לדבר  וצריך 
האריכו בעניין אבל הגר”א לופיאן ועוד כן הרבו 

לחזק בימים אלו.
הגדול  שהחיזוק  לדעת  שעלינו  מה  עכ”פ 
התורה,  ויגיעת  בעמל  חיזוק  הוא  עלינו,  שמוטל 
להיות  רוצים  כולם  שלנו,  העיקרית  העבודה  זה 
שלא  הגואל  ביאת  לקראת  ובפרט  וזכים  נקיים 

נבוא עם כתמים.
תשובה  אין  פועלת,  תשובה  שכל  לדעת  צריך 
יש  בתשובה  דרגות  יש  אבל  כלום,  עושה  שלא 
בזוהר  כתוב  תתאה,  תשובה  ויש  עילאה  תשובה 
כבר  אבל  מועילה,  לא  שהתשובה  חטאים  שיש 
מועיל,  לא  שזה  הפשט  שלא  המפרשים  הסבירו 
אלא שגם אחר התשובה נשאר עדיין רושם הפגם 

שנגרם ע”י החטא.
השובבי”ם  שבימי  גילה  הקדוש  ז”ל  האר”י 
ובעיקר בשנה מעוברת, אפשר לתקן תיקון גדול, 
להזדכך להיות נקי, והלוואי שזה יהיה השובבי”ם 
הזדמנות שעלינו  וזו  הגואל,  ביאת  לפני  האחרון 

לנצל.
בדורות קודמים היו צדיקים שצמו בימים אלו, 
לדעת  חשוב  אבל  הכוחות  נחלשו  אלו  בדורות 
ולהכיר מושגים שהיו כאלו שעשו צומות, תעניות 

וסיגופים והתרוממו על ידי זה.
העולם  באומות  הבדלות  אלפי  אלף  להבדיל 
יש זוללים וזוללים ומאידך היו כאלו שסיגפו את 
שאצל  הוא  ההבדל  אך  רב,  סבל  וסבלו  עצמם 
והצום  הוללות  היא  האכילה  העולם  אומות 
האכילה  ישראל  כלל  ואצל  וקושי,  דיכאון  הוא 
אלוקים,  קרבת  היא  והסיגופים  ה’  עבודת  היא 
הסגפנים היו עושים זאת בשמחה, והם ידעו את 

הגבול הנכון והזמן המתאים.

עמל התורה מביא לתיקון גדול
ויגיעת  עמל  אחר,  תפקיד  מוטל  עלינו  אבל 
חלק  ויש  בלימוד,  רציפות  של  חלק  יש  התורה, 
מביאים  ובמחשבה,  בגוף  עמל  ויגיעה,  עמל  של 
בשם האר”י הקדוש שהעסק ביגיעת אפיית מצות, 
ומסתמא  לחטאים,  תיקון  זה  בהכנתם  להזיע 
הכוונה למצות מצוה, ולא כשעוסק לפרנסה, וזה 
כשמדברים על הכשר מצוה, ועל אחת כמה וכמה 

שעמל במצווה עצמה מביא תיקון גדול.
באגלי טל מובא העניין שכל חטא פוגם במקום 
עד  שפוגעים  חטאים  ויש  האדם,  בקומת  מסוים 
של  בהפטרה  מוצאים  אנו  תשובה  ולגבי  המוח, 
יתרו: ולבבו יבין ושב ורפא לו )ישעיה ו, י( שהתשובה 
הוא  במוח  שפגם  החטא  אבל  שבלב,  ענין  היא 
מעל התשובה שהיא בלב, וא”כ אמנם שלתשובה 
יש מעלה עליונה אבל היא לא יכולה לעשות את 

התיקון המלא במה שקשור לפגם המוח.
מוחו,  את  ומאמץ  בתורה  שעמל  אדם  אולם 
הגם שכתוב פתח ליבי בתורתך שהתורה היא ג”כ 
בלב, אבל צריך דעת ומוח בשביל ללמוד, אנחנו 
צריכים לשעבד את המוח כדי לעמול בתורה וע”י 

ועמל התורה אפשר להגיע לתיקון מלא  קדושת 
המוח,  פגם  את  לתקן  הגבוה  המקום  עד  שיגיע 
והעבודה שלנו תמיד ובפרט בימים אלו זה עמל 

ויגיעת התורה.
בעבודת  וזה  התעניות  מלבד  עבודה  עוד  יש 
האכילה, יש דברים גדולים שאפשר לעבוד עליהם 
הדברים  מאוד  להיזהר  צריך  אבל  שרוצה,  למי 

עדינים ביותר.

דרכי עבודה להצלחה ברוחניות
הזכרנו בעבר את הנושא של תענית הראב”ד, 
מישהו  יש  ואולי  קשה  דבר  גם  לכשעצמו  שזה 
זה שהוא  זה לא צום אבל  ואומנם  לזה  שמסוגל 
לא גומר עד הסוף בבחינת תענית, צריך להיזהר 
אוכל  ולהשאיר  עליונה,  דעת  לרמות  לא  מאוד 
בזמן שהוא עוד רוצה לאכול, ולא כשכבר נגמר 

לו התיאבון.
אני לא רוצה לתת עצות כי אני לא אוחז בזה, 

קצת,  לעצור  כזה,  מושג  יש  אבל 
קמ”ל,  טובה  שעצה  תמיד  אמרנו 
תורה  דבר  אומר  אחד  כל  הרי 
זבחי  יהיה  שלא  כדי  השולחן  על 
הסעודה  בתוך  אומרים  יש  מתים, 
המזון,  ברכת  לפני  אומרים  ויש 
או  המשנה  את  אומר  הוא  אם  אז 
עוד  הסעודה  באמצע  ההלכה  את 
לא  זה  לאכול,  הרצון  לו  כשבוער 
דרגה  גם  זה  אבל  הראב”ד  תענית 
ולומר  הסעודה  את  לעצור  גבוהה 

את הדבר תורה.
טובי  בפירוש  ראיתי  ולאחרונה 
בשם  שמביא  דב”א  תנא  על  חיים 
דוחה  אדם  שאם  אמרים  ליקוטי 
קצת את הרצון לאכול והוא מתיישב 
זה  לאכול,  הולך  אח”כ  ורק  ללמוד 
נקרא עבודה במותר לך, והוא שובר 
להקב”ה,  ומתקרב  הרע  כח  את 

ואפילו שאח”כ הוא יאכל אבל היות שהוא דחה 
קצת הוא התקרב בכך להקב”ה.

כל העבודות וההנהגות הללו לא יועילו אם לא 
נעבוד בשכל הישר, לא יעזור שום הנהגה טובה 
אם זה יבוא על חשבון אשת החיל, היא גם מחכה 
לאכול והוא לא יכול ללכת פתאום ללמוד, צריך 
אבל  להדר  אפשר  האלו,  החומרות  בכל  ליזהר 

בחכמה ובתבונה.
אחד אמר לי שהוא נוהג שבזמן שהאשה מגישה 
את האוכל הם אומרים שנים שלושה פרקי תהילים 
על הכלל ועל הפרט, ואפילו פרקים קטנים ואח”כ 
הוא אוכל, אפשר גם ללמוד כמה הלכות בשמירת 
הלשון, וכבר אמר הצדיק ממנצ’סטר זצ”ל שאין 
בית שלמדו בו שתי הלכות ח”ח ולא ראו ישועות, 

זה דקות ספורות וזה מעלה גדולה. 
אפשר  אז  בלילה  תהילים  אומרים  שלא  יש 
בכל  תפילה  לומר  גם  ואפשר  בצהרים,  לומר 
לשון ולאו דווקא תהילים, כל אחד כמנהגו, אבל 
מאוד חשוב להגיד לאשה שהוא רוצה להגיד עמה 

התהילים  את 
תפילותיה  כי 
יותר,  מתקבלות 
נקרא  גם  וזה 
דואג  שהוא 

וחושב על כלל ישראל, ומלבד זאת עצם זה שהוא 
ממתין קצת, זה עבודה.

חיזוק האמונה
אמרתי פעם לחברים שכדאי ללמוד חיי עולם 
יחד עם האשה לחיזוק האמונה, הסטייפלער ידע 
)יש  את המושגים ואת החולשות של הדור שלנו, 
עמוק(,  יותר  כבר  וזה  וביטחון,  אמונה   - איש  חזון  ספר  את  גם 

עולם,  חיי  דק  ספר  חיבר  בצדקותו  הסטייפלער 
על  שכתב  מה  כל  ואת  הספר  את  הרחיבו  היום 
הדרגות של חז”ל בסגנון של מראה מקומות הם 
הרחיבו והביאו את דברי הגמרות, וזה ספר מפליא 
ללמוד  מאוד  וטוב  נותן,  שהוא  בחיזוק  פלאות 
קצת באמצע הסעודה ולהתחזק יחד.

ממהרים  שמאוד  אנשים  אנחנו 
וקשה לבן אדם לעצור תוכ”ד אכילה 
לעיין בספר או לעבוד על עצמו, אבל 
אני אומר לכם תעצרו דקה אחת לא 
יותר, דקה אחת עגולה, ובדקה הזאת 
תגיד משנה או הלכה בגישמאק, דקה 
המשנה  את  לקרוא  זמן  הרבה  זה 
יותר  הרבה  יהיה  אח”כ  ולהסביר, 
לו  יותר, תהיה  יספיק  והאדם  נעים, 
סייעתא דשמיא ע”י זה שגם בדברים 
הקב”ה,  את  זוכר  הוא  הגשמיים 

לעצור שניה זה עבודה עצומה. 
כל עבודה חשובה ורצויה כל אחד 
כפי כוחו, העיקר שאדם יוכל ללמוד 
בעמל ויגיעה, ואז אין שיעור לזכויות 

שלו ולתיקון שהוא עושה לעצמו. 
ישנם כאלו שרוצים לצום חצי יום, 
טוב  זה  אם  לעצמו  יחשוב  אחד  כל 
עבורו או לא, א”א להיכנס לזה מי שרוצה אישית 

שיחשוב טוב ויתייעץ רבותיו.
שלהם  שבישיבה  אחד,  סלונים  חסיד  לי  אמר 
כלומר,  חמישיות  שם  לומדים  השובבי”ם  בימי 
ואחה”צ  שתים  עד  מתשע  מתחילים  בבוקר 
בלילה  שלפעמים  כאלו  ויש  תשע,  עד  מארבע 
עניין  יש  ואכול,  חטוף  חמישייה,  עוד  עושים 
של רציפות בלימוד ויש ענין של ניצול הזמן גם 
בזמנים קצרים, יש גישמאק בללמוד כמה שעות 
רצופות אבל צריך גם לדעת לנצל דקות בודדות, 
בשביל  שעושים  ומה  חשובות,  מעלות  שתי  זה 

כבוד שמו יתברך זה חשוב. 
דיברנו על העבודה של מאמץ ויגיעה שמביא 
דרכים  עוד  נחפש  הי”ת  ובעזרת  לכל ההצלחות, 
איך להתקרב להקב”ה, ונזכה לאורך ימים ושנים 
של  נאמנים  עבדים  ונהיה  לבב,  ובטוב  בשמחה 

הקב”ה.
)הגה”צ רבי בנימין פינקל שליט”א – משגיח ישיבת מיר- גל’ 
להשיב נפש(

ארכיון 'עוז והדר'

כל העבודות 
וההנהגות הללו 
לא יועילו אם לא 

נעבוד בשכל הישר, 
לא יעזור שום 

הנהגה טובה אם 
זה יבוא על חשבון 
אשת החיל, היא 
גם מחכה לאכול 

והוא לא יכול ללכת 
פתאום ללמוד, 

צריך ליזהר בכל 
החומרות האלו, 

אפשר להדר אבל 
בחכמה ובתבונה



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםז מחוברים

אוצרות הפרשה

הגאון רבי מנשה ישראל 
רייזמאן שליט"א: על רבי 
משה לייב מסאסוב זצ”ל 
מסופר שלאשתו היתה 
חנות, וכאשר הרוויחה די 
מעות לצורך אותו היום, 
הוא הורה לה לסגור את 
החנות. וכך בוודאי עשה 

גם אותו יהודי בעל ביטחון במצרים: מעשר בבוקר 
עד עשר וחצי היה עושה שלוש לבנים, מקבל מעט 
מעות, הולך למכולת וקונה צרכי היום, ושב לישיבת 

יהודה ללמוד תורה עם כל המרץ. כך הוא עשה 
בכל יום ויום ולא עלה על דעתו להרוויח עוד כמה 
מאות שקלים כדי לאגור לימים נוספים. כיון שכך, 

השעבוד שלו היה קל ביותר. 
וַיַּעֲבִדוּ מִצְרַיִם אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּפָרֶךְ )א, יג(

רך.  בפה   – “בפרך  מובא:  התוספות”  מבעלי  זקנים  ב”דעת 
מלמד שתלו לפרעה לבנה בצווארו, שאם יאמר אדם איסטניס 
אני, אומרים לו: כלום איסטניס אתה יותר מפרעה. וגם אמרו 
ואחד  אחד  כל  כן  ובגלל  רב,  להם שכר  שיתנו  להם מתחילה 
עושה עבודה בכל כוחו ליקח שכר רב, ומשבאו ליקח שכרם 
אמרו להם לעשות בחנם כמו שעשו בשכר… אכן שבטו של לוי 
היו חכמים ולא רצו לעשות עבודה, לפי שידעו שעתידין לשאת 

את הארון, ומתוך כך היו בני חורין”.
בימים הראשונים של שעבוד מצרים, הכריז פרעה כי כל מי 
שישתתף בבניית ערי המסכנות, יקבל כסף על כל לבנה ולבנה. 
בני ישראל רצו להספיק לעשות הרבה לבנים כדי להרוויח ממון 
רב, ומתוך תאוות הממון עשו לבנים בכמויות גדולות. לאחר 
אחד  כל  הכריח  אבל  העבודה,  על  לשלם  פרעה  הפסיק  זמן 
נמצא  כסף.  שקיבל  בעת  שעשה  הלבנים’  ‘חוק  את  להשלים 
שכפי מה שהאדם שיעבד עצמו כאשר עבד תמורת ממון, כך 

הוקשה לו שעבוד מצרים.
אמונה  לאדם  שאין  הדעת’,  ‘עץ  חטא  פנימיות  בעצם  זו 

וביטחון והוא משעבד עצמו להשגת פרנסתו.
נצייר לעצמנו יהודי במצרים שעבד על מדת הבטחון והיה 
לו פרנסתו. הרי גם כאשר התפרסמה  בוטח בהשי”ת שיספק 
המודעה שעבור כל לבנה ולבנה יקבלו תשלום – בהיותו בעל 
ביטחון לא היה עמל מעבר למה שנצרך לו לאותו יום. כמו הלל 
הזקן שהיה מרוויח טרעפיק לצורך אותו יום ותו לא. כך נהגו 
רבים מגדולי ישראל, שהיו דואגים רק לצורך אותו היום ולא 
יותר. על רבי משה לייב מסאסוב זצ”ל מסופר שלאשתו היתה 
חנות, וכאשר הרוויחה די מעות לצורך אותו היום, הוא הורה 
בעל  יהודי  אותו  גם  עשה  בוודאי  וכך  החנות.  את  לסגור  לה 
ביטחון במצרים: מעשר בבוקר עד עשר וחצי היה עושה שלוש 
לבנים, מקבל מעט מעות, הולך למכולת וקונה צרכי היום, ושב 
לישיבת יהודה ללמוד תורה עם כל המרץ. כך הוא עשה בכל 
יום ויום ולא עלה על דעתו להרוויח עוד כמה מאות שקלים כדי 

לאגור לימים נוספים. כיון שכך, השעבוד שלו היה קל ביותר.
לבלר,  שהיה  מאיר  רבי  על  מספרת  ע”א(  יג  )עירובין  הגמרא 
וכתוב במדרש שהיה מקבל עבודה רק בתחילת השבוע, וכאשר 
היה לו די כסף לצרכי אותו שבוע, שוב לא קיבל עליו מלאכות 
והיה אומר לאנשים שיבואו עליו בשבוע הבא. זאת מכיוון שלא 
היה דואג את דאגת המחר, אלא עושה את ההשתדלות הנצרכת 

לאותו שבוע ולא יותר.
ללא  עצמו  משעבד  שהאדם  מצרים,  משעבוד  הלימוד  זהו 

צורך, ואם היה בעל ביטחון – לא היה צריך לעמול קשה.
)הגאון רבי מנשה ישראל רייזמאן שליט”א – נאה דורש(

הגאון רבי מאיר צוויבל שליט"א: ובזה יש לבאר 
הפסוק בפרשתן: “וַתִּירֶאןָ הַמְיַלְדּתֹ אֶת הָאֱלֹהִים 
וגו’ וַתְּחַיֶיּןָ אֶת הַיְלָדִים”, דהיינו שזהו העבודה של 
ה’מיילדות’ - דהיינו גדולי ישראל המפרנסין את 

העם - להחיות את ישראל ולעשותם כקטן שנולד.
דרך הצדיקים להמשיך חיות לחולי ישראל

שבילדותו  זצ”ל,  ווילהעלם  יוסף  נחמן  ר’  הרה”ח  סיפר 
יחזקאל  בביתו של הרה”ק בעל הכנסת  והתגדל  יתום,  היה 

מראדאמסק זצ”ל שפרס עליו חסותו וגידלו כבן.
ה’כנסת יחזקאל’ היה דבוק בלב ונפש לרבו הרה”ק משינאווא זצ”ל )יומא דהילולא קדישא ו’ 
טבת( והיה מרבה לנסוע אליו לעיתים קרובות. ור’ נחמן יוסף שהיה כבר בחור צעיר חשקה 

נפשו להצטרף אליו בנסיעתו, ותדיר היה מתחנן אליו שיקחנו עמו, אך הכנסת יחזקאל 
סירב כיון שהוא יתום, והדרך ארוכה וקשה, והוא חושש לקחת אחריות עליו. אך ר’ נחמן 

יוסף לא ויתר על חלומו.
יום אחד החליט לנסוע לבדו לשינאווא. הוא נטל רשות מן הכנסת יחזקאל, צרר עמו 
קצת חפצים וגם סכום כסף נכבד שישמש אותו להוצאות הדרך, ויצא לדרכו. והנה, היות 
ולא היה לו שום ‘פאספארט’ לא היה יכול לעבור את הגבול בין פולין לגאליציע בדרך 
הרגילה, על כן חיפש דרך לעבור את הגבול באופן לא חוקי, כמו שעשו רבים וטובים מבני 
ישראל. הוא ביקש וגם מצא נכרי מאנשי המקום שהסכים להעבירו את הגבול תמורת 
סכום כסף וילכו שניהם יחדיו. אמנם, באמצע הדרך הרגיש הגוי שהבחור הלזה מחזיק 
בכיסו צרור כסף נכבד, וגם חבילת בגדיו ושאר חפציו היו שוים סכום הגון, על כן החליט 
להעביר לרשותו את רכושו - לעבור את הגבול בנהר ולהעבירו באופן שיטבע בוודאי, ואז 

באין יורש אחר בסביבה יקח הוא את הנכסים בלית ברירה...
ואכן בהגיעם לנהר הובילו הנכרי לנקודה מסוימת באמרו שכאן המים אינם עמוקים 
ואפשר לחצות את הנהר ברגל. הוא עצמו נכנס בנהר ועברו בקלות בשחיה מצד לצד, 
אחריו נכנס ר’ נחמן יוסף שלא חשד במאומה והתחיל ללכת. והנה תוך כמה רגעים הרגיש 
הבחור שהוא נפל לסכנה גדולה, הוא הבין שהנכרי רימה אותו בעצם ואפילו ראה אותו 
כשהוא מחכך ידים בהנאה וממתין לסוף שיבוא עליו. הוא ניסה להתאמץ ולצאת אך לא 

עלתה בידו, המים שטפו אותו למעלה ראש והוא כבר ראה את קיצו הולך וקרב.
פתאום קרא וזעק מנהמת לבו: “רבונו של עולם! עזרני נא בזכות זה שאני נוסע אל 
הרה”ק משינאווא והצילנו מן המים הזידונים!”. באותו רגע הרגיש רוח חזקה שנושאת 
אותו ודוחפת אותו אל עברו השני של הנהר, והנה הוא כבר אוחז בעשבים הגדלים על 
שפת הנהר. תיכף כשעלה התחיל לרוץ ולברוח מהרה בטרם יקלוט הגוי מה שאירע כאן 
ויחל לרדוף אחריו. הוא רץ ורץ עד שהגיע לישוב יהודי, שם נכנס לבית הראשון שמצא 
ונפל באפיסת הכוחות. היהודי בעל הבית טיפל בו במסירות, האכילו והשקהו והכין לו 
מטה חמה, שבוע ימים שהה ר’ נחמן יוסף אצלו עד שחזר לאיתנו, לאחר מכן נפרד ממנו 

לשלום והמשיך בדרכו לשינאווא.
והנה בהיכנסו היה הרה”ק משינאווא מסובב עם תלמידיו, ומיד כאשר התייצב ר’ נחמן 
יוסף בפתח הבית, עוד בטרם פצה את פיו לומר משהו, נענה הרה”ק משינאווא ואמר תוך 
כדי שהוא מקיש על השולחן באצבעו כדרכו: “יחזקאל האט שוין געפראוועט א מופת? 
יחזקאל פראוועט נישט קיין מופת! יחזקאל קען נישט פראווען קיין מופת”... ]יחזקאל 

כבר עשה מופת? יחזקאל לא עושה מופת! יחזקאל לא יכול לעשות מופת[.
לאחר מכן כאשר ניגש ר’ נחמן יוסף ליטול שלום, הרים עליו הרה”ק משינאווא את קולו 
וגער בו: “הכיצד העזת להכניס את עצמך למקום סכנה ולהפיל הכל על כתפי...?!”, אז 

הבין ר’ נחמן יוסף מי הגיע לעזרתו בנהר...
ר’ נחמן יוסף נשאר שם תקופת מה כאשר הרה”ק משינאווא מקרבו מאוד, הוא הושיבו 
בקרבת מקום ואפילו בשעת התפילה זכה לעמוד לידו. מאותם ימים סיפר ר’ נחמן יוסף 
רח”ל  בכל אבריו  חולה שהיה משותק  הביאו  עיניו, שבאמצע התפילה  במו  מה שראה 
והניחוהו ליד הרה”ק משינאווא. והנה כאשר הגיעו ל’גאל ישראל’ קודם שהתחילו שמונה 
עשרה, הסתובב הרה”ק משינאווא והסתכל ממושכות על החולה המשותק, והנה פתאום 

התחיל החולה לנוע ולעיני כולם קם על רגליו והלך לו.
שוין  האט  “יחזקאל  ואמר:  באצבעו  משינאווא  הרה”ק  שוב  הקיש  התפילה  לאחר 
געפראוועט א מופת?! יחזקאל קען נישט פראווען קיין מופת! נאר ס’איז פונקט געווען 
באשערט אז דער יוד זאל אויפשטיין יעצט איז ער אויפגעשטאנען...” ]יחזקאל כבר עשה 
מופת? יחזקאל לא יכול לעשות מופת! רק שזה היה בדיוק נגזר משמים שהיהודי יקום, אז 

עכשיו הוא קם...[. ע”כ המעשה.
ובזה יש לבאר הפסוק בפרשתן )שמות א, יז(: “וַתִּירֶאןָ הַמְיַלְּדֹת אֶת הָאֱלֹקִים וגו’ וַתְּחַיֶּיןָ 
אֶת הַיְלָדִים”, דהיינו שזהו העבודה של ה’מיילדות’ - דהיינו גדולי ישראל המפרנסין את 

העם - להחיות את ישראל ולעשותם כקטן שנולד.
)הגאון רבי מאיר צוויבל שליט”א – גל’ המאיר(

ארכיון 'עוז והדר'
צילום: הרב מרדכי זאב שוומנפלד, 

מתוך ארכיון עוז והדר.



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםח מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

השבוע במדור:
האם צריך לקום באמצע ק”ש מפני תלמיד חכם | על מה סמכו העולם לנשק לידי הרב בבית 

הכנסת? | מי שנוסע לדבר מצווה האם אינו חייב לומר תפילת הדרך, דשלוחי מצווה אינם ניזוקים? | 
האם יש להעדיף שליח ציבור שיש לו צרות?

לקום באמצע ק”ש מפני תלמיד חכם 
ונכנס  ק”ש  באמצע  כשהוא  שאלתו  אודות 
וכותב  בפניו,  לעמוד  צריך  אם  חכם  תלמיד 
שבספר “מעשה איש” )ח”ה עמוד י’( מובא שהגר”ח 
לקום  אם  זצ”ל  החזו”א  את  שאל  זצ”ל  קניבסקי 
אף  ת”ח  מפני  לקום  שחייב  ואמר  ק”ש,  באמצע 
הדברים  ודאי  ובזה  ע”ש.  דק”ש  ראשון  בפסוק 
השם,  בייחוד  שעוסק  ראשון  שבפסוק  תמוהין, 
מפורש בשו”ע )ר”ס ס”ו( שלא הותר להפסיק אלא 
והיאך  הגר”א,  בביאור  ע”ש  ממש,  נפש  בפיקוח 
נתיר להפסיק כדי לעמוד. אמנם גם לאחר פסוק 

ראשון נראה שהדבר צ”ב וכמו שיבואר. 

ואינו  לעמוד  ויכול  כ”כ  מכוין  אינו  אם  הנה 
וכדכתבו  לקום  דחייב  נראה  כלל,  לו  מפריע 
ל”ח( דהעוסק במצוה  סי’  כן הרמ”א  )ופסק  הראשונים 
פטור מן המצוה דוקא אם צריך לטרוח כדי לקיים 
המצוה השניה, אבל אם אינו מוסיף טירחא כלל 
בשביל מצוה השניה וכדרכו במצוה ראשונה יכול 
לעשות שתיהן חייב בשתיהן. אבל אם הוא מכוון 
נראה  לכוונתו,  מפריע  לעמוד  וההפסק  בק”ש 
דהעוסק  קיי”ל  דהא  להפסיק,  לו  ואסור  דפטור 
השניה  המצוה  לקיים  כדי  לטרוח  וצריך  במצוה 
להפסיק  דאסור  מבואר  שם  ובריטב”א  פטור, 

מצותו הראשונה כדי לקיים השניה. 

שפטור  במצוה  שהעוסק  לומר  שיש  ובפרט 
ממצוה אחרת, אם מפסיק, לא מקיים בזה מצוה 
וש”ך  ונראה שזה תלוי במחלוקת הדרישה  כלל. 
שם(  הכסף  ובנקודות  סק”ה  בט”ז  שמ”א  סי’  )יו”ד  הט”ז  עם 
להשלים  חייב  אם  התפלל,  שלא  במצוה  בעוסק 
הוא  במצוה  דעוסק  אמרינן  דאי  התפלה,  אח”כ 
אנוס,  ככל  אח”כ  משלים  א”כ  “אנוס”,  בגדר 
דעוסק  מאנוס,  עדיף  במצוה  דעוסק  יתכן  אבל 
אינו  זה  ולפי  הדין,  מן  כלל  חייב  אינו  במצוה 
משלים אח”כ. ופלא על דברי המ”ב בסי’ ע’ )ס”ק 
והפסיק  במצוה  עוסק  דאם  מהפמ”ג  דהביא  י”ח( 

לקרוא ק”ש יצא יד”ח )וע”ע בשעה”צ סי’ תע”ה ס”ק ל”ט( 
דפשיטא ליה שהמפסיק ממצוה כדי לקיים מצוה 
ברכת  לענין  רק  ומסתפק  מצוה,  מקיים  אחרת 
שלא  ופלא  ע”ש(,  וצונו  במצותיו  קדשנו  אשר 
תלה זה במחלוקת הפוסקים הזו. אבל הא מיהא 
פשיטא דאין חיוב להתבטל באמצע קיום מצוה, 
פטור,  שבודאי  שמים  מלכות  עול  בקבלת  וכ”ש 

וא”כ פטור מלקום בפני ת”ח או זקן. 

שעוסק  דאף  אחר,  מצד  בזה  לדון  יש  ומיהו 
מצינו  הלוא  מ”מ  אחרת,  ממצוה  פטור  במצוה 
ולא  וברכו  קדיש  קדושה  עונה  ק”ש  שבאמצע 

אמרינן שעוסק הוא במצוה ופטור, 
שכולם  שבשעה  נראה  והטעם 
עונים והוא שרוי עמהם ולא עונה, 
זה הוי בגדר איסור, ועוסק במצוה 
אכן פטור הוא ממצוה אחרת, אבל 
לא מתירין לו איסור, ולפי זה אולי 
מפני  עומדים  כשכולם  כאן  ה”ה 
הוא  מלעמוד,  נמנע  והוא  ת”ח 
ולא  איסור  שהוא  בת”ח  כמזלזל 
מתירין איסור לעוסק במצוה. )וע”ע 
טעמים  עוד  כ”ב שהבאתי  סי’  בח”ד  בדברינו 

לפקפק שאין כאן פטור דעוסק במצוה עי”ש(, 

הוא  רק כאשר  לקום  נראה למעשה שעליו  ולכן 
לבדו קורא כעת שמע, אבל כשכולם קוראים ק”ש 
וניכר וידוע שעוסק הוא בק”ש, אין איסור אם לא 
יעמוד, שיודעים שהוא עוסק בדבר מצוה וקבלת 
וימשיך  פטור  שהוא  דינא  הדר  וע”כ  עומ”ש, 

לקרות ק”ש. 

)ליקוטים  הברכה”  “אוצרות  בספר  מצאתי  שוב 
שסובר  זצ”ל  האדר”ת  הגאון  מכת”י  ק”ש(  בענין 

שבפרשה ראשונה שהיא מצוה מה”ת לא יפסיק, 
עוסק  בדין  שמחלק  ומשמע  חייבין,  ובשניה 
רבים  אבל  לדרבנן,  דאורייתא  מצוה  בין  במצוה 
דרבנן  במצוה  עוסק  פירשו שאפילו  מהאחרונים 
דאורייתא.  ממצוה  אף  ופוטר  דידך”  “לכת  אינו 
וב”ברכי יוסף” ביו”ד )סי’ רמ”ד סק”א( האריך בשאלה 
זו של קימה לת”ח באמצע ק”ש, והעלה שבפסוק 
חייב  ק”ש  בשאר  אבל  וכמ”ש,  לקום  אין  ראשון 
שהרי  במצוה,  עוסק  של  פטור  בזה  ואין  לקום 
יכול לקיים שניהם, ונראה שדבריו הם רק באופן 
שפוסק מקריאתו ומכוונתו בלאו הכי, או שיכול 
ולא  עמידה  כדי  תוך  גם  כדרכו  בכוונה  לקרוא 
מחשבתו  אם  אבל  במחשבותיו,  בכך  מתבלבל 
במחשבותיו,  ומתבלבל  ק”ש,  בכוונת  שקועה 
ואין  ופטור  שניהם,  לקיים  אפשר  בגדר  הוי  לא 
ענין של עוסק  בזה  וכ”ז לדרכו שיש  לו לעמוד. 
במצוה, וממילא תלה זה בענין של אפשר לקיים 
פטורא  כלל  בזה  ליכא  לדברינו  אבל  שניהם, 
מזלזל  של  איסור  כאן  דיש  כיון  במצוה  דעוסק 
עיניו  שיעצים  או  וכמשנ”ת,  לעמוד  וחייב  בת”ח 
באופן שלא ידמו שמזלזל בכבוד ת”ח, אלא יחשבו 

שלא שם לבו, וימשיך לקרוא בכוונה. 

ודין זה הוא גם לגבי עניים וגבאים שמסתובבים 
שהעוסק  לצדקה,  כסף  ותובעים  ק”ש  בשעת 
חיוב  לו  אין  שמע,  בקריאת  כוונה  של  במצוה 
ומכיון שפטור הרי הוא  להתבטל למצוה אחרת, 

שאסור  הרשות  כדבר  לדידיה 
בזה  שהארכנו  )וכמו  בשבילו,  להפסיק 
בח”א סי’ ס”א ובח”ג סי’ רפ”ז(, רק מהראוי 

שימשיך בקריאתו וכמ”ש. 

שאלתו,  לענין  למעשה  תבנא 
לעמוד,  הותר  לא  הראשון  בפסוק 
אבל לאחר פסוק ראשון, נראה דאם 
שקורין  שניכר  ק”ש  קורין  כולם 
ואין  בזיון  בזה  אין  וממילא  ק”ש 
איסור אם לא יעמוד, בזה תלוי אם 
מפריע לו לעמוד בתוך כדי אמירת 
הק”ש או לא וכמ”ש לעיל. אבל אם רק הוא קורא 
ק”ש נראה דכיון שלכאורה כשכולם עומדים והוא 
רק  במצוה  ועוסק  לת”ח,  בזיון  בגדר  זהו  יושב 
ת”ח  בזיון  ח”ו  לו  הותר  לא  אבל  ממצוה,  פטור 
אפי’  למעשה  כן  אם  השם,  חילול  גם  בזה  שיש 
אם מפריע לו לעמוד מ”מ צריך להפסיק ולעמוד 
ואפי’ בפרשה ראשונה, וכמ”ש, או שיעצים עיניו 
וידמו הנוכחים שלא ראה את הת”ח וכה”ג מותר 

שלא להפסיק. 

]ומה שדנו בזה דא”צ לקום בפרשה ראשונה, 
בפרשה  מצוה  לדבר  אפי’  לרמז  דאסור  כיון 
)וכמבואר בסי’ ס”ג במג”א(, נראה פשוט שזה  ראשונה 
אינו, דהיינו דוקא לגבי מצוה שאינו מחוייב בה, 
אבל באופן שתתבטל המצוה, נראה פשוט דמותר 
שזה  לדברינו  )וכ”ש  ראשונה,  פרשה  באמצע  לרמז 

איסור, ודאי שמותר לרמז כדי שלא לעבור איסור([.

קומתו  מלא  לעמוד  חיובה  קימה  מצות  והנה 
ת”ח  לקום מפני  הכל שלא  נהגו  ובזמנינו  דוקא, 
מלא קומתו ומסתפקים בהידור לבד, והיינו משום 
)ח”ג  ובמק”א  כבודם.  על  מוחלים  בזמנינו  שת”ח 
סי’ רע”ט( נסתפקתי אם לאחר המחילה מקיים את 

נראה,  ולעניינינו  לכבדו.  שמהדר  במה  המצווה 
דאם נימא שאין כאן קיום המ”ע, א”כ באופן שאם 
לא יהדר אין כאן בזיון, י”ל שאפי’ כשאינו מפריע 
לו לעמוד )דבכה”ג ליכא פטורא דעוסק במצוה(, מ”מ כיון 
ע”כ  שמהדרו,  במה  המצוה  מקיים  לא  דבלא”ה 
חז”ל  בה  שהחמירו  ראשונה  בפרשה  יעמוד  לא 
שאפילו לרמוז לדבר מצוה אסור. ורק כשעובר רב 
המקום או אב”ד או רבו מובהק, שהבאתי במק”א 
שנראה שאין להקל להסתפק בהידור אלא צריך 
לקום מלוא קומתו לקיים המ”ע כהלכתה, נראה 
דאפי’ באופן דאין כאן בזיון, מ”מ אם אינו מפריע 
לו לעמוד צריך לקום כדין לפניהם מלא קומתו 
ואפי’ בפרשה ראשונה )ורק בפסוק ראשון אסור להפסיק 

לעמוד(.

ארכיון 'עוז והדר'

פוסק הדור הגאון רבי משה שטרנבוך שליט”א 
מח”ס תשובות והנהגות



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםט מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

על מה סמכו העולם לנשק לידי הרב 
בבית הכנסת?

הָאֱלֹקִים  בְּהַר  “וַיִּפְגְּשֵׁהוּ  כז(:  ד,  )שמות  בפרשתן 
וַיִּשַּׁק לוֹ”.

יש להקשות: איך היה מותר לנשק לו בהר 
האלקים? הרי קיימא לן )רמ”א או”ח סימן צ”ח ס”ק א’, 
כיצד  פרק  ברכות  באגודה  וכן  קס”ג,  סימן  זאב  בבנימין  ומקורו 

לנשק  לאדם  אסור  רנ”ה(:  סימן  חסידים  ובספר  מברכין, 

בלבו  לקבוע  כדי  הכנסת,  בבית  הקטנים  בניו 
שאין אהבה כאהבת המקום. ומאי שנא בית כנסת 

שאסור, מהר אלוהים?

וכן קשה: על מה סמכו העולם לנשק ידי רב או 
אדמו”ר בבית הכנסת, הא אסור על פי הלכה? כך 
הקשה )בשו”ת פני מבין יו”ד סימן קפ”ו ס”ק ב’, וכן בשו”ת בית 

ישראל ]לנדא[ או”ח סימן ט’(.

איכא כמה תירוצים:
דווקא  הכנסת,  בבית  לנשק  דאסור  הא  א. 
ולכן  איסורא,  ליכא  כבוד  דרך  אבל  אהבה,  דרך 
כבוד,  היא בשביל  או לאדמו”ר  לרב  כשמנשקים 
לכן מותר. כך כתב )בשו”ת פני מבין יו”ד סימן קפ”ו ס”ק ב’, 
וכן בשו”ת בית ישראל או”ח סימן ט’(. ולפי זה אתי שפיר 

דמסתמא משה נשקו לאהרן, כי אהרן היה אחיו 
וכיון  ע”א(,  ק”ג  כתובות  )כמבואר  לכבדו  וחייב  הגדול 

שנשקו כדי לכבדו לכך היה מותר לנשקו.

ב. הא דאסור לנשק זה דווקא בשעת התפילה 
השכינה  שאז  אדם  בני  עשרה  שיש  בשעה  או 
זה  לפי  לנשק.  שם, משא”כ אחר התפילה מותר 
מהר  שכינה  נסתלקה  שכבר  דמיירי  שפיר,  אתי 
האלקים. כך תירץ )בשו”ת בית ישראל ]לנדא[ או”ח סימן 

ט’(.

יש להעיר: דתירוץ זה אינו מתרץ הא דמנשקים 
שם  שיש  אף  מנשקים  דהרי  הכנסת,  בבית  לרב 

עשרה.

ע”א(  י”ז  ע”ז  )ברש”י  דאיתא  מהא  להקשות:  יש 
וז”ל: “דרך בני אדם כשיוצאין מבית הכנסת מיד 
הוא נושק לאביו או לאמו דרך כבוד”, ומדקאמר 
“כשיוצאים מבית הכנסת” משמע דבבית הכנסת 
אסור אפילו בדרך כבוד, ואפילו כשלא מתפללים. 

כך הקשה )בשו”ת בית ישראל הנ”ל(.

דבבית  להודיע  רש”י  כוונת  דאין  ומתרץ: 
הכנסת אסור לנשק, רק בא לפרש דברי הגמרא 
זה  על  מנשק”,  הוי  רב  מבי  אתי  הוה  כי  “עולא 
הכנסת  מבית  באים  דכשהיה  לפרש  רש”י  בא 
היה מנהג לנשק, אבל לא בא לאסור בתוך בית 
הכנסת, דבדרך כבוד מותר אף בבית הכנסת. אבל 
על תירוץ ב’ לא קשה מידי, דאפשר דהיה עשרה 

בבית הכנסת לכך נשקם בחוץ.

“וינשק  הפסוק(  על  )בספורנו  שכתב  מה  פי  על  ג. 
היה  לכן  קדוש,  דבר  כמנשק  אותו  דנישק  לו”, 
רבי  המפורסם  הגאון  תירץ  כך  לנשק.  לו  מותר 

שמאי גראס שליט”א )דומ”צ מחזיקי הדת(.

האם ההולך לדבר מצווה 
פטור מאמירת תפילת 
הדרך משום ש”שלוחי 
מצווה אינם ניזוקים”?

בפרשתן )שמות ד, כד(: “וַיִּפְגְּשֵׁהוּ 
ה’ וַיְבַקֵּשׁ הֲמִיתוֹ”.

הקדוש  החיים  באור  הנה 
“וַיְבַקֵּשׁ  הפסוק  על  בפרשתן 
הֲמִיתוֹ” כתב: ויבקש אולי כי לצד 
שהיה שליח מצווה היה לו מונע, 

מצווה  שלוחי  ע”ב(  ח  )פסחים  ז”ל  אומרם  דרך  על 
אינן ניזוקין, והמצווה שהיה עסוק בה קנה לו בה 
פרקליט אחד והוא המלווהו והשומר אותו ומנעו 
נתכוון  לזה  כי  ואולי  אליו.  קרוב  בל  למשחית 
עוסק  היה  שלא  לומר  בַּמָּלוֹן”,  “בַּדֶּרֶךְ  באומרו 
שביקש  הוא  ולזה  במלון  אלא  המצווה  בהליכת 
המיתו, ואף על פי כן היה לו מונע כי סוף כל סוף 
חשוב כשלוחי מצווה גם בזמן ההוא. וביני ביני כי 
והרימה  צפורה  נתחכמה  יחדיו  נועדו  המלאכים 
מכשול, אבל בעודו עסוק במצווה פשיטא כי לא 

יקרב אליו משחית.

האם  מצווה  לדבר  שנוסע  מי  לחקור:  יש 
אינו חייב לומר תפילת הדרך דשלוחי מצווה אינם 
ניזוקים, או דילמא אי אפשר לסמוך על זה משום 

דלפעמים אף שלוחי מצווה ניזוקים?

הנה איתא בגמרא )שבת קי”ח ע”ב(: “אמר רבי יוסי 
יהא חלקי ממתי בדרך מצווה”.

ובמהרש”א )שם( הקשה: איך שייך שימות בדרך 
דשלוחי  ע”ב(  ח  )פסחים  בגמרא  איתא  הרי  מצווה? 
מצווה  דשלוחי  ומתרץ:  ניזוקים.  אינם  מצווה 
היו  לא  המצוות  עסק  ידי  על  היינו  ניזוקין  אינן 
ניזוקין, והכא מיירי בדרך מצווה במת בעת שעסק 
מדבריו  חזינן  מצווה.  עסק  ידי  על  ולא  במצווה 
לפעמים  יש  ניזוקים,  אינם  מצווה  דשלוחי  דאף 
שניזוק, אם כן לפי זה צריך לומר תפילת הדרך 

אף בנוסע לדרך מצווה.

הקשה  צ”ד(  סימן  ב  )חלק  מלכיאל  דברי  ובשו”ת 
כן מאי מעליותא שמת בדבר מצווה?  עליו: אם 
ואי משום שהיה עוסק במצווה בשעת מיתה, למה 
שמת  ממי  חלקי  יהא  נימא  מצווה”?  “דרך  נקט 
בתוך עסקו במצווה. ומתרץ: דבאמת איירי שמת 
מצווה  דשלוחי  ואף  הדרך,  מצווה מסיבת  בדרך 
אינם ניזוקים, מכל מקום הא איכא גוונא שניזוקין 
בגמרא  כדאיתא  וכדומה,  הזיקא  דשכיח  כגון 

)קידושין ל”ט ע”ב(.

כתב  ג(  סימן  )השמטות  יהודה  לב  בשו”ת  הנה 
דהולך לדבר מצווה פטור מלומר תפילת הדרך, 
לדבר  והליכה  ניזוקין  אינן  מצווה  דשלוחי  כיון 
ידע  לא  מצווה  שומר  שהרי  עליו,  מגינה  מצווה 

דבר רע.

הריקנטי  על  בצלאל  מעשה  בפירוש  אבל 
ניזוקין  אינן  מצווה  דשלוחי  דאף  כתב  ל”ה(  )סימן 

חייבים הם בתפילת הדרך, משום דתפילת הדרך 

לא משום סכנה לבד תקנוה, ואם 
צריך  נתקנה  סכנה  דמחמת  נימא 
לומר דסכנת דרכים נחשב שכיחא 
בשלוחי  גם  וחוששים  היזקא 

מצווה.

ד(  פרק  )ברכות  תמר  בעלי  ובספר 
הגה”ק  מרן  בשם  שמעתי  כתב: 
כן  שאם  שהעיר,  מגור  זצ”ל 
בהולך לדבר מצווה לא יהיה צריך 
להתפלל תפילת הדרך, שהרי אין 
אכן  בזה.  בקונו  להימלך  צריך 
יתכן שחושב  בזה  שגם  לומר,  יש 
שהוא מצווה ולאמיתו של דבר אינה מצווה, וגם 
הבאה  מצווה  והוא  גמורה  מצווה  שאינה  יתכן 
בעבירה, או שאינו עושה המצווה לשמה ויש לו 
- לפיכך הוא צריך  וכוונות בלתי טהורות  פניות 

לתפילת הדרך גם כשהולך בדרך מצווה.

האם יש להעדיף שליח ציבור שיש לו 
צרות?

הָהֵם  הָרַבִּים  בַיָּמִים  “וַיְהִי  כג(:  ב,  )שמות  בפרשתן 
הָעֲבֹדָה  מִן  יִשְׂרָאֵל  בְנֵי  וַיֵּאָנְחוּ  מִצְרַיִם  מֶלֶךְ  וַיָּמָת 

וַיִּזְעָקוּ וַתַּעַל שַׁוְעָתָם אֶל הָאֱלֹקִים מִן הָעֲבֹדָה”.

דכוונת  )בפרשתן(  הקדוש  החיים  באור  וכתב 
הַמֵּצַר  “מִן  ה(:  קיח,  )תהלים  אומרו  דרך  הפסוק על 
קָרָאתִי יָּהּ עָנָנִי בַמֶּרְחָב יָ-הּ”, כי אחת מהתפילות 
הוא  וכן  צרה.  שמתוך  תפילה  היא  המתקבלות 
אומרו  והוא  מִצָּרָה”,  “קָרָאתִי  ג(:  ב,  )יונה  אומר 
לצד  פירוש  הָעֲבֹדָה”,  מִן  וגו’  שַׁוְעָתָם  “וַתַּעַל 

שהיתה מצרת העבודה.

הנה בזוהר )פרשת וישלח דף קסה ע”ב( כתב: תפילה 
של כל בני אדם תפילה, ותפילת העני היא תפילה 
שעומדת לפני הקב”ה, ושוברת שערים ופתחים, 
ונכנסת להתקבל בפניו, והוא שכתוב )שמות כב, כב(: 
“וְהָיָה כִּי יִצְעַק אֵלַי וְשָׁמַעְתִּי כִּי חַנּוּן אָנִי”, וכתיב 

)פסוק כב(: “שָׁמֹעַ אֶשְׁמַע צַעֲקָתוֹ”.

וכן איתא בזוהר )כרך ב פרשת יתרו ס”ז ע”א( דמסכן 
כב(:  כב,  )שמות  דכתיב  מכולם,  יותר  למלך  קרוב 
“וְהָיָה כִּי יִצְעַק אֵלַי וְשָׁמַעְתִּי כִּי חַנּוּן אָנִי”, ולשאר 
אנשים לפעמים שומע ולפעמים אינו שומע. מאי 
הכלים  באלו  המלך  של  שדירתו  משום  טעמא? 
וּשְׁפַל  דַּכָּא  “וְאֶת  טו(:  נז,  )ישעיה  דכתיב  השבורים, 
רוּחַ”, וכתיב )תהלים לד, יט(: “קָרוֹב ה’ לְנִשְׁבְּרֵי לֵב”, 
לֹא  אֱלֹקִים  וְנִדְכֶּה  נִשְׁבָּר  “לֵב  יט(:  נא,  )שם  וכתיב 

תִבְזֶה”.

ובספר חסידים )סימן רמ”ח( כתב: אם יש עצירת 
ביום  הגשם  תפילת  וכן  למטר,  וצריכים  גשמים 
עצרת של סוכות ובהושענא רבה, לא יתכן לירד 
וביתו  שמחן,  ולא  צעור  אדם  אלא  התיבה  לפני 
פירות  אוצרות  לו  שיש  מי  ולא  ממזונות,  ריקם 
צעור,  אלא  והפירות.  התבואה  תיקר  אם  וישמח 
עָלָתָה...  ם  יְרוּשָׁלִַ “וְצַוְחַת  ב(:  יד,  )ירמיה  שנאמר 
וְאַדִּירֵיהֶם שָׁלְחוּ צְעִירֵיהֶם לַמָּיִם”, צעוריהם בוא”ו 

כתיב, מי שלבו צעור.

הגאון רבי אשר אנשיל שווארץ שליט”א 
ראש כולל צאנז בבית שמש ומח”ס מעדני אשר

ארכיון 'עוז והדר'



וּפָרַח  יָצִיץ  יַעֲקֹב  יַשְׁרֵשׁ  הַבָּאִים  בהפטרה: 
כתב  ו(.  כז  )ישעיה  תְּנוּבָה  תֵבֵל  פְנֵי  וּמָלְאוּ  יִשְׂרָאֵל 
ששאל  ע”ה,  מבעלזא  אהרן  רבי  הרה”ק  לבאר 
אביו ע”ה הלא כתוב )במדבר יז כג( ‘והנה פרח מטה 
אהרן וגו’ ויצא פרח ויצץ ציץ’ וגו’, שהפרח קודם 
הוא לציץ. ומדוע כאן כתיב ‘יציץ ופרח’. ותירץ 
תורה  )ליקוטי  ע”ה  הקדוש  האר”י  שכתב  מה  פי  על 
נצבים( בפסוק )דברים כט כח( ‘הנסתרות לה’ אלקינו’, 

לה’  ויראתו צריך להיות רק  יתברך  ה’  שאהבת 
עבודתו  את  להסתיר  צריך  האדם  כי  אלוקינו, 
הפנימית, כדי שרק ה’ היודע תעלומות לב ידע 
האמת, ושום אדם אחר לא ידע. אך ‘והנגלות’ - 
מעשה המצוות צריך להיות בנגלה, ‘לנו ולבנינו’ 
האריז”ל  דברי  כאן  עד  הבנים.  שילמדו  כדי   -

בתוספת ביאור של הרה”ק מבעלזא. 
אינם  אשר  אנשים  וישנם  ואומר:  וממשיך 
תורה  אותם  ללמד  הבנים שלהם  על  משגיחים 
ומצוות, והלא מוני המצוות אינם מונים לימוד 
התורה ולימוד הבנים לשתי מצוות, אלא במצות 
לימוד התורה הם מביאים המצוה של ‘ושננתם 
לבניך’. וזאת, כי מצות לימוד התורה של האדם 

אינה נשלמת אלא כשלומד גם עם בניו.
זה הרמז בפסוק ‘הבאים ישרש יעקב’, כאשר 

בדורות  אבינו  יעקב  קדושת  להשריש  רוצים 
עצמו,  האדם   – ‘יציץ’  שיהיה  נצרך  הבאים. 
‘יציץ’ שהיא מדריגה מאוחרת  כשיהיה בבחינת 
ה’  ועבודת  הטובים  מעשיו  על  ומורה  מפרח, 
יתברך שלו,  אז יתקיים בו ‘ופרח ישראל’, שעל 
ידי שיראו בניו את מעשיו הטובים ילמדו ממנו 

ויעשו כמעשהו.

לימוד האב בכל עת בגדר מצוות חינוך
)עקב ד”ה ולמדתם(  סופר  החתם  והוא כדרך שכתב 
נאמר  שמוע’  אם  ‘והיה  בפרשת  מדוע  לבאר, 
לשון   – בניכם’  את  אותם  ‘ולמדתם  בתחילה 
ובלכתך  בביתך  ‘בשבתך  נאמר  ובהמשך  רבים, 
ופירש, שפרשה שניה של  יחיד.  לשון   – בדרך’ 
קריאת שמע הלא מדברת באין עושין רצונו של 
דגנך’  ‘ואספת  נאמר  שעליהם  לה:(,  )ברכות  מקום 
שהאב צריך לצאת ולעסוק בפרקמטיא. ואם כן 
וילמד תורה. על כך  יאמר האדם די שישב בני 
עצמך  בפני  אתה  תלמד  כאשר  התורה  אומרת 
תורה ‘בשבתך בביתך’ או באם צריך אתה לצאת 
בתורה  תעסוק  שם  גם  אך  לפרנסתך,  לדרכך 
כאמרו ‘ובלכתך בדרך’. אזי יהיה ‘ולמדתם אותם 
את בניכם’ - לשון רבים, שיעסוק גם בנך בתורה. 
כפי  אך  בנו,  את  מלמד  אינו  האב  כאשר  שאף 

שהאב מתנהג הלכה למעשה, כך מתנהג הבן.

מדוע מצוה רבה שכזו מתקיימת ע”י שליח
כמה  ועד  רבתה  כמה  עד  אנו  רואים  כאשר 
המצוות  שמוני  עד  הבנים,  חינוך  מעלת  שגבה 
עצמו,  האדם  של  התורה  לימוד  מצות  מנו 
שניהם  בנו,  את  ללמד  שמצווה  התורה  ולימוד 
מבעלזא  האדמו”ר  של  וכפירושו  אחת,  במצוה 
ישראל  עם  מדוע  ביותר,  עלינו  יקשה  הנ”ל. 
הרב,  מפי  תלמיד  של  בדרך  לומדים  לדורותיו 
את  האב  שילמד  התורה  ציווי  עיקר  כמו  ולא 
יחזקאל  רבי  הרה”ק  עמד  זו  בשאלה  תורה.  בנו 
משינאווא ע”ה, וכך הם דברי קדשו: הגם שמצות 
המוטלות  הבן  ממצוות  היא  התורה  לימוד 
הדורות  בכל  רואות  עינינו  כט.(,  )קידושין  האב  על 
מקדמת דנא עד היום הזה, שאופן הלימוד עם 
מה  לבנו,  מאב  ולא  לתלמיד  מרב  היה  הבנים 
שאפילו  התורה,  מצוות  בשאר  כן  מצינו  שלא 
ואפיית  סוכה  בנין  עסק  כגון  מצוה  מכשירי 
מצות וכדומה, מחמירים בהם ישראל קדושים, 
מרובות  וטרחות  השתדלות  מיני  כל  ועושים 
מאחרים,  סיוע  מבלי  בגופם  המצוות  לקיים 
וכאן במצוה  )שם מא.(,  יותר מבשלוחו  בו  דמצוה 
את  הרב  מלמד  התורה  לימוד  של  זו  חשובה 

תלמידיו. הלא דבר הוא.

מפני גודל הפעולה בלימוד אב עם בנו, 
חששו לטרדת היצר בזה

הוא  היהדות  יסודות  מעיקרי  דאחד  וביאר, 
היה  אילו  והנה,  לדור,  מדור  המסורה  העברת 
כל אב לומד תורה עם בנו בעצמו, היו הדברים 
נחקקין  והיו  בטן,  בחדרי  עמוק  עמוק  יורדים 
לו  משמשים  שהיו  עד  תקוע,  כיתד  הילד  בלב 
ימי  כל  במשך  ועון  חטא  כל  בפני  ותריס  כמגן 
הזה  הנורא  היצר הרע את הדבר  וכראות  חייו. 
לא היה יושב בחיבוק ידיים, אלא היה מזניח כל 
הפיתויים שמפתה בהם בני אדם, והיה משקיע 
כל כוחותיו ומשתמש בכל תחבולה שתחת ידו 
אך ורק להפריע את העבודה הקדושה הלזו ר”ל, 
כנגדו.  לעמוד  יכולים  היינו  לא  ושלום  חס  ואז 
ידי  על כן נקבע שיהיה סדר לימוד התורה על 
רב עם תלמידו ולא מאב לבן, כדי שהבעל דבר 
לנו להמשיך בעבודה הקדושה הזאת של  יניח 
ישים  ולא  הבאים,  לדודות  המסורה  העברת 
לתורה  קיום  יהיה  וממילא  בדרכינו,  מכשולים 

עד סוף כל הדורות. עכ”ד הנפלאים.

דוגמא אישית – מעיקרי מצות החינוך

מילתא דפליאה

לכל יהודי יש אות בתורה
לכל יהודי יש אות מיוחדת בתורה, כמו שידוע הרמז בתיבת ‘ישראל’ ראשי תיבות י’ש 
ש’שים ר’בוא א’ותיות ל’תורה, וכן יְשֻׁרֻן ראשי תיבות י’ש ש’שים ר’בוא נ’שמות, ומבאר 
שורש  וכל  בישראל,  נשמות  שורשי  רבוא  שישים  שיש  התורה(  זאת  ד”ה  )חוקת  עינים  במאור 
נשמה יש לו אות בתורה כמו שכתב מו”ר זקני ע”ה בספר פתוחי חותם )ריש כי תשא(, וכדאיתא 
בזוהר ‘קודשא בריך הוא אורייתא וישראל חד הוא’, ואותה אות היא חלק אלוה ממעל 

שבקרב האדם המשפיעה על האדם שפע וחיות קדושה.
יקרב האדם את עצמו אל ספר התורה,  האריז”ל שבהגבהת התורה  זה אמר  מטעם 
ויסתכל היטב באותיות הקדושות, ובאותה שעה יתמשך עליו אור גדול, כי על ידי הראיה 
‘אות היא  מושך האדם לעצמו שפע טובה וברכה מהאות המיוחדת לנשמתו, בבחינת 
לעולם’, שכל אות בתורה משפיעה על אדם אחד שהוא עולם מלא, ולכן נקרא הקדוש 
ברוך הוא ‘ה’ צבאות’ שהוא מלשון ‘צבא אות’, כי כל אות ואות בתורתו הקדושה יש לו 

צבא בפני עצמו.



ברזא דאח"ד

יָדַע  אֲשֶׁר לֹא  מִצְרָיִם  עַל  חָדָשׁ  מֶלֶךְ  וַיָּקָם 
חדש  אמר  ‘חד  וברש”י:  ח(.  )א  יוֹסֵף  אֶת 
גזירותיו’.  שנתחדשו  אמר  וחד  ממש 
לכל  לימוד  וממנה  היא  נצחית  התורה 
כאן  שפירש  מה  וזה  עולם,  לדורות  אדם 
בפסוק שמות( שמלך  )ד”ה  יוסף  יעקב  התולדות 
חדש’ האמור כאן הוא היצר הרע מלך זקן 
וכסיל. והנה אם היה היצר הרע בא בדמות 
מלך זקן אל האדם כדי שידע האדם שהוא 
כי  בזה,  אשמה  היה  לא  ודאי  הרע,  היצר 
מה  אך  יחדל.  והחדל  ישמע,  השומע 
כאלו  חדש,  בדמות  ולשון  כסות  שמשנה 
הוא ילד קטן שהוא יצר הטוב, בזה נאשם 
ליצר  ישחט  הוא  ברוך  שהקדוש  לעתיד 

הרע )סוכה נב.(. 
רמז לדבר, שכן היצר הטוב והיצר הרע 
‘לב חכם  בליבו של אדם,  שוכנים שניהם 
ואם  ב(,  י  )קהלת  לשמאלו’  כסיל  ולב  לימינו 
להכשיל  מצליח  שאינו  הרע  היצר  רואה 
האדם בחטא אזי הוא יושב בין שני מפתחי 
הטוב  היצר  לצד  עצמו  מקרב  והוא  הלב, 
להעמיד פנים כאילו כל כוונתו להיטיב עם 
האדם, ובאופן זה יצרו של אדם מתחדש 
הזאת  ההתחדשות  ומהי  יום,  בכל  עליו 
שהוא מתחדש בכל יום יותר מיום אתמול, 
מיום  משתנים  אינם  התורה  איסורי  והרי 
שלא  חדש  איסור  היום  נוסף  ואין  ליום, 
היה עד עתה. אלא הכוונה היא, שבכל יום 
מחדש היצר דרכים חדשות איך להטעות 
האדם שלא יבדיל בין מצוה לעבירה, והוא 
שתהיה  עבירה  על  להטעותו  מתחדש 
בכח  שאין  וכמעט  כמצוה,  בעיניו  דומה 
עליו  כיצד  ולידע  האמת  לברר  האדם 
יכול  אין  עוזרו  הקב”ה  ואלמלא  לנהוג, 
אחר  השמים  מן  בסיוע  תלוי  והכל  לו, 

השתדלות האדם בכל כוחותיו.
את  לשחוט  הקב”ה  עתיד  שאמרו  זהו 
יצר הרע, אף על פי שלשם כך נברא היצר 
שיתגבר  כדי  לחטוא,  האדם  את  להסית 
עליו האדם ויזכה לשכר הגנוז לעולם הבא, 
ומטעה  לעשות  מגדיל  הרע  שהיצר  אלא 
את האדם לחשוב על עבירה שהיא מצוה, 

ועל כך הוא עתיד לתת את הדין.

וידוי על עבירות שאין מכירים 
בהם

כיפור,  ביום  אנו  מתוודים  זה  כגון  על 
ובלא  ביודעין  לפניך  שחטאנו  חטא  ‘על 
שנכשלנו  עבירות  כאלו  ‘ביודעין’  יודעין’, 
איסורם,  את  היינו  שיודעים  למרות  בהם 

מטעה  שהיצר  עבירות  הם  יודעין’  ‘ובלא 
אנו  ואין  מצוות,  הן  כאילו  לחשוב  אותנו 
יודעים את גודל חומרתם והאיסור שבהם. 
וגם יעקב אבינו היה מתפלל להינצל שלא 
יטענו היצר הרע לחשוב על עבירות כאילו 
הם מצוות, וזהו שהיה מבקש ‘הצילני נא 
מיד אחי מיד עשיו’ )בראשית לב יב(, מיד היצר 
הרע עשיו שמעמיד פנים כאילו הוא אחי 

ואוהבי.

היצר צובע דבר עבירה כאילו 
הוא מצוה

עה.(  )שבת  הגמרא  בדברי  הרמז  גם  זה 
יתחייב  מלאכה  איזה  משום  שתמהו 
חייב  שהוא  והשיבו  בשבת,  השוחט 
בשחיטה  היוצא  הדם  שכן  צובע,  משום 
טוב  שם  הבעל  ופירש  הבשר,  את  צובע 
המוות  מלאך  מדוע  היא  שהתמיהה  ע”ה 
עשה  הרי  מיתה,  חייב  שוחט  המכונה 
ומתרצת  אדם,  בני  להסית  תפקידו  את 
הגמרא שהיצר הרע צובע עבירות כאילו 
הן מצוות כדי להחטיא את הצדיקים, ועל 
כך הוא חייב מיתה כי הגדיל לעשות יותר 

משליחותו.

התחדשות גזירותיו של היצר 
הרע

ואכן על כך רמז הכתוב באמרו ויקם מלך 
ודרשו חז”ל שהתחדשו  חדש על מצרים, 
גזירותיו, שהוא מרמה את האדם ומחדש 
האדם  את  להטעות  כדי  חדשות  מצוות 
את  מפיל  וכך  הוא,  טוב  זה  מעשה  כי 
עצתו  היתה  זו  ואדרבה  ברשתו.  האדם 
של פרעה הרשע להטעות את בני ישראל 
תביעה  כך  כל  אין  לפיכך  להחטיאם.  כדי 
היה  שטועה  מאחר  זה,  באופן  האדם  על 
ולפיכך  עבירה,  ולא  בידו  שמצוה  לומר 
עתיד להעניש את היצר הרע שהפריז על 

שליחותו.

היצר מסית את הצדיקים בדברים 
נעלמים הנראים כמצוות

וביותר מתגבר היצר הרע להטעות בכך 
יצרם  על  מתגברים  הם  כי  הצדיקים,  את 
מטעה  ולכן  בוראם,  פי  את  לעבור  שלא 
אותם היצר לחשוב על דברי עבירה שהם 
מצוות, ודברים אלו הם נעלמים ונסתרים 
וקשה להבחין באיסורם, וכך פירש הבעל 
שם טוב ע”ה בדרך רמז את לשון המשנה 
בצפון’,  שחיטתן  קדשים  ‘קדשי  מז.(  )זבחים 

זומם היצר הרע  ה’  את הצדיקים וקדושי 

ונעלמים,  צפונים  בדברים  להכשילם 
בעוד ש’קדשים קלים’ שהם פשוטי העם 
מפתה  הרע  והיצר  מקום’,  בכל  ‘שחיטתן 
המכוון  אמנם  חטאים.  מיני  בכל  אותם 
לפעמים  צריך  שמים  לשם  מעשיו  כל 
לעבור על מצוות התורה, כי גדולה עבירה 
לשמה ממצוה שלא לשמה, וכמו שמצאנו 
בצדיקים גדולי עולם שפעלו בכך ישועה 
הרע  שהיצר  כיון  אבל  ישראל,  לכלל 
מטעה את האדם לומר על עבירה שהיא 
מצוה, לכן יש להיזהר מאוד שלא להיכשל 
ידמה בעיניו שהוא עובר  זה, שמא  בענין 

עבירה לשם שמים.
נב.(  )סוכה  חז”ל  דברי  יובנו  זה  פי  על 
שלעתיד לבוא נדמה היצר הרע לצדיקים 
נדמה כחוט  ואילו לרשעים הוא  כמו הר, 
מכשילם  היצר  הרשעים  כי  השערה, 
כחוט  מועט  נסיון  וזהו  גלויה  בעבירה 
עליהם  מתגבר  הצדיקים  אבל  השערה, 
בכך  גבוה  הר  כמו  קשה  בניסיון  היצר 
שהיא  עבירה  על  לחשוב  אותם  שמטעה 

מצוה.

אם ליבו נוקפו אות הוא שאינו 
רצון ה’

לשם כך נדרש סיוע מיוחד מן השמים 
להבדיל בין עבירה למצוה, כי היצר הרע 
הדבר  לו  ומייפה  לעבירה,  האדם  מסית 
מצוה  דבר  לומר שהוא  מזויפות  בטענות 
ושהוא כבוד לה’ יתברך שמו, והיצר טוב 
מסתפק  והאדם  עבירה,  שהוא  אומר 
בעצמו למי האמת ואינו יודע עם מי מהם 
הצדק, אכן אחר שעשה הדבר על פי אחת 
אם  כי  לאמיתו,  הדבר  יבין  אז  מהדעות 
אחר גמר הדבר לא ירך לבבו ולא ידאג ולא 
יתחרט על אשר עשה, ידע כי דברי היצר 

טוב היה ואין עוול במעשה ההוא. 
חרטה  ילבש  מעשיו  לאחר  אם  אבל 
עצת  זה  היה  ודאי  המעשה,  אותו  על 
‘יורד ומסית  )ב”ב טז.(  היצר הרע שאמרו בו 
עולה ומקטרג’, כי בתחלה מתלבש באדם 
ומסיתו ומהפך כל מחשבותיו עד שיאמר 
מחמת  מתוק  ולמר  טוב  לרע  בליבו 
וכל הדברים  תאוותו וחשקו לדבר ההוא, 
המאוסים נעשו בעיניו טובים ויפים, ומיד 
מאתו  הרע  היצר  נסתלק  מעשהו  בגמר 
תאוותו  ונסתלק  להסטין  למרום  ועולה 
מה  להביט  האדם  מתחיל  אז  או  ממנו, 
כי  לא תועיל  ומתחרט חרטה אשר  עשה 

כבר גמר המעשה. אך לכל הפחות 

היצר הרע מטעה לחשוב על עבירה שהיא מצוה

וַיְהִי כִּי יָרְאוּ הַמְיַלְּדתֹ אֶת הָאֱלֹקִים וַיַּעַשׂ 
לָהֶם בָּתִּים )א, כא(.

משה רבינו ע”ה זכה בתמידות למידת 
בגמרא  שאמרו  כמו  בשלימות,  היראה 
)ברכות לג:( לגבי משה מילתא זוטרתא היא, 

וכל  היראה,  במידת  מיוחד  היה  הוא  כי 
לידתו היתה בזכות יראת שמים שהיתה 
עליה  שגזר  בשעה  ]כי  במצרים  לאימו 
לא  ישראל  תינוקות  את  להמית  פרעה 
שמעה בקולו מרוב יראת שמים שהיתה 
בה, כמו שכתוב )שמות א יז( ‘ותיראן המילדות 
את האלהים ולא עשו כאשר דבר אליהן 
מלך מצרים’[, כמו שכתוב )שמות א כא( ‘ויהי 
ויעש  האלקים  את  המילדות  יראו  כי 
להם בתים’, והם בתי כהונה ולויה שיצאו 
ובתי  הכהן  מאהרן  כהונה  ]בתי  ממנה 
משה  שנולד  וכיון  רבינו[,  ממשה  לויה 
רבינו בזכות יראת שמים של אמו לכן היה 
מופלג ביראת שמים ]כן הוא בחתם סופר 
)ברכות לג:( בשם אב”ד פיורדא. וכיון שהיה 

משה רבינו עניו מאוד בעיני עצמו, וראה 
שהוא עצמו נולד בשכר יראת שמים של 
מלתא  שמים  שיראת  סבר  כן  על  אמו, 

זוטרתא היא )תולדות יעקב יוסף פר’ ויקהל([.

רק אחרי היראה באה האהבה
לאהבתו,  קודמת  ה’  שיראת  כיון 
ה’  שאהבת  רטז.(  )ויקהל  בזוהר  כדאיתא 
מידת  את  שקנה  לאחר  באדם  שורה 
רבינו  משה  שזכה  אחרי  לפיכך  היראה, 
הכהן  אהרן  אחריו  זכה  שמים  ליראת 
]שהכהונה  ה’  באהבת  מיוחד  להיות 
מקורה באהבה שכן אמרו בזוהר )תזריע מח:( 
ומידת  החסד,  ממידת  הכהונה  ששורש 
האהבה שורשה בחסד[, וגם אמרו שהיה 
מרבה  והיה  שלום,  ורודף  שלום  אוהב 
אהבה בעולם ]וראה בתולדות יעקב יוסף 
)פר’ תולדות(: שמשה רבינו פתח צינור יראה 

שמאל  קו  בבחינת  לוי  הוא  כי  לדורו, 
מפחד יצחק ששם היראה, ואהרן שהיה 
כהן היה איש החסד ופתח צינור אהבה. 
שכיון  בשלח(  )פר’  פענח  בצפנת  כתב  ועוד 
היה  לכן  אהבה,  של  צינור  אהרן  שפתח 

אוהב שלום ורודף שלום[.

שתי המידות נצרכות לקבלת התפילה
בי”ח  א(  ב  )במדב”ר  במדרש  אמרו  והנה 
ואהרן  משה  מוצא  אתה  מקומות 
הקשר  ובביאור  ברכות,  י”ח  כנגד  שוים 



מילין יקירין

ונעלמים,  צפונים  בדברים  להכשילם 
בעוד ש’קדשים קלים’ שהם פשוטי העם 
מפתה  הרע  והיצר  מקום’,  בכל  ‘שחיטתן 
המכוון  אמנם  חטאים.  מיני  בכל  אותם 
לפעמים  צריך  שמים  לשם  מעשיו  כל 
לעבור על מצוות התורה, כי גדולה עבירה 
לשמה ממצוה שלא לשמה, וכמו שמצאנו 
בצדיקים גדולי עולם שפעלו בכך ישועה 
הרע  שהיצר  כיון  אבל  ישראל,  לכלל 
מטעה את האדם לומר על עבירה שהיא 
מצוה, לכן יש להיזהר מאוד שלא להיכשל 
ידמה בעיניו שהוא עובר  זה, שמא  בענין 

עבירה לשם שמים.
נב.(  )סוכה  חז”ל  דברי  יובנו  זה  פי  על 
שלעתיד לבוא נדמה היצר הרע לצדיקים 
נדמה כחוט  ואילו לרשעים הוא  כמו הר, 
מכשילם  היצר  הרשעים  כי  השערה, 
כחוט  מועט  נסיון  וזהו  גלויה  בעבירה 
עליהם  מתגבר  הצדיקים  אבל  השערה, 
בכך  גבוה  הר  כמו  קשה  בניסיון  היצר 
שהיא  עבירה  על  לחשוב  אותם  שמטעה 

מצוה.

אם ליבו נוקפו אות הוא שאינו 
רצון ה’

לשם כך נדרש סיוע מיוחד מן השמים 
להבדיל בין עבירה למצוה, כי היצר הרע 
הדבר  לו  ומייפה  לעבירה,  האדם  מסית 
מצוה  דבר  לומר שהוא  מזויפות  בטענות 
ושהוא כבוד לה’ יתברך שמו, והיצר טוב 
מסתפק  והאדם  עבירה,  שהוא  אומר 
בעצמו למי האמת ואינו יודע עם מי מהם 
הצדק, אכן אחר שעשה הדבר על פי אחת 
אם  כי  לאמיתו,  הדבר  יבין  אז  מהדעות 
אחר גמר הדבר לא ירך לבבו ולא ידאג ולא 
יתחרט על אשר עשה, ידע כי דברי היצר 

טוב היה ואין עוול במעשה ההוא. 
חרטה  ילבש  מעשיו  לאחר  אם  אבל 
עצת  זה  היה  ודאי  המעשה,  אותו  על 
‘יורד ומסית  )ב”ב טז.(  היצר הרע שאמרו בו 
עולה ומקטרג’, כי בתחלה מתלבש באדם 
ומסיתו ומהפך כל מחשבותיו עד שיאמר 
מחמת  מתוק  ולמר  טוב  לרע  בליבו 
וכל הדברים  תאוותו וחשקו לדבר ההוא, 
המאוסים נעשו בעיניו טובים ויפים, ומיד 
מאתו  הרע  היצר  נסתלק  מעשהו  בגמר 
תאוותו  ונסתלק  להסטין  למרום  ועולה 
מה  להביט  האדם  מתחיל  אז  או  ממנו, 
כי  לא תועיל  ומתחרט חרטה אשר  עשה 

כבר גמר המעשה. אך לכל הפחות 

היצר הרע מטעה לחשוב על עבירה שהיא מצוה

וַיְהִי כִּי יָרְאוּ הַמְיַלְּדתֹ אֶת הָאֱלֹקִים וַיַּעַשׂ 
לָהֶם בָּתִּים )א, כא(.

משה רבינו ע”ה זכה בתמידות למידת 
בגמרא  שאמרו  כמו  בשלימות,  היראה 
)ברכות לג:( לגבי משה מילתא זוטרתא היא, 

וכל  היראה,  במידת  מיוחד  היה  הוא  כי 
לידתו היתה בזכות יראת שמים שהיתה 
עליה  שגזר  בשעה  ]כי  במצרים  לאימו 
לא  ישראל  תינוקות  את  להמית  פרעה 
שמעה בקולו מרוב יראת שמים שהיתה 
בה, כמו שכתוב )שמות א יז( ‘ותיראן המילדות 
את האלהים ולא עשו כאשר דבר אליהן 
מלך מצרים’[, כמו שכתוב )שמות א כא( ‘ויהי 
ויעש  האלקים  את  המילדות  יראו  כי 
להם בתים’, והם בתי כהונה ולויה שיצאו 
ובתי  הכהן  מאהרן  כהונה  ]בתי  ממנה 
משה  שנולד  וכיון  רבינו[,  ממשה  לויה 
רבינו בזכות יראת שמים של אמו לכן היה 
מופלג ביראת שמים ]כן הוא בחתם סופר 
)ברכות לג:( בשם אב”ד פיורדא. וכיון שהיה 

משה רבינו עניו מאוד בעיני עצמו, וראה 
שהוא עצמו נולד בשכר יראת שמים של 
מלתא  שמים  שיראת  סבר  כן  על  אמו, 

זוטרתא היא )תולדות יעקב יוסף פר’ ויקהל([.

רק אחרי היראה באה האהבה
לאהבתו,  קודמת  ה’  שיראת  כיון 
ה’  שאהבת  רטז.(  )ויקהל  בזוהר  כדאיתא 
מידת  את  שקנה  לאחר  באדם  שורה 
רבינו  משה  שזכה  אחרי  לפיכך  היראה, 
הכהן  אהרן  אחריו  זכה  שמים  ליראת 
]שהכהונה  ה’  באהבת  מיוחד  להיות 
מקורה באהבה שכן אמרו בזוהר )תזריע מח:( 
ומידת  החסד,  ממידת  הכהונה  ששורש 
האהבה שורשה בחסד[, וגם אמרו שהיה 
מרבה  והיה  שלום,  ורודף  שלום  אוהב 
אהבה בעולם ]וראה בתולדות יעקב יוסף 
)פר’ תולדות(: שמשה רבינו פתח צינור יראה 

שמאל  קו  בבחינת  לוי  הוא  כי  לדורו, 
מפחד יצחק ששם היראה, ואהרן שהיה 
כהן היה איש החסד ופתח צינור אהבה. 
שכיון  בשלח(  )פר’  פענח  בצפנת  כתב  ועוד 
היה  לכן  אהבה,  של  צינור  אהרן  שפתח 

אוהב שלום ורודף שלום[.

שתי המידות נצרכות לקבלת התפילה
בי”ח  א(  ב  )במדב”ר  במדרש  אמרו  והנה 
ואהרן  משה  מוצא  אתה  מקומות 
הקשר  ובביאור  ברכות,  י”ח  כנגד  שוים 

ביארו  ואהרן  למשה  י”ח  תפילת  שבין 
דב  רבי  הרה”ק  דברי  פי  על  צדיקים 
על  שאמר  ע”ה  ממעזריטש  המגיד  בער 
מקום  הקובע  ‘כל  ו:(  )ברכות  הגמרא  דברי 
לתפילתו אלהי אברהם בעזרו’, שהכונה 
כי רק כשקובע מקום לתפלתו שמבקש 
אברהם  ‘אלהי  אז  ואהבה  ויראה  בכונה 
ד”ה  כי תשא  )פר’  עינים  במאור  ]ראה  בעזרו’ 
‘כל  זללה”ה  ממורי  ושמעתי  דבר(:  ואתה 

אברהם  אלהי  לתפלתו  מקום  הקובע 
בלא  המדבר  כי  הוא  והענין  בעזרו’, 
דבוקים  האותיות  אין  ומתפלל  דעת 
התחתון  בעולם  נשארים  רק  בשרשם 
הרקיעים  כל  כי  הגלגלים,  עולם  שהוא 
וכשהאותיות  הגלגלים  עולם  בכלל  הם 
תמיד  מסבב  והרקיע  ברקיעים  נדבקים 
ומסבבין  מתגלגלין  האותיות  גם  הרי 
אל  האותיות  שמדבק  מי  אמנם  עמהם, 
הבורא יתברך שהוא למעלה מהעולמות 
יהיה  שאז  לתפלתו’  מקום  ‘קובע  נקרא 
בקביעות מקומו יתברך שמו ואז ‘אלהי 
הש”ס  )אגדות  שם  וראה  בעזרו’.  אברהם 
האלקי  הקדוש  ורבי  מורי  אמר  ברכות(: 

בגנזי  נשמתו  בער  דוב  הרב  מורנו 
אין  כהוגן  שלא  מתפילה  כי  מרומים 
נפעלין שום פעולות בעולמות העליונים 
ואינה עולה למעלה לעולם העליון, רק 
שהיא עומדת בעולם הגלגלים והגלגלים 
סובבת  התפלה  גם  בגלגל  סובבים 
‘כל  וזהו  הגלגלים,  עם  העולם  באותו 
הקובע מקום לתפלתו’ פירוש שמתפלל 
תפלה הגונה ושלימה שעולה לעולמות 
בקביעות[,  שם  שלה  וגבוהים  עליונים 
כמו שאמרו חז”ל שהתפילה בלא יראה 
למעלה  לעלות  יכולה  אינה  ואהבה 
ולעשות פרי ]ראה בתורה אור לאדמו”ר 
בעל התניא ע”ה )פר’ תרומה עט:(: והנה כתיב 
למעלה’  כנפים  פורשי  הכרובים  ‘והיו 
)נט.(  אחרי  פרשת  בזוהר  ואיתא  כו’ 
)רכח:( תלת זימנין ביומא כו’ אינון  ובויחי 
ופירש  כו’.  גדפייהו  סלקין  מגרמייהו 
תפלות  ג’  בשעת  דהיינו  שם,  הרמ”ז 
התפלה  עת  שבכל  דהיינו  יום,  שבכל 
מבי”ע  עולים  הם  הנ”ל  תפלות  מג’ 
גדפייהו’  ‘סלקין  וזהו  באצילות,  למעלה 

ויראה  האהבה  התעוררות  ע”י  שהוא 
נקראים  ויראה  שאהבה  שבישראל, 

גדפין ופרחא לעילא.
וראה באגרא דכלה )פר’ בראשית ד”ה אל מקום(: 
והנה נודע שהתפלה שהיא בלא כוונה לית 
לרקיעים,  למעלה  עולה  ואינה  גדפין  לה 
ובלא כוונה רוצה לומר כשהוא בלא יראה 
והנה  כנודע,  הגדפין  אינון  דהם  ואהבה 
דצריך  נודע  ואהבה,  היראה  להתעורר 
גדולת  ובינתו  בחכמתו  לחשוב  מקודם 
קטנה  בריה  הוא  ואיך  הוא,  ברוך  יוצרינו 
מעוטה בדעת עומד לפני תמים דעים, ועל 
ידי זה נופל עליו היראה ואהבה, דעל ידי 
בחב”ד,  שלו  המוחין  דלתתא  איתערותא 
איתער עובדא לעילא להתיילד על ידי זה 
תולדות שהן היראה ואהבה כנודע, והנה 
החכמה ובינה הן הנה האב ואם המולידים 

היראה ואהבה לתפלה, והבן[. 
כנגד מידת היראה,  כי משה  ידוע  והרי 
ואהרן הכהן כנגד מידת האהבה, נמצא כי 
ע”י מידותיהם של משה ואהרן יחדיו תוכל 
משה  ולפיכך  למעלה,  לעלות  תפילתו 
מקומות  עשרה  בשמונה  שוים  ואהרן 
שבתפילה,  ברכות  עשרה  שמונה  כנגד 
שניהם  כאשר  לעלות  יכולה  התפילה  כי 
עם  וגם  יראה  עם  גם  והתפילה  שוים 
אהבה. ויתכן לומר שלכן נקטו חז”ל לשון 
‘מקומות’ לרמוז על הקובע מקום לתפלתו 
שמתפלל ביראה ואהבה, כי בקובע מקום 
שהשכינה  שגורם  הוא  הטעם  לתפילתו 

תהיה שם כמו אצל אברהם אבינו ע”ה.
‘כל  שם(:  )ח”א  מהרש”א  שכתב  כמו 
המשנה  דכל  מבואר  כו’.  מקום’  הקובע 
מקום תפלתו הוא מקבל שפע וכח אלהי 
כפי אותו המקום והרוח כמו שאמרו כל 
יצפין,  להעשיר  ידרים  להחכים  הרוצה 
לתפלתו  אחד  מקום  לו  הקובע  אבל 
אלקים  כוחות  מייחד  הוא  שינוי  בלי 
‘אלהי  אומרו  וזה  האמיתי,  האחד  לשם 
אברהם בעזרו’ שנאמר ‘וישכם’ וגו’ והוא 
מבואר כמו שאמרו בפסחים )קי”ז:( שאמר 
בך  ברכה’  ‘והיה  הוא  ברוך  הקדוש  לו 
שעל  המיוחד,  שם  ההויה  בשם  חותמין, 
ידי אברהם נתייחד שמו יתברך ברוך הוא 
כו’  חסיד  אי  עליו  לומר  וראוי  בעולם, 
שזו ממדת חסידות הוא שמבקש צרכיו 
לבקש  פניו  פונה  ואין  הרחמים  ממדת 

גדולות בדרך אחר.  יצא לאור ע"י מכון אור לישרים 
 © כל הזכויות שמורות

אין להעתיק או לצטט ללא אישור 
מפורש בכתב ממכון אור לישרים

משה רבינו היה מיוחד במדת היראה
- שכל לידתו היתה בזכות יראת שמים



פניני ‡ור החיים

‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

ובחר˙ בחיים

הניסיון כמקפצה
הראשונה,  בפעם  למיילדות  פרעה  כשקרא 
התורה לא אומרת "ויקרא פרעה למיילדות", 
למיילדות  מצרים  מלך  "ויאמר  אלא 

העבריות".
ובפסוק הבא:

על  וראיתן  העבריות  את  בילדכן   - 'ויאמר' 
האבנים אם בן הוא והמתן אתו, ואם בת היא 

וחיה.
אז מה הוא אמר בפעם הראשונה?

האם 'ויאמר' לא הכוונה שהוא אמר?
מבאר ה'אור החיים' הקדוש, שיש ל'אמירה' 

משמעות נוספת חוץ מלומר ולהגיד.
משמעות של חשיבות.  כמו שכתוב בפרשת 
"והשם  היום",  האמרת  השם  "את  כי-תבוא, 

האמירך", לשון מעלה וחשיבות.
קרא  כשפרעה  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
למיילדות, בעצם הוא גרם להם, שבסופו של 
ולא שמעו  יָיראו את השם  דבר, אחרי שהן 
בקול עצתו, הן עלו בדרגה "ויעש להם בתים" 
– הן זכו לבתי כהונה, בתי לויה ובתי מלכות.

הוא  למיילדות".  מצרים  מלך  ה"ויאמר  זה 
הוא  הזה.  מהסיפור  להתרומם  להן  גרם 

'האמיר' אותם.
אחר כך יש את ה"ויאמר" השני, כפשוטו, מה 

שהוא הורה להם לעשות.
כשמגיע נסיון זה לפעמים מדכדך. אבל אם 
למקפצה  נהפך  זה  הרי  בגבורה,  בו  עומדים 

למעלה.

בנות ישראל הצנועות
העבודה  על  לילדינו  מספרים  כשאנחנו 
אנו  במצרים,  אבותינו  את  שעינו  הקשה 
ובלבנים.  בטיט  קשה  עבודה  להם  מתארים 

כך כתוב בתורה.
לא  הדורות,  בכל  ישראל  שונאי  אבל 
מסתפקים בעינוי הגוף. איכפת להם שאנחנו 
מתנהגים  שאנחנו  להם  מפריע  קדושים, 
וכך  היוונים,  כך  ומתוקנת,  משובחת  בצורה 

בכל הדורות.
ציווה  פרעה  הקדוש",  החיים  ה"אור  אומר 
היא  בת  "ואם  הזכרים,  הבנים  את  להרוג 
אל  הקדוש,  החיים  האור  אומר  וחיה".    –
מתוך  השאיר  הוא  הבנות  שאת  תחשבו 

רחמנות משתפכת שהייתה לו.

דו'.  טן  למיתב  'טב  אומרת  הגמרא  הרי 
להתחתן  רוצה  שאשה  העולם  דרך  כלומר, 
הכוונה  הייתה  וזו  לבדה,  לשבת  ולא 
המרושעת של פרעה, שבנות ישראל יתחתנו 
יצליח  הוא  שאם  ידע  הוא  המצריים!  עם 
הם  המצריים,  עם  ישראל  בני  את  לערבב 
כבר לא יעלו ממצרים. גם כי הם עם-אחד. 
יצליחו  גדול, שכבר לא  כי הפגם כל כך  וגם 

לצאת ממצרים.
אבל זממו לא עלה בידו. ואפילו לפני שנצטוו 
על כך, היו ישראל שמורים מן העריות, וכמו 

ששלמה המלך אומר בשיר השירים:
"גן נעול אחותי כלה"! בנות ישראל הן צנועות 

ולא פרוצות חלילה.

שער החמישים
לישועה,  שמצפה  אדם  להרגיע  כשרוצים 
לזיווג,  שלו,  לשידוך  שמצפה  אחד  למשל 
ברגע  בדיוק  תגיע  שהישועה  לו  אומרים 

הנכון.
אמת. לכל דבר יש את העיתוי והזמן שלו.
לגבי יציאת מצרים נכון הדבר שבעתיים. 

עם ישראל יצא ברגע הנכון, בדיוק נמרץ! לא 
אחד  רגע  ולא  קודם,  אחד  רגע  לצאת  יכלו 

אחרי.
ומדוע?

ישראל  בני  הקדוש':  החיים  ה'אור  מסביר 
הקדושים  הניצוצות  את  לברר  צריכים  היו 
הייתה  אבל  טומאה.  שערי  חמישים  מתוך 
היו  לא  הם  החמישים  שלשער  בעיה,  כאן 

יכולים להגיע.
עשרת  ועוד.  עוד  במצרים  התעכבו  הם  לכן 
כמעט.  שלמה  שנה  על  התפרסו  המכות 
הם נשארו עד שגמרו לברר את סוף השער 
לשער  שנכנסו  לפני  אבל  ותשע,  הארבעים 
גדולה  זו כבר הייתה סכנה  החמישים ששם 
ארבעים  שבין  התפר  בקו  חלילה.  עבורם 

ותשע, לחמישים. מיד הם נגאלו!
מוסיף האור החיים הקדוש דבר מפליא.

ישראל  לבני  היה  לא  כשעוד  אז,  היה  זה 
תורה.

בגלות האחרונה, אומר ה'אור החיים הקדוש', 
כשיש לנו תורה - נצליח בעזרת השם לתקן 

גם את השער החמישים. בכח התורה!
במהרה  השלמה  לגאולה  שנזכה  רצון  יהי 

בימינו.
המ˘ך בעמו„ ‚' ◄

המ˘ך ב˘בוע הב‡

ב‡ור החיים
˙ול„ו˙ רבנו ה˜'

פר˜ ˘ני: מ˘פח˙ ן' עטר
מ˘פח˙ בן עטר

למרוקו,  והגיעו  שבספרד  מקסטיליה  גלו  אשר  המיוחסות  המשפחות  בין 
"בן עטר" לשם ולתהלה. משמעות שם המשפחה  נודעה משפחת הרבנים 
"עטר" הוא "בשם", מוכר בשמים או רוכל; והמשפחה נקראה כך, מן הסתם, 
על שם עיסוקו של ראשה ומייסדה. שם המשפחה נודע משך מאות בשנים. 

ומבניה לא פסקו תורה וגדולה לאורך הדורות כולם.
בני המשפחה נפוצו לארצות הרבה ונשאו בכבוד את זכר אבותיהם, מגורשי 
ספרד. אף רבינו בעל ה"אור החיים" התהדר בייחוס קודש זה והזכיר ברוב 
מבני  אני  אשר  מקאשטיליה,  המגורשים  ישראל  "...רבני  את  ויקר  כבוד 

בניהם".
כגדולי  נתפרסמו  ובה  להולנד  שהגיעו  הענפה  עטר  בן  משפחת  מבני  היו 
הענפים,  שני  אפריקה.  שבצפון  במרוקו  מקלט  שביקשו  מהם  והיו  תורה, 
התבססו בארצות מושבותיהם והמשיכו לטוות את שושלת הזהב לתפארת.

העיר ס‡לי
אפריקה  וצפון  מרוקו  של  המערבי  בקצה  האטלנטי,  האוקינוס  שפת  על 
רוב  והחם של  לאקלים הקשה  יחסית  סאלי.  העיר העתיקה  כולה, שוכנת 
להיותה  הודות  ממוזג  ואקלימה  היא  נוחה  עיר  שסאלי  הרי  מרוקו,  ערי 
פורחים  וגנים  לה,  ממזרח  מתנשאות  מוריקות  גבעות  ימים.  לחוף  שוכנת 
עיטרו מאז את סביבתה, שגם התברכה בשפע מעיינות מים זכים המפכים 
בה ושמימיהם נשפכים אל יובלי וערוצי נהר ה"בּוּ-רֶגרֶג". סאלי היתה משך 

שנים כעין גן העדן של מרוקו.
נהר  ורק  הנה,  כעיר אחת  הערים כמעט  סאלי. שתי  היא  לראבאט  סמוכה 

הבו-רגרג חוצץ ביניהם ונשפך אל האוקיינוס הגדול. 
מה נהדר תיאורו של הנוסע המשורר היהודי-איטלקי שמואל רומאנלי על 

הערים השכנות, סאלי וראבאט:
"הרחיב ה' לי ברבאד מבמיקניס. העיר טובה ממנה כי יושבת על מבוא 
הים היא הנקראת סאלי כשם הגלילה הקדמונה הנצבת לעומתה מעבר 
זו נבדלת בשם רבאד, רק הנחל מפריד ביניהן  לשפת הנהר, אך מעבר 
כטראסקון ובוקיר בצרפת ותרחק אשה מאחותה כהאמבורג מאלטונא. 
הנחל תם אל מבוא העיר ויקיא בים. פטר גרונו צר ובועה ושוטף בקצף 
יתן הים דמי  וימנע כל אניה מבוא בנחל עד  על פני מימיו כסיר נפוח 
לו וכל רוח לא ישב בקרבה. יקר הוא למצוא שקט פעם אחת בחודש. 
המלך  בנזק  שוה  הזה  הצר  ואין  היום  רביע  כן  יעמד  לא  נח  ימצא  וכי 
והסוחרים. רבאד יפה וחזקה מסאלי. מבצר חזק ומגדל עז באשר היו גנזי 
המלך מקדם נצב לימין הנחל וכן מגדל במותם הוא מהגבוהים והיפים 
אשר במערב. ערביאי סאלי קשים עם היהודים מבני רבאד יען היהודים 

הולכים בסאלי יחפים, אם כי אין להם רחוב מיוחד כבמיקניס"
צפונה  בין   – מרוקו  במרכז  ומיקומה  ונמל,  חוף  עיר  היותה  הנעים,  אוירה 
ורב  – עשאוה לסאלי גם לעיר מרכזית, שער הארץ שמסחר ענף  לדרומה 
סחורה  וייבאו  שייצאו  אירופה  סוחרי  עם  הסחר  קשרי  כל  דרכה.  התנהל 
יהודים רבים שכחם  ואליה, התנהלו בסאלי, מה שמשך אל העיר  ממרוקו 
גדול היה במסחר. כך גדלה הקהילה בסאלי, פרחה ושגשגה עד אשר לא 

באו ימי הרעה.

רב‡ט כפופה לס‡לי
ואכן, משך כל השנים, היתה הקהילה הותיקה, סאלי, עיקר, ואילו הקהילה 
יותר, רבאט, כפופה לה. ענייני רבאט נידונים היו בבית הדין של  החדשה 

סאלי שבני רבאט קיבלוהו עליהם כבית הדין המוסמך שלהם.
"שכל המזמין חבירו לדין מהתם מעיר ארבאט להכא כאשר היו מתנהגין 
מקדמת דנא אשר המחום קהל ארבאט את ב"ד הגדול הקבוע תמיד בעיר 
סלא עליהם... והדברים פשוטים שמיום הוסדה ועד עתה העיר ארבאט 
שהיה  בזמן  ואפי'  ופרטותיה.  כללותיה  בכל  נחשבת  לאחד  סלא  ועיר 
קבוע בה לרב ודיין הרב כמוהר"ר יחייא אביקציץ ז"ל דלאו גברא דקטיל 
קנה באגמא הוה, עכ"ז מימיו לא קבע בי דינא לעצמו ועל הרוב כל שני 
וחמישי היה בא מעיר ארבאט לעיר סלא למגמר דינא לכל הבאים לפניו 
כאילו הוו בית דין אחד. ומיום שנפטר הרב זלה"ה הנז' וחל"ש היו כל עיר 
ארבט נידונין בעיר סלא עד הן היום באופן שהמחו עליהם ב"ד הקבוע 
בכאן. והגם דלפעמים היה איזה ת"ח משים שלום בין איש ובין רעהו ודן 

דינם היה מתמנה ע"פ ב"ד י"ץ הקבועים בכאן..."

בס"ד, גיליון שמ"ה | פרשת שמות | תשפ"ו



ה˘ם הו‡ הנ˘מה
וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הַבָּאִים מִצְרָיְמָה אֵת יַעֲקֹב 

אִישׁ וּבֵיתוֹ בָּאוּ (א א). 
זיע“א  מפולנאה  יוסף  יעקב  רבי  הרה“ק  כתב 
ב‘צפנת פענח‘ (בפרשתן ד“ה והנה): קבלתי ממורי 
של  השם  כי  זלה“ה,  הקדוש]  טוב  שם  [הבעל 
האדם היא הנשמה, ונתן מופת לזה, כאשר האדם 

ישן ובקראו שמו הוא נתעורר.
והוסיף על זה נכד הבעל שם טוב הקדוש הרה“ק 
זיע“א  מסדילקאב  אפרים‘  מחנה  ’דגל  בעל 
(בראשית ד“ה זה ספר, לך לך ד“ה ויש עוד): שם הוא 
והוא  נשמתו  הוא  אדם  של  ושורש  וכו‘,  הנשמה 
כמו שאמר ר‘ נחמן הארידענקיר  השם של אדם, 
ז“ל ’נפש חיה הוא שמו‘, פירוש, הנפש חיה החיות 
והנשמות של האדם הוא שמו של האדם. ומקורו 
טהור בספר הבהיר המיוחס לרבי נחוניא בן הקנה, 
לו האדם נפש חיה הוא  יקרא  ’וכל אשר  שכתב: 

שמו‘, כלומר הוא גופו הוי כך. 
ה‘אור  רבינו  בדברי  לזה  מצינו  יקרה  ואמירה 
החיים‘ הקדוש זיע“א בספרו ’חפץ ה‘‘ (ברכות יג.): 
כל השמות  כי  ז“ל  אומרם  הוא  ידוע  דהנה  והוא 
שקורין האבות לבניהם הם הם השמות העיקריים 
בלב  נותן  וה‘  בעולם העליון,  לנשמה  ה‘  שקורא 
ה‘  שקרא  כשם  לבניו  ההוא  השם  לקרות  האדם 

לנשמה.
בפרשת  הקדוש  החיים‘  ה‘אור  רבינו  כתב  ועוד 
נצבים (דברים כט יט): ואומרו ’ומחה ה‘ את שמו 
בני  עם  נשמות  שורש  כי  דע  השמים‘,  מתחת 
ישראל יסודתם בהררי קודש תחת השמים בסוד 
(ישעיה סו א) ’השמים כסאי‘, והנשמות הם חצובות 
’וכבר ידעת סוד  מתחת כסא כבודו יתברך והבן. 
במקומות  שהארכנו  וכמו  הנשמה,  הוא  כי  השם 
אחרים, ואמר הכתוב על המשתרר בלבבו ומחה 
תחת  שהוא  משורשה  נשמתו  שהיא  שמו  ה‘ 

השמים, וזו היא כריתות הנפש משרשה‘.
עוד  ואמרו  א):  לא  (שם  וילך  בפרשת  כתב  עוד 
הנשמות,  שמות  הם  לישראל  שיש  השמות  כי 
ז)  י  (משלי  פסוק  בפירוש  בזה  העירותי  וכבר 
(זוהר  חז“ל שאמרו  וכמאמר  ירקב‘,  ’ושם רשעים 
שמם,  את  זוכרים  הרשעים  שאין  מב.)  רות  חדש 
שרמוז  וכמו  נפש,  לו  אין  הרשע  כי  הוא  והטעם 
בפסוק (משלי כג ב) ’ושמת שכין בלועך אם בעל 
נפש אתה‘, הא למדת שהרשע אינו בעל נפש, כי 
נשבית היא ממנו, ולזה אין הרשעים מכירים את 

שמם, כי אינם בעלי נפש בעלת השם. עכ“ל.

טוב לרוח רעה
זצ“ל,  פורטוגל  אברהם  ישראל  רבי  הגה“צ  סיפר 
מסקולען  זוסיא  אליעזר  רבי  הרה“ק  של  אביו 

זיע“א, מעשה שהיה בסאטנוב עיר מולדתו. 
בעל הבית אחד קנה בית ומעת שנכנס לדור בבית 
היתה לו צרה גדולה בצער גידול בנים, שמתו לו 
רעות  שרוחות  קול  ויצא  הזה.  בבית  ילדים  כמה 
שורות בבית, ולכן מתו הילדים זה אחר זה שלא 

כדרך הטבע. 
לאחד  שיסע  מבעלה  ביקשה  הבית  בעל  אשת 
רצה  ולא  זה,  על  רחמים  שיבקשו  הדור  מצדיקי 
ששוב  עד  לאדמו“רים.  מתנגד  היה  כי  הבעל 
נתעברה האשה ופחדה שלא יארע ח״ו גם להילד 
הזה אסון, ובכתה לפני בעלה ופעלה אצלו שיסע 
מטשארטקוב  משה  דוד  רבי  המפורסם  להרה“ק 
זיע“א,  מרוזין  ישראל  רבי  הרה״ק  של  בנו  זיע“א 

על  בבקשה  פתקא  כנהוג  לו  כתבו  אליו  ובבואו 
הענין הנ״ל, וברכו הרה“ק זיע“א ואמר לו: כשתלד 
אשתך תקרא את הילד בשם שבהפטרת השבוע. 
דער  נאך  ’טאקי  לו:  ואמר  דבריו  את  הרבי  וכפל 
הפטרה‘. כפי הנראה הכיר בו שהוא מתנגד, על כן 

חזר וכפל לו את הדברים. 
ילדה  חדשים  כמה  וכעבור  לביתו,  שב  האיש 
של  בהפטרה  וחיפשו  נשא.  בפרשת  בת  האשה 
נאמר  ושם  לה,  לקרוא  שם  איזה  נשא  פרשת 
נאמר  לא  אך  מנוח,  ואביו  הגבור  מלידת שמשון 
שם של נקבה, רק נאמר שמלאך ה‘ נראה לאשה, 
אמו של שמשון, אבל לא נזכר מה היה שמה. עד 
(בבא בתרא צא.): ’אמיה דשמשון  שמצאו בגמרא 
ז״ל  להמהרש‘‘ל  שלמה‘  וב‘חכמת  צללפונית‘, 
כתוב וז״ל: נ.ב. נראה לי הצללפונית היא אמו של 
שמשון בדברי הימים בסוף יחס יהודה, והוא טוב 

מפני רוח רעה. מצאתי. עכ״ל.
משה  דוד  רבי  הרה“ק  של  הקודש  רוח  ראו  אז 
שתלד  קדשו  ברוח  ראה  כי  מטשארטקוב,  זיע“א 
בשם  לילדה  לקרוא  וציוה  פרשה,  ובאיזו  בת 
שהוא סגולה לגרש רוח רעה מהבית (’שם ושארית 
אליעזר  רבי  הרה“ק  שכתב  צדיקים  מעשי  ישראל‘, 

זוסיא מסקולען מפי אביו הנ“ל, אות ג). 

ו‡לה ˘מו˙ בני י˘ר‡ל
רבותינו מאורי החסידות האריכו בפרשת השבוע, 
פרשת שמות, על בחינת שמותם של בני ישראל 
אשר  מעשה,  היה  כך  וכבר  מעלתם,  ועוצם 
שלמה  רבי  להרה“ק  אחד  חסיד  בא  אחת  פעם 
’תפארת שלמה‘ ומסר לו  מראדומסק זיע“א בעל 
פתקה ’קויטל‘ כנהוג. אחרי כן אמר להרבי: בהיותי 
ממכירי  אחד  באיש  פגשתי  לראדומסק  בדרך 
ובקש ממני כי כאשר אהיה אצל כבוד הרבי אזכיר 
לפניו חולה אחד הזקוק לרחמים, ואמר לי את שם 
החולה ושם אמו, אבל מחמת טרדותי שכחתי את 
השמות, וכמה שיגעתי להזכר לא הועלתי מאומה, 

ואיני יודע לא שם החולה ולא שם אמו. 
איך  השמות,  את  יודע  אינך  ואם  הרבי:  לו  אמר 
אוכל להתפלל בעד החולה. שתק האיש. שתק גם 
הרה“ק כמה רגעים. אחרי כן אמר להאיש: אולי כך 
ואמר:  בהתפעלות  האיש  נענה  החולה.  שם  הוא 
ואולי שם אמו  ושאל:  כן. חזר הרה“ק  רבינו,  כן, 
של החולה כך הוא? כן, נזכר האיש והשיב מתוך 
העומדים  העם  וכל  כן.  ודאי  עצומה:  התפעלות 
רוח  את  לראות  מאוד  השתוממו  מעשה  בשעת 
הקודש של בעל ’תפארת שלמה‘. כשראה הרה“ק 
את תמהונם נענה ואמר להם: היודעים אתם מנין 
אני יודע את שם החולה ושם אמו. יש לנו חומש 
המתחיל ב‘ואלה שמות בני ישראל‘ ושם נמצאים 
את  גם  שם  ומצאתי  ישראל  בני  של  השמות  כל 
עמוד  חסידים‘  (’ספורי  ואמו  החולה  של  השמות 

.(161
מליז‘ענסק  אלימלך  רבי  הרבי  הרה“ק  הביא  וכך 
השבוע:  בפרשת  אלימלך‘,  ’נועם  בספרו  זיע“א 
נקראים  אדם  של  והנשמה  דהרוחניות  ”דאיתא 
כגון  לאדם  הנקרא  השם  דעיקר  שמות,  בשם 
ולא  להנשמה  הוא  השם  זה  שמעון  או  ראובן 
אדם  רואים  שאנו  הוא  לזאת  והחקירה  להגוף, 
דוחפים  אם  משינתו  להקיצו  ורוצים  ישן  שהוא 
יותר  הוא  בשמו  אותו  יקראו  לבלתי  גופו  את 
בשמו:  אותו  קוראים  היו  מאם  להעירו  בקושי 
וזהו מחמת כשאדם ישן אזי נשמתו עולה למעלה 
ויוצאת מגופו ולכן בקושי להקיצו משינתו על ידי 
דחיפת הגוף מה שאין כן אם קוראים אותו בשמו.

דברי  את  דברינו  בפתח  הבאנו  כבר  זה  ובעניין 
הרה“ק מפולנאה זיע“א בשם מרן הבעל שם טוב 
זיע“א והרחיב הענין בספרו ’תולדות יעקב יוסף‘ 
דשמעתי  וגו‘,  שמות‘  ’ואלה  השבוע:  בפרשת 
שאוחז  בגשמי  הוא  הגוף  שתפיסת  כמו  ממורי 
קריאת  ידי  על  הוא  הנשמה  תפיסת  כך  בגופו, 
וכמו  שמו.  בקראו  משנתו  ניער  בישן  גם  שמו, 
בכללות  כך  ונשמה,  גוף  אחד  אדם  בפרט  שהוא 
יש גוף ונשמה, המוני עם הנקראים יעקב נקראים 
גוף, ושלומי אמוני ישראל הנקראים תואר ישראל 
הם הנשמה. ובזה נקרא ’איש וביתו‘, להשפיע זה 

לזה כמו זכר לנקבה. 
’ואלה שמות בני ישראל‘, שהם תואר  יובן,  ובזה 
אנשים שנקראו נשמה. ’הבאים מצרימה‘, לעולם 
אנשים  עם  להיות  כנ“ל.  מצרימה  שנקרא  הזה 
הנקראים יעקב, כדי שיהיה ’איש וביתו‘, לתכלית 
נשמה  ירידת  בענין  כמו  העולם,  לזה  ’באו‘  זה 
אתה  כרחך  ועל  נוצר  אתה  כרחך  על  בפרטות 
(אבות פ“ד מכ“ב), כך בכללות העולם ביאת  נולד 
בעל  הוא  גוף  הנקראים  העם  המוני  בין  הנשמה 
מה  ועיי“ש  וכנ“ל.  לזה,  זה  שישפיעו  כדי  כרחך, 

שביאר בשמות י“ב שבטים.

מוˆי‡ין ל˘ם ‡בו˙ינו
והגידו חכמינו ז“ל בענין נתינת שם לנולדים (ב“ר 
שהיו  ידי  על  הראשונים  אומר,  יוסי  רבי  ז):  לז 
לשם  שמן  מוציאין  היו  יחוסיהם  את  מכירים 
יחוסינו  המאורע, אבל אנו שאין אנו מכירים את 
אנו מוציאין לשם אבותינו. רבן שמעון בן גמליאל 
ברוח  משתמשין  שהיו  ידי  על  הראשונים  אומר, 
הקודש היו מוציאין לשם המאורע, אבל אנו שאין 
לשם  מוציאין  אנו  הקודש  ברוח  משתמשין  אנו 

אבותינו. 
ותמצא שכתב רבינו ה‘אור החיים הקדוש‘ זיע“א 
שמו  ’ותקרא  הפסוק  על  י)  ב  (שמות  בפרשתנו 
הנה תמצא  משה ותאמר כי מן המים משיתיהו‘: 
כי  והשבטים,  ויעקב  יצחק  שם  בקריאת  שינוי 
לכולם יקדים טעם השם ואחר כך השם, ביצחק 
ותקרא   - וגו‘  יצחק‘  השומע  ’כל  ו)  כא  (בראשית 
שמו יצחק, יעקב (שם כה כו) ’וידו אוחזת בעקב‘ 
לב-לג)  כט  (שם  בשבטים  יעקב‘.  שמו  ’ויקרא   –
וגו‘  ’כי שמע‘  - ותקרא שמו ראובן‘,  ’כי ראה ה‘‘ 
– ’ותקרא שמו שמעון‘. וכן על זה הדרך. מה שאין 
שמו  הזכרת  הקדים  משה,  של  שמו  בקריאת  כן 
ואחר כך טעם השם. ואולי כי האמהות היו בעלי 
וקריאת  השם,  בחינת  משיגות  והיו  הקודש  רוח 
השם היתה למה שהיו מכוונים בו, מה שאין כן 
קריאת שם משה מגיד הכתוב כי לא השיגה לידע 
בחינת השם, כי שמו נפלאות יגיד. וצא ולמד מה 
(רעיא מהימנא כי תצא רעו:)  שכתוב בספר הזוהר 
מה ירמוז שם זה. וה‘ הַשָּׂם שמות בארץ שָׂם בפיה 
שֵׁם משה, ומה שאמרה היא בטעם השם הוא ’כי 

מן המים משיתהו‘, ולא ידעה טעם זולת זה.

סו„ הנˆחון - ה‡ח„ו˙
וְעָצוּם  רַב  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  עַם  הִנֵּה  עַמּוֹ  אֶל  וַיֹּאמֶר 

מִמֶּנּוּ (א ט). 
יש להבין מדוע כה חשש פרעה מכוחם של בני 
יותר  עצומים  שהם  ואמר  שהפליג  עד  ישראל, 
ישראל,  בני  של  הריבוי  כל  עם  הרי  מהמצרים, 
להם  היה  וגם  מהם,  רבים  בוודאי  המצריים  היו 
צבא מיומן, ומדוע אם כן קראם פרעה ’רב ועצום 

ממנו‘?

ספיר ויהלום
פניני מוסר ויר‡˙ ˘מים בפר˘ה

◄ ◄ ◄



פניני ‡ור החיים ◄ המ˘ך מעמו„  ‡'

זיע“א,  הקדוש  החיים‘  ה‘אור  רבינו  מבאר 
’וזה ידוע ליודעי ערך  כלל, שהוא אומר עליו: 
יודעים  במלחמות  שהגנרלים  דהיינו  מלחמה‘, 

את זה:
חיילים, גם אם הם חלשים ומעטים, אבל אם הם 
מאוחדים, אם הם ’עם אחד ומיוחד‘, הרי שהם 
גיבורים,  חיילים  של  ענק  צבא  כמו  נחשבים 

מפני שכל אחד ’נותן נפשו על חבירו‘.
אמר פרעה: בני ישראל הם באחדות, הם כאיש 
הרבה  הוא  הכוח שלהם  ולכן  אחד,  בלב  אחד 
יותר מהמספר המועט שלהם או מחוזקם הפיזי.

ועצום  רב  ישראל  בני  עם  ’הנה  שאמר  וזה 
ממנו‘, לא ’רבים ועצומים‘ אלא ’רב ועצום‘, הם 

אחד, והחוזק שלהם הוא מכוח אחדותם!


ובענין זה מסופר, כי בשנת תקע״ב עמד נפוליון 
וולאז‘ין  העיר  דרך  לרוסיה  להיכנס  וצבאו 
נכנסו  שהם  לפני  הגבול.  אל  קרובה  שהיתה 
לעיר עמדו לנוח קצת סביבות העיר. הם הקימו 
מבנים ואהלים חוץ לעיר, ושר אחד מהצבא של 
לחפש  בכדי  וולוזין  העיר  לתוך  הלך  נפוליון 

אוכל להביא לחיילים. 
כבר  מהתושבים  חלק  חשוכה.  הייתה  העיר 
עזבו את העיר מפחד המלחמה, ואלו שנשארו 
לא הדליקו אור מפחד המלחמה. פתאום הבחין 
השר באור שמתנוצץ מאיזה מקום ונכנס לשם. 
זה היה הבית המדרש של וולאז‘ין, שם למד אז 

הגאון רבי חיים מוולאז‘ין זצ“ל.
גר  היכן  מכיר  הוא  האם  השר:  אותו  שאל 
”רבינער חיים“ מי שמפורסם בתור איש עושה 
פלאות, ואם כן, הוא מבקשו שיוליך אותו אליו. 
השיב לו רבי חיים: האיש הזה שאתה מחפש, 
נמצא עכשיו בבית המדרש, אולם מה שאמרת 

שהוא איש עושה פלאות זה אינו אמת. 
הבין מזה השר שהוא בעצמו האיש שהוא שואל 
עליו, שזהו ”רבינער חיים“. ואחרי זמן קצר הוא 
לפני  ולהעמידו  למחנה  להביאו  חיילים  שלח 

נפוליון.
כשבא רבי חיים לפני נפוליון הוא מאוד שמח 
איש  שהוא  עליו  ששמע  לו  ואמר  לקראתו, 
פלאות וכהנה וכהנה. אבל ר״ח השיב לו שזה 

לא אמת והוא אינו מחולל נפלאות וכדומה. 
אמר לו נפוליון: בסדר, אינך איש פלאות, אבל 
אומרים עליך שאתה אדם חכם, אמור לי: האם 
לפי דעתך אני אנצח במלחמה נגד הרוסים או 

לא. 
ענה לו ר״ח: לדעתי לא תנצח במלחמה! 

שאל אותו נפוליון: מה הסיבה שהוא חושב כך? 
עצמו  שהכין  אחד  לנסיך  משל  ר״ח:  לו  ענה 
לצאת לדרך ארוכה, הוא לקח את מרכבתו עם 
ארבעה סוסים הכי טובים ובריאים שהיו לו כדי 
לשאת את הכרכרה. אותם ארבעת הסוסים אלו 
יכלו  אשר  וחזקים  בריאים  סוסים  כמובן  היו 

ללכת מרחק רב בלא להתעייף. 
כרכרתו של  נתקעה  החורף  מימי  באחד  והנה 
הנסיך באיזו ביצה ולא הצליח להיחלץ ממנה. 
ככל שהוא ניסה להיחלץ על ידי סוסיו היה ללא 
קול  מאחוריו  שומע  הוא  פתאום  והנה  הועיל. 
פשוט מתקרבת  איכר  עגלת  רואה  הוא  עגלה, 
צנומים  סוסים  שלשה  אליה  ורתומים  למקום, 
ודקים הולכים לאיטם, וכשעברו במקום הביצה 
גם הם נפלו לתוך הבוץ במקום שנפלה מרכבת 

הנסיך. 
הזה:  האיכר  יעשה  מה  לראות  הנסיך  הסתכל 

היו  לא  והבריאים  החזקים  הסוסים  אם  הלא 
סוסים  יצאו  כיצד  הבוץ,  מן  לצאת  יכולים 
חלושים אלו, אולם לתמהון עיניו האיכר קפץ 
מן העגלה ומשך הסוסים לכאן ולכאן, נתן כמה 
כולם  היו  ספורים  רגעים  ותוך  בהם,  חבטות 

מחוץ לבוץ. 
ואינו  כמשתומם  עמד  זאת  כל  הנסיך  כשראה 
לשאול  ניגש  הוא  הזה.  כדבר  יתכן  איך  מבין 
הכחושים  שסוסיו  אפשר  איך  האיכר  את 
הבריאים  סוסיו  הצליחו  שלא  במקום  הצליחו 

והמשובחים שלו. 
הם  מהיכן  לי  אמור  האיכר בשאלה:  לו  השיב 

ארבעת הסוסים האלו? 
אמר לו הנסיך: סוסים אלו כולם מיוחסים הם 
ששלח  סוס  הוא  הראשון  הסוס  לאחד.  אחד 
מלך פרס לאבי לאות אהבה, הסוס השני נשלח 
ממרכבת  והיה  פטרבורג  המלוכה  מעיר  אלי 
מסוסי  טהור  מגזע  הוא  השלישי  עצמו,  המלך 
הערביים אשר ידועים בכוחם ובטיבם, והרביעי 
הסוסים  ידועים שם  אשר  הונגריה  מארץ  הוא 

בחוזקם. 
אינך  למה  הדבר  נודע  אכן  האיכר:  לו  אמר 
הוא  הטבע  הבוץ.  מן  הסוסים  להוציא  מצליח 
שכל שהם ממשפחות שונות ומדינות שונות יש 
ביניהם קנאה תחרות ושנאה, וממילא כל אחד 
אינו רוצה שחבירו יצא מן הבוץ אלא רק הוא, 
משותף  בכח  מתאחדים  אינם  לעולם  כן  ועל 
לצאת מן הבוץ, אלא כאשר הנך מתחיל להכות 
בסוסים זה מנסה לצאת מכאן וזה מושך לכאן 
כל  מושך  מכה  שאתה  וככל  מהפכה,  ונעשית 

אחד לצד שהוא חפץ. 
אין  מכה  מהם  האחד  מקבל  שכאשר  ועוד, 
לו,  לעזור  האחרים מצטערים עבורו להשתדל 
אחד  וכל  וקנאה  תחרות  ביניהם  יש  אדרבה 
שמח במפלת חבירו, וכל אחד מהם היה מעדיף 
כן  ועל  יצא,  הוא  ורק  בבוץ  חבריו  שיישארו 
אין הם משתפים את כוחותיהם כדי לצאת מן 
הבוץ, ולפיכך אף שהם סוסים חזקים ובריאים 

אינם יוצאים במהרה מן הבוץ. 
מה שאין כן הסוסים שלי. הם כולם בני משפחה 
אחת ומקום אחד, וכל אחד דואג ומסור לחבירו 
הסוס  באחד  מכה  אני  וכאשר  לעזרו,  ורוצה 
נחפזים  כאחד  כולם  ומיד  בו,  מרגיש  השני 
לעזור לו, ובכוח אחד פועלים לצאת מן הבוץ. 

זהו המשל. ואמר לו הגר״ח הנה אתה נפוליון 
צבא  לך  ויש  גדול  ומלומד  חכם  שהינך  אף 
מנוסה במלחמות, בכל זאת הרי צבא זה מורכב 
וצרפת  מאנגליה  שונות,  מדינות  של  מחיילים 
וגרמניה ושאר מדינות אירופה. והרי יש תחרות 
ושנאה בין המדינות, ואיך יתאחדו כולם בו בזמן 
שכל אחד חפץ במפלת חבירו ושרק הוא יהיה 
המנצח ולא חבירו, ונמצא שצבא זה אינו יכול 

לאחד את כוחותיו באחדות מלאה למלחמה. 
חסרי  שרובם  אף  הרוסים,  חיילי  כן  שאין  מה 
הצבא  כמו  למלחמה  ערוך  אינם  וצבאם  שכל 
שלך, מכל מקום החיילים כולם ממדינה אחת, 
וכאשר האחד בסכנה חבירו מרגיש שהוא עצמו 
בסכנה, וכולם נלחמים למען ארץ אחת ועל כן 
יתלכדו לעמוד כנגדך בחירוף נפש וכוחם יגדל 

וינצחוך. 
וכן היה באמת בסוף שרוסיה ניצחה!

החיים‘  ה‘אור  בדברי  המופיע  הרעיון  זהו 
הקדוש בפרשתנו, כמובא לעיל.

מכפיל-כוח  היא  האחדות  פשוטות:  ובמילים 
עצום, ובכוחה מגיע הנצחון!

◄ ◄ ◄

(מאוצרותיו ושיחותיו של הגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט"א)

לא לעבור על רצון השם
הקב"ה מתגלה למשה רבינו מתוך הסנה. המעמד הגדול והנשגב, 

ויקרא אליו האלוקים מתוך הסנה.
לפני שהקב"ה מדבר עם משה רבינו על גאולת ישראל ממצרים, 
הוא מקדים לו שני דברים: א. אל תקרב הלום. אל תתקרב!  ב. 

של נעליך! 'המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קודש הוא'.
למה הציווי 'של נעליך' הוא מספר שתים, אחרי 'אל תקרב הלום'. 
לא חבל על כל שניה שהוא עדיין נועל את נעליו במקום הקדוש 

הזה?
מצוות  בתורה  יש  הקדוש'.  החיים  ה'אור  כאן  אומר  גדול  יסוד 
עשה, עליך לעשות כך וכך. ויש מצוות לא תעשה, אל תעשה כך 
את  חלילה  לעבור  לא  היא  אחת  מספר  זהירות  כך.  תעשה  ואל 
זה נקרא לפצוע את  פי השם. לעשות מה שהשם אוסר לעשות, 

הנפש, לגרום לה חבלה חלילה.
מצוות עשה, זה תוספת מעלה. כל מצוה מוסיפה לאדם מעלות 
וטובות, הוא משתבח ומוסיף. אבל הזהירות הכי נחוצה היא, לא 
פגם  גורמות  בודדות  עשה  מצוות  (רק  תעשה'.   'לא  על  לעבור 

בנפש כשלא מקיימים אותן, כמו ברית מילה ועוד).
לא  מצוות  שהיא  הלום"  תקרב  "אל  קודם  הסדר.  מובן  כך,  אם 

תעשה, ורק אחר כך מצוות עשה "של מעליך".

הזהירות!
מתוך השיחה של יתרו עם בנותיו, אנחנו מבינים את צורת החינוך 

שהייתה נהוגה שם בבית.
לא  בוודאי  איתו,  לדבר  צריכה   לא  היא  זר,  אדם  רואה  כשבת 
להתחבר איתו.  עם זרים לא יוצרים קשרים. זו הזהירות הטבעית 

שההורים מנחילים לילדיהם, כבר מגיל קטן.
הם  הקדוש,  החיים'  ה'אור  אומר  לבנותיו,  יתרו  של  ההדגשה  זו 
באו וסיפרו לו על מה שהיה עם האיש על הבאר, אמר להן יתרו 
זה היה אדם רגיל, אתן צודקות,  זה עזבתן את האיש'. אם  'למה 
אינכם   – כאן   אבל  לזרים.  להתקרב  לא  תמיד  לכן  אומר  אני 
רואות שכאן מדובר על אדם ראוי והגון, הרי ראיתם שהוא איש 

חסד. מעשיו מוכיחים עליו.
על אחת כמה וכמה, לפי דברי חז"ל שעלו המים מהבאר לקראת 
משה רבינו. הבאר התברכה בשבילו, למעלה מדרך הטבע, הרי 
שבחים  לשבח  משונה  הוא  הזה  שהאיש  ניצחת  הוכחה  כאן  יש 

משאר האנשים.
כזה אדם לא עוזבים.  למה זה עזבתן את האיש – קראן לו ויאכל 

לחם!

ההר הנמוך
והאיש משה עניו מאוד, מכל האדם אשר על פני האדמה.

אל  שאלך  אנוכי  מי  ענווה,  ברוב  הקב"ה  לפני  אומר  רבינו  משה 
פרעה, מה החשיבות שלי. מי אני ומה אני.

את  בהוציאך  שלחתיך,  אנוכי  כי  האות  לך  זה  הקב"ה,  לו  אומר 
העם ממצרים תעבדון את האלוקים על ההר הזה. ומה התשובה 

לדברי משה רבינו.
אומר ה'אור החיים' הקדוש, יש כאן תשובה נפלאה, כפתור ופרח:
הקב"ה אומר למשה רבינו, אתה רואה את הר סיני. האם הוא ההר 
יותר גבוהים, יש פסוק בתהילים "תבור  הכי גבוה? לא! יש הרים 
יותר גבוה,  יותר גבוה. הר חרמון  ירננו". הר תבור  וחרמון בשמך 
אבל הקב"ה בחר להשרות את שכינתו על הר סיני שהשפיל את 

עצמו, ההר שאמר אני לא גבוה, אחרים יותר גבוהים ממני.
גם אתה משה רבינו, אתה מנמיך את עצמך, אתה אומר מי אנוכי…

דווקא כי אתה עניו ומחזיק את עצמך נמוך, לכן נבחרת!
כי רם ה', ושפל יראה!



‡ור הי˘ועו˙
מכ˙בי הלומ„ים

ה˘‚ח˙ ה˘ם ורפו‡˙ו בזכו˙ לימו„ ספר ‡ור החיים ה˜„ו˘
לפני כשנה הבחנתי בנפיחות קלה באזור הכתף. בתחילה לא ייחסתי לכך חשיבות רבה, אך עם חלוף הזמן, הנפיחות הלכה וגדלה, העור במקום החל להאדים, 

והכאב הפך מוחשי ומטריד. למרות אי-הנוחות, ניסיתי להמשיך בשגרת חיי, עד שהמצב כבר לא איפשר זאת.
בלית ברירה, פניתי לרופא. לאחר בדיקה ראשונית, הוא הביט בי בדאגה וקבע שעליי לעבור סדרת צילומים ובדיקות מעמיקות. לא עבר זמן רב, וכבר התעוררה 
בקרב הרופאים חשדה מדאיגה – ייתכן שמדובר בגידול רח"ל, ולדבריו, המצב עשוי לדרוש ניתוח מסובך. יתרה מזו, הבדיקות הראו כי ייתכן קשר בין הממצא 

לכלי הדם או ללב, מה שרק העצים את הדאגה והחרדה.
באותם רגעים, עמדתי בפני ניסיון לא פשוט. המחשבות התרוצצו – מה יהיה? כיצד עליי לפעול? ואז, מתוך אמונה וביטחון בה', קיבלתי על עצמי קבלה קדושה: 
ללמוד בכל יום קטע מספר אור החיים הקדוש, בפרשת בהעלותך על הפסוק "א-ל נא רפא נא לה". שם מבאר רבי חיים בן עטר זי"ע את כפל הלשון במילה 

"נא" – שפעם אחת פירושה תחינה ובקשה לרפואה, אך בפעם השנייה פירושה "עכשיו", כלומר שהרפואה תבוא תכף ומיד, ללא עיכובים.
כמו כן, החלטתי להוסיף עוד קטע לימוד מתוך פרשת עקב על הפסוק "והסיר ה' ממך כל חולי". שם מסביר האור החיים הקדוש שאין לראות את המחלות ואת 
הרפואות כתלויות בטבע או בתהליכים גשמיים בלבד, אלא הכול תלוי בהשגחתו הפרטית של בורא עולם, שהוא לבדו שולח מחלה והוא לבדו שולח רפואה.

מאותו יום שבו התחלתי ללמוד את דברי קדשו הקדושים בכוונה ובאמונה, הוספתי תפילה קצרה שתצא מלב שבור: שהקב"ה יישלח לי רפואה שלמה בזכות 
לימוד הספר הקדוש, כפי שלימד אותנו האור החיים שאין לרפואה שום מגבלות, לא של זמן ולא של טבע.

והנה – בחסדי שמים, החלו להתחולל פלאים. מיום ליום חשתי שיפור, הנפיחות הלכה וקטנה, הכאב פחת, והעור חזר למצבו התקין. בתוך זמן לא רב, הנפיחות 
פשוט נעלמה, כלא הייתה. כל זה קרה מבלי שעברתי שום טיפול רפואי או התערבות חיצונית – רק בזכות התורה, האמונה והתפילה.

הודו לה' כי טוב, כי לעולם חסדו! מי כא-לוהינו עושה נפלאות לבדו!
י.ח.א. – ירושלים

מחוברים לחיים
ל˘מיע˙ ˘יעורים ו„ר˘ו˙

חיי‚ו: 03-617-1077

וגו‘.  של‘  וגו‘  תקרב  ’אל  ה):  ג  (שמות  רבינו  כתב 
ואחד  יקרב,  שלא  אחד  ה‘,  אותו  יצו  דברים  ב‘  הנה 
שישלוף נעל רגלו שלא יעמוד בו אפי‘ במקום שהוא 
עומד בו כאומרו המקום אשר אתה עומד עליו כבר 
אדמת קודש הוא, וצריך לדעת למה לא הקדים לומר 
עומד  שהוא  בו  נתון  הוא  שכבר  מכשול  הסרת  לו 
במנעלו על אדמת קודש ואחר כך יצו עליו לבל יקרב 
הלום. דע כי בכל התורה כולה גילה ה‘ דעתו ורצונו 
כי עיקר הקפדתו ומוסרו הוא על מצות לא תעשה כי 
זה יחבול בנפש, והוא טעם אומרו (קהלת יב ז) ’והרוח 
תשוב‘ וגו‘ אשר נתנה ואמרו ז“ל (שבת קנב:) תנה לו 
הטוב  השגת  הם  עשה  מצות  אבל  לך,  שנתנה  כמו 
כשיהיו ובהעדרם אין עונש זולת על פרטים ידועים 
כגון פסח ומילה. והנה כאן צוה לו ה‘ מצות לא תעשה 
ומצות עשה, לא תעשה היא אל תקרב הלום ואמרו 
ז“ל (עירובין צו. שבועות לו:) כל מקום שנאמר פן ואל 

אינו אלא לא תעשה, ומצות עשה היא של נעלך, 
ואם משה יקרב הלום הרי עבר על לא תעשה, 
ואם לא יסיר נעלו הגם שאינו דרך כבוד למקום 
ה‘ בלשון  לו  לא עבר אלא אעשה ממה שאמר 
עשה, ותמיד יקדים ה‘ השמירה לעשיה דכתיב 
ו) ושמרתם ועשיתם, לשמור לעשות  ד  (דברים 
(שם טו ה) משמרתי מצותי (בראשית כו ה). לזה 
ואחר  לא תעשה  אל תקרב  ג“כ הקדים החמור 
כך עשה של וגו‘ שינהוג כבוד במקום המקודש.

עונש  אין  ובהעדרם  רבינו:  שכתב  מה  והנה 
זולת על פרטים ידועים. משמע שאין מענישים 
(מנחות  בגמרא  וכמבואר  עשה,  מצות  על  כלל 
הקב“ה  שאין  קטינא  לרב  המלאך  מא.)  שאמר 
מעניש על מצות עשה של ציצית אלא ’בעידנא 
בכל  הדין  שהוא  רבינו  שדעת  אלא  דריתחא‘, 
דוקא  ולאו  ומילה,  מפסח  חוץ  עשה  מצוות 

במצות ציצית. 
והקשה בביכורי אביב (ביק) מדברי התוספות (שם 
במצות  אלא  נאמר  לא  שזה  שהוכיחו  ענשיתו)  ד“ה 
עשה כגון ציצית, שאם אין לו בגד של ארבע כנפות 
ציצית, אבל  לקיים מצות  כדי  בגד  לקנות  חייב  אינו 
שאר מצוות עשה שהאדם מחויב לקיימם אפילו בית 
דין של מטה מענישים אותו ומכים אותו עד שתצא 
נפשו כמבואר בגמרא (כתובות פו.), וכל שכן שנענש 
בבית דין של מעלה. ואכן בסגולת משה ביאר כוונת 
אפילו  או  הגוף,  חובת  שאינן  מצוות  לענין  רבינו 
מצוות שהם חובת הגוף אם אי אפשר להשיג אותם, 

וכדברי התוספות. 
שגם  משמע  מ“ט)  ד“ה  טז:  (ר“ה  בריטב“א  אמנם 
אלא  מענישים  אין  בהם  מחויב  שהאדם  מצוות  על 
לכל  רבינו  שכוונת  יתכן  זה  ולפי  דריתחא,  בעידנא 

רבינו  וכן משמע מדברי  וכדברי הריטב“א.  המצוות, 
בכמה מקומות, שגם על מצוות עשה שהאדם מחויב 
בהם אין מענישים אלא בעידנא דריתחא. שכן ביאר 
בפרשת יתרו (להלן כ א) לשון הפסוק שנאמר קודם 
עשרת הדברות, ’וידבר אלהים את כל הדברים האלה 
לאמר‘, שהזכיר שם ’אלהים‘ המורה על מידת הדין, 
אלא  עשה  מצות  על  מעניש  ה‘  שאין  שאף  לומר 
בעידנא דריתחא, מכל מקום על הדברים המפורשים 
עשה  המצוות  על  ואף  יעניש,  הדברות  בעשרת 
נאמרו  קטינא  רב  מדבריו שדברי  ומבואר  שביניהם. 
בעשרת  המפורשים  אלו  מעין  עשה  מצוות  על  אף 
הדברות, שהם מצוות שהאדם מחויב בהם. וכן כתב 
שאין  נמצינו)  ד“ה  נח  כח  (דברים  תבוא  כי  בפרשת 
מענישים על עשה אלא בעדינא דריתחא, מלבד מצות 
מילה ופסח, או המסכים בדעתו לכפור במצות עשה 

ולא לקיימם כלל, שעליו נאמרו הקללות שבתורה.
שמצינו  ממה  התוספות  קושיית  וביישוב 
הכתוב  בכל  כתב  עשה,  מצוות  על  שכופים 
שכתבו  כמו  רבינו  לדעת  לומד  שיש  לחיים, 
שלא  כך  על  עונש  מדין  זה  שאין  האחרונים, 
קודם  אותו  שכופים  אלא  המצוה,  את  מקיים 
אם  אכן  המצוה,  את  שיעשה  כדי  המצוה  קיום 

עבר ולא קיים אין מענישים אותו על כך.
שכדברי  ציין,  י)  (סי‘  תשובה  גדולה  ובספר 
רבינו כתב הגר“ח ויטאל בספרו עץ הדעת טוב 
עשה  מצוות  שברמ“ח  א:),  דף  לתשובה  (מאמר 
אין עונש על ביטולם, אלא רק לא מקבלים שכר 
(וישלח  הזוהר  על  פז  בכתם  כתב  וכן  עשייתן. 
לעונש  שהכוונה  מבואר  מדבריהם  אמנם  לג:). 
על  גם  מענישים  הבא  בעולם  אך  הזה,  בעולם 

מצות עשה, ויתכן שזו גם כוונת רבינו.

מ˙יב˙‡ ‡ור החיים

כ˙בו לנו
m028039999@gmail.com ˙למייל המערכ

‡ו לפ˜ס 02-5385689
‡ו ב'נ„רים פלוס' - ב‡ר י˘ר‡ל

‚ם ‡˙ם זכי˙ם לי˘ועה
בזכו˙ רבנו ה‡ור החיים ה˜„ו˘?



קול בן לוי
נזכר  והגאולה,  הגלות  פרשת  שמות,  בפרשת 

לראשונה משה רבינו - מושיען של ישראל.
כמה פעמים בפרשה זו, מוצאים אנו בדברי התורה 

מענין קולו של משה רבינו.
בתחילה הונח משה בתוך תיבה על שפת היאור, 
את  ראתה  אז  היאור,  על  לרחוץ  פרעה  בת  ותרד 
התיבה, ותשלח את אמתה ותקחה. וכאן נאמר (פסוק 
ו): ”ותַּפִתְּחַ ותַּרִאְהֵוּ אתֶ היַּלֶדֶ והְנִּהֵ נעַרַ בֹּכהֶ ותַּחַמְֹל 
עלָיָו ותַֹּאמרֶ מיִּלַדְיֵ העָבִרְיִם זהֶ“. הרי כאן קולו הבוכה 

של רעיא מהימנא.

קול ודיבור
ויש לנו להבין את מהות בכיו של משה רבינו, והרי 
נשמע  כי  בתורה  נזכר  בה  הראשונה  הפעם  היא  זו 

קולו.
והנה, ידוע כי קול ענינו השמעת הקול עצמו אף 
ענינו  דיבור  ואילו  שופר‘.  ’קול  כענין  דיבור,  בלא 
הראשונה  הפעם  התיבות.  והוצאת  שפתיים  חיתוך 
בתורה עוסקת בקולו של משה, ועתה נראה כי בפעם 

השניה כבר נזכר דיבורו.

הריגת המצרי בשם המפורש
וכך נאמר בתורה (שמות ב יא-יד): ”ויַהְיִ בּיַּמָיִם ההָםֵ 
ויַּרַאְ איִשׁ  בּסְבִלְֹתםָ  ויַּרַאְ  אחֶיָו  ויַּצֵאֵ אלֶ  ֶה  ויַּגִדְּלַ מֹשׁ
מצִרְיִ מכַּהֶ איִשׁ עבִרְיִ מאֵחֶיָו: ויַּפִןֶ כֹּה וכָֹה ויַּרַאְ כּיִ איֵן 
ֵניִ  בּיַּוֹם השַּׁ ויַּךְַ אתֶ המַּצִרְיִ ויַּטִמְנְהֵוּ בּחַוֹל: ויַּצֵאֵ  איִשׁ 
ָע למָּהָ תכַּהֶ  ִים עבִרְיִם נצִּיִם ויַֹּאמרֶ לרָשָׁ ניֵ אֲנשָׁ ְ והְנִּהֵ שׁ
ֹפטֵ עלָיֵנוּ הלַהְרָגְנֵיִ  רעֵךֶָ: ויַֹּאמרֶ מיִ שָׂמךְָ לאְיִשׁ שַׂר ושְׁ
ֶה ויַֹּאמרַ  ֶר הרָגַתְָּ אתֶ המַּצִרְיִ ויַּיִראָ מֹשׁ אתַּהָ אֹמרֵ כּאֲַשׁ

אכָןֵ נוֹדעַ הדַּבָרָ“.
וביקשו  היו,  ואבירם  דתן   - אלו  אנשים  שני 
להלשין על משה. וכתב רש“י, כי מן הלשון ’הלהרגני 
באמירה  הרגו,  המפורש  בשם  כי  נלמד  אומר‘  אתה 

בעלמא ולא בידים. 

הריגת המצרי - 'בחול' ולא בשבת
”ויַּפִןֶ  (שמות ב יב)  על הריגת המצרי נאמר בתורה 
ויַּטִמְנְהֵוּ  המַּצִרְיִ  אתֶ  ויַּךְַ  איִשׁ  איֵן  כּיִ  ויַּרַאְ  וכָֹה  כֹּה 

בּחַוֹל“.
’באר  בספר  נפלאה  אמרה  מובאת  זה  פסוק  על 
משה‘לע  רבי  הרה“ק  מאת  התורה,  על  משה‘ 
מקאז‘ניץ  המגיד  הרה“ק  של  בנו  זיע“א,  מקאז‘ניץ 
זיע“א. ומספר שם כי שמע מפי הרה“ק הרבי ר‘ ברוך 
יהודים  חבורת  באו  אחת  שפעם  זיע“א,  ממעז‘יבוז‘ 
וסיפרו לפניו על מושל  לשבות אצלו בשבת קודש, 
העיר בה הם דרים, שרשע מרושע הוא ומרע להם עד 
מאוד, וצעקתם גדלה עד לשמים כי כבר אינם יכולים 

לסבול ולעמוד בגזירותיו הנוראות.
אין  כי  ’וירא  הכתוב,  בלשון  ברוך  רבי  להם  השיב 
איש‘ - זהו מושל זה, אשר אינו נוהג כבן אדם כלל, 
ולא תואר אדם לו, על כן ’ויך את המצרי‘ - יש להכות 

ולהרוג את הרשע. אך שבת היום מלזעוק, ’ויטמנהו 
בחול‘ - יש להמתין ליום חול ורק אז להפילו.

כך דרש הרבי את הפסוק בדרך צחות, ועל ידי זה 
פעל ישועה לאותם היהודים, ואכן פעלו הדברים את 

פעולתם ונפטרו מאותו רשע.

גדולה ענוה
וכח  בקולו  הפרשה  עוסקת  בה  השלישית  הפעם 
יתברך  ה‘  היא כאשר שלחו  רבינו,  דיבורו של משה 
שנים  לאחר  זה  היה  ממצרים.  ישראל  את  לגאול 
רבות, בהיותו בארץ מדין, רועה את צאן יתרו חמיו, 
והנה מתגלה הקדוש ברוך הוא אליו במעמד הסנה, 
ומצווהו להיות מושיען של ישראל ולבשר להם את 

בשורת הגאולה.
יתברך,  ה‘  בפני  משה  העלה  טענות  וכמה  כמה 
כי לא ראה עצמו כלל כמי שראוי לבוא ולגאול את 
ישראל. ולבסוף, לאחר שהשיב לו הקדוש ברוך הוא 
י):  ד  (שם  ה‘  תשובה על כל פרט מדבריו, אמר לפני 
ֹם גּםַ מאֵזָ  ִלשְׁ ”לֹא איִשׁ דּבְרָיִם אנָֹכיִ גּםַ מתִּמְוֹל גּםַ משִּׁ
טען  אנָֹכיִ“.  וֹן  לשָׁ וּכבְדַ  פּהֶ  כבְדַ  כּיִ  עבַדְּךֶָ  אלֶ  דּבַּרֶךְָ 
משה, כי מגמגם הוא בלשונו, ולא יוכל לעמוד ולדבר 

לפני ה‘.
אך גם על כך השיבו הקדוש ברוך הוא כי לא צדקה 
אוֹ  אלִּםֵ  ישָׂוּם  מיִ  אוֹ  לאָדָםָ  פּהֶ  שָׂם  ”מיִ  כי  טענתו, 
ואְנָֹכיִ  לךְֵ  ועְתַּהָ  ה‘:  אנָֹכיִ  הֲלֹא  עוִּרֵ  אוֹ  פקִּחֵַ  אוֹ  חרֵשֵׁ 
פסוקים  (שם  תּדְבַּרֵ“  ֶר  אֲשׁ והְוֹריֵתיִךָ  פּיִךָ  עםִ  אהֶיְהֶ 
כח  בענין  ועוסקת  שם  התורה  ממשיכה  וכך  יא-יב). 
דיבורו של משה, אשר יוכל לדבר ברצות ה‘, וגם ניתן 

לו אהרן אחיו הלוי להיות לו לפה.

שכינה עמו
בכי הנער אשר  נשוב אל הפעם הראשונה, בקול 
ו)  ב  (שמות  נאמר  בפסוק  פרעה.  בת  בתיה  שמעה 
ופירש  בֹּכהֶ“.  נעַרַ  והְנִּהֵ  היַּלֶדֶ  אתֶ  ותַּרִאְהֵוּ  ”ותַּפִתְּחַ 
’ותפתח  כך,  הפסוק  מתפרש  פשוטו  לפי  כי  רש“י 
לפי  אולם  הילד‘.  ’את   - ראתה  מי  את   - ותראהו‘ 
’ותראהו‘ אינו הולך על הילד, אלא שראתה  מדרשו 

עמו שכינה.
יב:):  (דף  ומקור הדברים מן הגמרא במסכת סוטה 
”‘ותפתח ותראהו את הילד‘, - ’ותרא‘ מיבעי ליה. אמר 
רבי יוסי ברבי חנינא, שראתה שכינה עמו“. ומשמע, 
הקדושה,  לשכינה  רומזת  ה“ו  אותיות  תוספת  כי 
הן  האחרונות  ו“ה  אותיות  הקדוש,  הוי“ה  בשם  כי 
קודשא בריך הוא ושכינתיה (ראה במהרש“א שם בשם 

רבינו בחיי).

ילד או נער
ילד  ליה  קרי   - בכה‘  נער  ”‘והנה  שם:  אמרו  עוד 
וקולו כנער, דברי רבי  ילד  וקרי ליה נער, תנא, הוא 
יהודה. אמר לו רבי נחמיה, אם כן עשיתו למשה רבינו 
בעל מום, אלא, מלמד שעשתה לו אמו חופת נעורים 

בתיבה, אמרה, שמא לא אזכה לחופתו“.

כלומר, לדעת רבי יהודה היה משה ילד, אך קולו 
נשמע כקול נער בדרך פלא. על כך טוען רבי נחמיה 
כי אינו שבח אלא מום, וכפי שביאר רש“י שם, שמשה 
לכן  השיר.  לעבודת  פגום  בקול  נפסל  ולוי  היה,  לוי 
מפרש רבי נחמיה שהיתה התיבה עשויה כחופתו של 

נער, כי מי יודע אם תזכה לראות בחתונתו.

שיבוש חשבונו של פרעה
בעצם דברי רבי יהודה, כתב בזה בכלי יקר פירוש 
יקר, כי הטעם שעשה הקדוש ברוך הוא את קולו של 
משה כנער, כדי שתחשוב בת פרעה שגילו גדול יותר 
נולד עוד קודם  כי  זה תאמר  ידי  ועל  מכפי שנראה, 
היאורה,  הילוד  הבן  כל  את  להשליך  גזירה  שנגזרה 
להצילו  תוכל  ובזה  האצטגנינים,  שראוהו  זה  ואינו 

ללא שתחשוש מגזירת אביה פרעה.
התורה,  על  משה  (תורת  זיע“א  סופר  החתם  ורבינו 
נאמר  הנה  נפלא;  חשבון  בזה  חישב  שמות)  פרשת 
בכרס  ששה  במצרים  ילדו  ישראל  נשות  כי  בתורה 
אחת. אולם משה רבינו הרי נולד יחיד בלידתו. אם כן 
יש לומר שהיה גדול כוחו כנגד ששה תינוקות. והרי 
ביום שהונח ביאור היה בן שלושה חדשים, כי עד אז 
הצפינתו אמו, צא וחשוב שלושה חדשים כנגד ששה 
והרי  חדשים.  י“ח  בן  כתינוק  היה  כן  אם  תינוקות, 
לדעת רבי יהודה אין התינוק יונק אלא עד י“ח חודש 
(ראה גיטין עה:). אם כן באמת היה כנער בשעה זו, כי 
אין התינוק נקרא כן אלא כל זמן שיונק, ולאחר מכן 

נקרא נער, וראוי קולו להיות כקול נער.
לינוק  המשיך  עדיין  משה  הפשט  שלפי  [ואע“פ 
אצל אמו כמו שנאמר (שמות ב ח-ט) ’ותאמר לה בת 
פרעה לכי ותלך העלמה ותקרא את אם הילד ותאמר 
לה בת פרעה היליכי את הילד הזה והינקהו לי ואני 
מכל  ותניקהו‘,  הילד  האשה  ותקח  שכרך  את  אתן 
מקום כבר היה נחשב כנער, כיון שהיה כמו אחר י“ח 

חודש].
על כל פנים, מכל זה למדנו כי טעם השינוי נועד 
כדי לשבש את חשבון המצרים, כדי שלא ידעו אימתי 
כך  אחר  והן  שתצילו,  כדי  פרעה  בת  לגבי  הן  נולד, 
יחשוד  שלא  אצלו,  משה  שגדל  עצמו  פרעה  לגבי 

שזה התינוק הוא מי שראו האצטגנינים.
דברי  על  לעמוד  אנו  מבקשים  כאן  בדברינו  אכן, 
כנער.  רבינו  משה  של  קולו  שהיה  שאמר  יהודה,  ר‘ 
מה בא הדבר ללמדנו, ולשם מה נועד. על פי פשוטו 
כבר נתפרש כי היה הדבר כדי לשבש את חשבונו של 

פרעה, אך כאן נבקש לעמוד על עומק הדברים.

מילדי העברים הוא זה
פירוש  זצ“ל  רבי מאיר שפירא  הגאון  כך אמר  על 

נפלא.
בריה  רואה  שאינו  הילד  טבע  שבעולם,  בנוהג 
בעולם מלבדו. אם בוכה הוא - הרי זה משום שהוא 
עצמו מצטער, בין אם רעב או עייף הוא או דבר מה 
למחיצתו  חוץ  לצאת  יכול  אינו  אך  לו.  מציק  אחר 

והנה נער בוכה

גיליון י"ג
שמות תשפ"ו

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

כי עבדך ערב את הנער • מי נקרא נער? • סוד נע"ר: נפש, עין, רוח

דברי תורה מאת 
רבי מנחם מנדל
פומרנץ שליט"א

(רעוא דרעוין
פרשת שמות תשפ"ה

ביהמ"ד באר ישראל)



הילד  גדל  כאשר  אולם  אחרים.  של  בצערם  להכיר 
ונעשה נער, מתפתח שכלו וכח הכרתו, ויכל להביט 
אל מחוצה לו, ולראות בסבלו של רעהו. תחילה של 
של  גם  מכן  ולאחר  אליו,  הקרובים  משפחתו  בני 

הרחוקים.
של  קולו  את  בתחילה  בתיה  שמעה  כאשר  והנה, 
הוא,  ילד  של  בכי  כי  סבורה  היתה  הבוכה,  משה 
’ותראהו את הילד‘, תינוק הנתון בסכנה השט לבדו 
הוא  כך  על  ודאי  ממנו,  רחוקים  ואמו  ואביו  ביאור, 
מן  אותו  ומשתה  בתיה  הצילתו  כאשר  אולם  בוכה. 
המים, ראתה כי אין הבכי נפסק, ועל כך התפלאה, כי 

מדוע יבכה עכשיו כאשר מצוי הוא בידים בטוחות. 
כאשר התבוננה בזה הבינה, כי אין זאת אלא קולו 
עליהם.  ובוכה  אחיו  של  בסבלותם  הרואה  נער,  של 
שעתיד  מי  אלא  עצמו,  על  הבוכה  סתם  ילד  זה  אין 
להיות מנהיג לבני ישראל, ובוכה על אחיו שלא זכו 
והושלכו אל היאור. ועל זה אמרה - ’מילדי העברים 
זו,  מידה  תמצא  ישראל  בני  בקרב  רק  כי  זה‘,  הוא 
מראש  שנועד  מי  ורק  אחיהם.  צרת  על  שבוכים 
ובבכייתו  בקולו  לבטא  יכול  ליהודים,  מנהיג  להיות 

את דאגתו לעמו, ולשאת בעול עם הציבור.

נער בוכה - זה אהרן
’והנה  וכאן הוא המקום להביא ביאור אחר בענין 
נער בוכה‘, אשר מחד גיסא יש בו מהלך חדש בביאור 
מאידך  אולם  כאן,  עד  שנתבאר  כפי  שלא  הפסוק, 
המוסר  לדברי  ינתק  בל  בקשר  הוא  קשור  גיסא 
הנלמדים מתוך הפירושים הקודמים במעלת הנושא 

בעול עם חבירו, וכפי שנתבאר.
חז“ל  דברי  את  כאן  הטורים  בעל  הביא  הנה,  כי 
 - בוכה‘  ’נער  כי  שפירשו  קס“ו),  רמז  שמעוני  (ילקוט 
אצל  אמו  שהניחתו  הטורים  הבעל  וביאר  אהרן,  זה 
התיבה. ורמז לדבר, כי ’נער בכה‘ בגימטריא ’זה אהרן 

הכהן‘ (743).

בלב אחד
בשעה  המעשה  תמונת  בפנינו  עולה  זה  מפירוש 
על  בנה  את  ושילחה  יוכבד  עמדה  שבה  זו,  נוראה 
לעשות  חושים  נחלצו  המשפחה  בני  כל  היאור.  פני 
להשליך  עומדת  הגזירה  אשר  בעת  יכולתם,  כפי 
כי  הבינו  אשר  ויוכבד  עמרם  היילוד.  הבן  כל  את 
ועושים  עומדים  בביתם,  בנם  את  לשמור  יוכלו  לא 
מעשה אשר אינו נתפס כלל, נוטלים את בנם יקירם 
ומניחים   - אורה  ביתם  את  הממלא  עיניהם  מחמד 
בסופו.  יעלה  מה  שידעו  בלא  גומא,  בתיבת  אותו 
ודאי עמדו ההורים ונשאו קול תפילה לה‘ יתברך כי 
ישמור את בנם מכל רע. הבת הגדולה מרים עומדת 
מרחוק לדעה מה יעשה לו, והנה כאן שמענו כי גם 
אהרן אשר היה נער בן שלוש שנים באותה העת, גם 
עריסת  יד  על  עמד  אלא  בצלחת,  ידו  טמן  לא  הוא 
אחיו ובכה בקול גדול. ולא על עצמו בכה, אלא על 

אחיו הנתון בסכנה.
הרי לנו גם כאן אותו מוסר השכל, על מעלת בני 
נושאים בעול  כולם  רבינו שהיו  משפחתו של משה 

עם קרוביהם כבר בהיותם רכים בשנים.
כל  יחיה  לבל  העבודה,  בדרך  אנו  גם  ניקח  מכאן 
אדם לעצמו, אלא ישתף עצמו עם הציבור. ואף שאין 
רבינו,  משה  של  הגדול  אורו  את  להשיג  יכולים  אנו 

לכל הפחות נוכל להיות נושאים בעול עם חברינו.

המלאך ההולך לפני מחנה ישראל
בזה  ולהציג  העיר,  אל  לבוא  אנו  מבקשים  ומכאן 
מהלך נוסף, אשר יש בו מעט מדרך הרמז וגם מדרך 

הסוד הוא כלול, לבאר מה ענין הנער לכאן.
פתחם של דברים בדברי רבינו החתם סופר זיע“א 

(דרשות חתם סופר ח“א, דרוש לז‘ אדר שני תק“ע). 
בדבריו עומד רבינו על מאמר חז“ל שראתה עמו 
נון,  בן  ביהושע  שנאמר  מה  פי  על  ומפרש  שכינה, 
שבהיותו  יא)],  לג  (שמות  ’נער‘  נקרא  הוא  גם  [אשר 
יד)  (יהושע ה  ביריחו בא לקראתו מלאך ה‘, ואמר לו 

”אֲניִ שַׂר צבְאָ ה‘ עתַּהָ באָתיִ“. 
כי כאשר אמר  יח),  (תנחומא משפטים  ודרשו חז“ל 
ה‘ למשה רבינו שילך לפני ישראל שר צבא ה‘, מיאן 

פניו  על  ונפל  ראהו  יהושע  ואילו  קיבלו,  ולא  בדבר 
ביראה.

דחיית מלאך מט"ט בימי משה
זה  דבר  מסופר  כאשר  הקדושה  בתורה  והנה, 
בני  לפני  מלאך  לשלוח  הוא  ברוך  הקדוש  שרצה 
ישראל נאמר בזה הלשון (שמות כג כ-כא): ”הנִּהֵ אנָֹכיִ 
ְמרָךְָ בּדַּרָךְֶ ולְהֲַביִאֲךָ אלֶ המַּקָוֹם  ֹלחֵַ מלַאְךְָ לפְנָיֶךָ לשִׁ שׁ
בּוֹ  תּמַּרֵ  אלַ  בּקְֹלוֹ  ְמעַ  וּשׁ מפִּנָיָו  ָמרֶ  השִּׁ הֲכנִֹתיִ:  ֶר  אֲשׁ
רש“י  ופירש  בּקְרִבְּוֹ“.  ְמיִ  שׁ כּיִ  ְעֲכםֶ  לפְשִׁ ישִָּׂא  לֹא  כּיִ 
אמרו  ”ורבותינו  בקרבו‘:  שמי  ’כי  התיבות  את  שם 
בגימטריא  מטטרו“ן  רבו.  כשם  ששמו  מטטרו“ן,  זה 

שד“י“.
הפנים  שר  ישראל  את  שינהיג  לכך  אפילו  אמנם, 
רבינו,  משה  הסכים  לא   - מט“ט  מלאך  מעלה,  של 
השכינה  להשראת  ישראל  יזכו  כי  ה‘  מאת  וביקש 
(שמות  עצמה ולא על ידי מלאך, ואמר לפניו יתברך 
לג טו) ”אםִ איֵן פּנָיֶךָ הֹלכְיִם אלַ תּעֲַלנֵוּ מזִּהֶ“. והקדוש 
ברוך הוא נענה לו והשיבו (שם פסוק יז) ”גּםַ אתֶ הדַּבָרָ 
ואָדֵעֲָךָ  בּעְיֵניַ  חןֵ  מצָאָתָ  כּיִ  אעֶשֱֶׂה  דּבִּרַתְָּ  ֶר  אֲשׁ הזַּהֶ 

ֵם“. בּשְׁ
היה  יהושע  אל  שבא  המלאך  כי  כן,  אם  נמצא 
לו הרשות  ניתנה  מלאך מט“ט, אשר בימי משה לא 
לבוא ונדחה על ידי משה רבינו, אך עתה בא ולא היה 
יהושע יכול לדחותו, והוא זה שיצא לפני בני ישראל 

לכבוש להם את הארץ.

מטטרו"ן נקרא 'נער'
טז:  (יבמות  התוספות  בעלי  רבותינו  כתבו  והנה 
וחולין ס. ד“ה ’פסוק‘), כי המלאך מטטרו“ן נקרא ’נער‘. 
הוא  נקרא,  נער  המשרת  ”השר  הפייט,  שאמר  וכמו 

כמו  ירד,  בן  חנוך  והוא  והנורא“.  הנכבד  מטטרון 
תורה)  לשמחת  (יוצרות  אחר  במקום  הפייט  שאמר 

”תּקַּיִף מטְטַרְוֹן שָׂר, הנַּהֶפְּךְַ לאְשֵׁ מבִּשָָׂר“. 
(זוהר חדש מדרש  בדומה לזה אמרו בזוהר הקדוש 
לנַּעַרַ  ”חֲנֹךְ  ו)  כב  (משלי  הפסוק  על  מד.)  דף  ח“ב  רות 
מטטרו“ן  הוא  דא  לנער‘  ”‘חנוך  וז“ל:  דרַכְּוֹ“,  פּיִ  עלַ 
ביה  ואנהיג  מתתא  הוא  ברוך  הקדוש  ליה  דמשיך 
[לגבי תתאי], ’על פי דרכו‘ - לפום אורחיה דלתתא“. 
של  הפנים  שר  המלאך  הוא  לנער‘  ’חנוך  כי  כלומר, 
’נער‘, שמשך אותו הקדוש ברוך הוא  מעלה הנקרא 

מלמטה והעלהו למעלה.
ה  (בראשית  שכתוב  מה  על  הקדוש  הזוהר  וכוונת 
אֹתוֹ  לקָחַ  כּיִ  ואְיֵננֶּוּ  האָלֱֹקיִם  אתֶ  חֲנוֹךְ  ”ויַּתִהְלַּךְֵ  כד): 
ְטאָ  אלֱֹקיִם“. ופירש בתרגום יונתן: ”וּפלְחַ חֲנוֹךְ בּקְוּשׁ
והְאָ ליֵתוֹהיִ עםִ דיַיְריֵ ארַעְאָ, אֲרוּם אתִנְגְיִד  קדֳםָ ה‘, 
ְמיֵהּ מיִטטַרְוֹן  וסְלַיִק לרִקְיִעאָ בּמְיֵמרַ קדָםָ ה‘, וּקרְאָ שׁ
הארץ,  דיירי  עם  איננו  ”והרי  פירוש:  רבַּאָ“.  ספַרְאָ 
משום שנפטר ונסתלק לשמים לפני ה‘, ונקרא שמו 
מטטרו“ן הסופר הגדול“. הנה כי כן זהו רמז הכתוב: 
מלאך  שנעשה  חנוך  כי  דרכו“,  פי  על  לנער  ”חנוך 

מט“ט נקרא נער.
בתיה,  שראתה  הבוכה  הנער  כי  יתפרש,  זה  לפי 
היה המלאך מטטרו“ן, כי ראתה בתיה עד היכן מגיעה 
שהיה  עד  בעריסה,  כאן  השוכב  הילד  של  מעלתו 
המלאך בוכה מחמתו, שלא ניתנה לו הרשות ללכת 
בין  עמד  יהושע  ימי  ועד  בימיו,  ישראל  מחנה  לפני 

שמים וארץ וציפה לשליחותו.
זהו שפירש רש“י שראתה עמו שכינה, כי מתוך כך 
שראתה את ה‘נער‘ בוכה, ראתה שבימי משה רבינו 
אמצעי,  שום  ללא  בישראל  עצמה  השכינה  תשרה 

להם  יראה  ובעצמו  בכבודו  הוא  ברוך  הקדוש  אלא 
פנים וילכו לפניהם.

לפרש  קס“ו)  רמז  שמעוני  (ילקוט  חז“ל  אמרו  והנה 
”המלאך שהיה  זהו  כי  בוכה‘,  נער  ’והנה  את הפסוק 
ב  (זכריה  שנאמר  נער,  נקרא  שמלאך  עמו,  מתלוה 
תשב  פרזות  לאמר  הלז  הנער  אל  [דבר]  ’רוץ  ח) 
מובנת  סופר  החתם  רבינו  דברי  ולפי  ירושלים‘“. 
בוכה  שהיה  מטטרו“ן  מלאך  שהוא  קדשם,  כוונת 

מחמת משה רבינו שנתלוותה אליו שכינה.
משה  של  הגדולה  מעלתו  כי  העולה,  תורת  זאת 
רבינו היתה בכך שהיה דבוק תמיד בשכינה הקדושה, 

ולא נפרדה ממנו כלל.

רק משה רבינו מדבר עם מלאך מט"ט
והנה, סוד זה ש‘נער בוכה‘ הוא מלאך מט“ט, כתבו 
גם המגלה עמוקות בפרשתנו. ועל פי זה מפרש שם 
וקולו  ילד  משה  היה  כי  שאמר  יהודה,  ר‘  דברי  את 
כקול  עבה  קולו  שהיה  לומר  הכוונה  שאין  כנער, 
נער, כי אם כן פסול הוא לעבודת שירת הלויים, אלא 

שהיה קולו קול המלאך הנקרא נער.
החתם  דברי  עומק  את  נבין  אלו  דברים  פי  על 
סופר, שכתב כי הנער הבוכה הוא מלאך מט“ט שבכה 
משה  נשמת  כי  עולה  האמור  לפי  אך  משה.  מחמת 
 - בכיו  קול  היה  כן  על  המלאך,  עם  מחוברת  היתה 
שיכול  הוא  לבדו  רבינו  משה  כי  ממש,  המלאך  קול 

לדבר עמו.
לא  נחמיה  ר‘  גם  בוודאי  כי  לומר  יש  ומעתה 
חלק על פירוש זה, אלא שטען כי כך יש לפרש על 
גם את פשט הפסוק,  יש לבאר  ומכל מקום  סוד,  פי 
ולפי פשוטו יתבאר כי עשתה לו אמו חופת נעורים 

בתיבה.

אני בצדק אחזה פניך
ה‘נער‘,  בענין  הדברים  המשך  את  שנביא  קודם 
הרה“ק  רבינו  של  קדשו  דברי  את  להביא  לנו  ראוי 
דהילולא  יומא  אשר  זה,  בענין  זיע“א  יששכר  הבני 

שלו חל בשבת קודש פרשת שמות השתא (תשפ“ה).
וכך כותב רבינו בספרו (מאמרי חודש אדר מאמר ב - 

שקל הקודש, דרוש א):
אמר  אבהו,  ר‘  ”אמר  י:):  (בבא בתרא  בגמרא  איתא 
משה לפני הקדוש ברוך הוא, ’רבונו של עולם, במה 
ובפשטות  תשא‘“.  ’בכי  לו,  אמר  ישראל‘.  קרן  תרום 

כוונת הגמרא לנתינת מחצית השקל.
דאיתא  מה  פי  על  הדבר  עומק  את  רבינו  ומפרש 
עמוד א), ”רבי אלעזר יהיב פרוטה לעני  (שם  בגמרא 
טו)  יז  (תהלים  דכתיב  אמר,  [מתפלל],  מצלי  והדר 
’אני בצדק אחזה פניך‘“. וידוע (ראה זוהר חדש פרשת 
תפילות  את  המעלה  הוא  מט“ט  מלאך  כי  בראשית) 
התפילות  כי  הקדמונים  המקובלים  וכתבו  ישראל, 
מתתקנ“ה  למעלה  העליונים,  לעולמות  עד  עולות 
(599) רקיעים כמנין ’השמים‘ [כי מ“ם סופית מנינה 
כך  ישראל  של  זכותם  גודל  כפי  אמנם,  מאות].  שש 
יכול המלאך להעלות את תפילותיהם למעלה יותר, 

ואם אין להם זכות - אין בו הכח.
כאשר נמצא המלאך למטה, אז נקרא ’נער‘, וכאשר 
מתעלה למעלה - נקרא ’זקן‘. וזהו סוד דברי הגמרא 
שהבאנו למעלה, כי את הפסוק ’נער הייתי גם זקנתי‘ 
כי  הפנים.  שר  מט“ט  מלאך  והוא  העולם,  שר  אמר 
בתחילה נקרא ’נער‘, ’כי נער ישראל ואהבהו‘, אולם 
לגבהי  עד  התפילות  את  להעלות  בכוחו  יש  כאשר 
’גם  וזהו הנקרא  מרומים אז הוא כזקן מלא רחמים, 

זקנתי‘.
זהו שאמרו חז“ל, כי במה תרום קרן ישראל - ב‘כי 
מעלים  הצדקה  ידי  על  כי  צדקה.  מתן  היינו  תשא‘, 
את התפילות למעלה למעלה, כי זוהי הזכות הנותנת 
ישראל  קרן  מתרוממת  ובזה  להעלותן,  למלאך  כח 

למעלה מכל הרקיעים.

עיקר הצדקה - בתורה ודעת
אין  לבד,  בממון  היא  הצדקה  כי  אדם  יאמר  ואל 
את  גומל  ישראל  לבני  דעת  המלמד  כי  כן,  הדבר 
הגדולה שבצדקות, כי אין עני אלא בדעת, ומי שחסר 

אין זה ילד סתם הבוכה על עצמו, אלא 
מי שעתיד להיות מנהיג לבני ישראל, 
ובוכה על אחיו שלא זכו והושלכו אל 

היאור. ועל זה אמרה - 'מילדי העברים 
הוא זה', כי רק בקרב בני ישראל תמצא 

מידה זו, שבוכים על צרת אחיהם 

ב

עינים מאירות



תורה - חסר הכל. 
והנה משה רבינו נהג טובת עין בישראל ומסר להם 
את פלפולה של תורה (ראה נדרים לח.). ומשה רבינו 
הוא הדעת הכולל של כל ישראל (ראה בזוהר הקדוש 
ח“ב דף רכא.), וכל התורה כולה נקראת על שמו, כמו 
ֶה עבַדְּיִ“, ועמד  ג כב) ”זכִרְוּ תּוֹרתַ מֹשׁ שנאמר (מלאכי 
חכמים  בתלמידי  שיש  הדעת  וכל  לישראל.  ונתנה 
היו  כן  ועל  רבינו.  ממשה  שורשה   - ודור  דור  בכל 
ואומרים  ’משה‘,  בשם  זה  את  זה  משבחים  החכמים 

(שבת קא:) ’משה, שפיר קאמרת‘.
את  להעלות  הצדקה  מעלת  שגדולה  כיון  כן,  אם 
מכל  יותר  בדעת  שעושים  צדקה  וגדולה  התפילות, 
הצדקות, על כן, כאשר שאל משה את הקדוש ברוך 
תשא‘,  ’בכי  השיבו  ישראל‘,  קרן  תרום  ’במה  הוא 
היינו שאתה עצמך תשא את ראשם ותרים את קרנם 
בכל דור ודור, כי בכח תורתך שילמדו חכמי ישראל 
מכל  למעלה  ויתרוממו  ירומו   - דעתך  לרוחב  ויזכו 

הרקיעים.
לאחרים  ודעת  תורה  המלמד  מעלת  כי  לנו,  הרי 
מישראל  אדם  בני  לקרב  והזוכים  מאוד,  שגבה 
למעייני הדעת - כוחם גדול ועצום, וסגולה עצומה 
הדבר  ועיקר  למעלה.  תפילותיהם  להעלות  בידם 
מתקיים במשה רבינו ע“ה, כי הוא האיש אשר הורה 
את דרך לימוד התורה, ונהג טובת עין בישראל ליתן 

להם את כל אשר קיבל.

נער הייתי גם זקנתי
יהודה  רבי  דברי  יאירו  יששכר  הבני  דברי  לפי 

בענין קול הנער באור יקרות מזוקק שבעתיים.
צדקה,  במתן  השלם  האדם  היה  רבינו  משה  הן 
שלימדם  במה  ישראל  כל  עם  עשה  ה‘  צדקת  שהרי 
יונקים  הדורות  שבכל  החכמים  תלמידי  וכל  תורה, 
עתיד  ותיק  שתלמיד  מה  וכל  חכמתו,  ים  משפע 
לחדש נמסר לו, ואין צדקה כצדקה זו. ולא זו בלבד, 
תפילותיהם  ויעלו  ישראל  קרן  תרום  ידו  שעל  אלא 
למעלה מכל הרקיעים, כי הרִבה זכויות הן בעצמו והן 

על ידי החכמים הבאים מכוחו.
וראתה  התיבה  את  בתיה  פתחה  כאשר  כן,  אם 
את משה, תחילה היה קולו כנער, כפי שפירש הבני 
התפילות  את  מטטרו“ן  שמעלה  קודם  כי  יששכר 
הדבר  היה  ולא  נער.  בבחינת  הוא  הרי  למעלה 
פשוט כלל וכלל, כי מלאה כל ארץ מצרים מזעקתם 
משה  משנולד  עתה  אך  ישראל,  בני  של  ושוועתם 
 - בוכה  נער  והנה  אורה,  הבית  כל  נתמלא  רבינו 
ומבקש להעלות את התפילות למעלה, הוא  מעורר 

משה - היחיד שיש בכוחו לדבר עם מטטרו“ן.
משה  עשה  אכן  כי  נתברר  הפרשה  בהמשך  ואכן, 
את תפקידו ורומם את בני ישראל, ועל כן נאמר לו 
אתֶ  ואְסָפַתְָּ  ”לךְֵ  טז)  ג  (שמות  הסנה  במעמד  למשה 
הייתי  ’נער  כי  ’זקנה‘,  כאן בחינת  הרי  ישְִׂראָלֵ“,  זקִנְיֵ 
ישראל  את  לגאול  הזמן  הגיע  והנה  זקנתי‘,  וגם   -
לכָםֶ  העֶשָׂוּי  ואְתֶ  אתֶכְםֶ  פּקָדַתְּיִ  ”פּקָֹד  מצרותיהם, 
עליון  למקום  התפילות  עלו  כבר  כי  (שם),  בּמְצִרְיָםִ“ 
והתקבלו ברצון לפני ה‘ יתברך, ונעשה המלאך ’זקן‘. 

כי עלתה שוועתם אל האלקים ונתקבלה תפילתם.
דברי  מחיבור  נפלאים  דברים  בידינו  נמצאו 
סופר  והחתם  עמוקות  המגלה  הקדושים,  רבותינו 
שר  זהו  בוכה‘  ’נער  כי  יששכר.  הבני  דברי  עם  יחד 
כדי  רבינו,  משה  של  גרונו  מתוך  הבוכה  הפנים, 
שיתקבלו תפילותיהם של ישראל וייגאלו במהרה. כי 
משה רבינו לבדו הוא שעמד בדרגתו של שר הפנים 
שגבהה  אלא  בלבד  זו  ולא  עמו,  לדבר  יכול  והיה 
מעלתו יותר, עד שפעל כי הקדוש ברוך הוא בעצמו 
ילך לפני בני ישראל וישרה שכינתו עליהם, ולא על 

ידי המלאך.

כי עבדך ערב את הנער
אמנם, מבקשים אנו להביא בזה עוד תוספת טעם, 

אשר על ידה יתבארו הדברים עוד באופן נפלא.
מיד  ’נער‘,  של  בענינו  אנו  עוסקים  כאשר  הנה, 
’נער‘  יוסף הצדיק הנקרא  ליבנו את  אנו על  מעלים 
(בראשית לז ב), ”והְוּא נעַרַ אתֶ בּנְיֵ בלִהְהָ ואְתֶ בּנְיֵ זלִפְּהָ 

ֵי אבָיִו“, וכן בבנימין אחיו הקרוי נער, כאשר אמר  נשְׁ
עליו יהודה (שם מד כד) ”כּיִ עבַדְּךְָ ערָבַ אתֶ הנַּעַרַ“.

פשרה  על  לעמוד  אנו  מבקשים  שכך,  ומכיון 
עצמו,  על  יהודה  שנטל  מופלאה  ערבות  אותה  של 

והתחייב להשיב את בנימין אל יעקב אביו.

נידויו של יהודה
והרבה  היתה,  פשוט  דבר  לא  יהודה,  של  ערבותו 

נצטער אותו צדיק על ידה. 
למענה,  מיהודה  נדרשה  עצומה  נפש  מסירות 
רב  ”אמר  יא:):  (דף  מכות  במסכת  הגמרא  וכדברי 
ושם  הפרה“.  צריך  תנאי  על  נידוי  רב,  אמר  יהודה 
בנימין  על  ערב  אשר  מיהודה,  לדבר  ראיה  הביאו 
ט)  מג  (בראשית  שנאמר  כמו  אביו,  יעקב  לפני  אחיו 
לךְָ  וחְטָאָתיִ  לפְנָיֶךָ  והְצִּגַתְּיִו  אלֵיֶךָ  הֲביִאֹתיִו  לֹא  ”אםִ 
מדרשת  שם  והביאו  הבא.  בעולם  גם   - היַּמָיִם“  כּלָ 
ישראל  שהיו  שנה  ארבעים  אותן  כל  כי  הפסוקים, 
במדבר, היו עצמותיו של יהודה מגולגלין בארון ולא 
היה שלדו קיים ועומד, לעומת שאר השבטים שהיה 
שלדן קיים, עד שעמד משה ובקש עליו רחמים. ורק 
לאחר ריבוי תפילות הוכנס יהודה לישיבה של מעלה 

לשאת ולתת עם החכמים ולהבין את דבריהם.
וכל דברי הגמרא פלא על פלא, מה היה תוכן נידויו 
של יעקב אבינו שהתיר משה רבינו, ומדוע לא התיר 
רבינו  בזה  וכבר עמד  הנידוי.  אבינו עצמו את  יעקב 
כמה  זה  לענין  ונדרשנו  שם,  הקדוש  החיים  האור 

פעמים [ראה במאמרנו לפרשת ויגש].
אולם כאן מבקשים אנו לעמוד על נקודת הערבות 

המקשרת אותנו אל ה‘נער‘ אשר בו אנו עוסקים.

שכרו של יהודה
סופר  החתם  לרבינו  נפלא  דבר  נמצא  זה  בענין 
דברי  הביא  אשר  ויגש),  פרשת  משה  (תורת  זיע“א 
ג),  יג  רבה  (במדבר  נשא  בפרשת  הנוראים  המדרש 
שמחמת ששמע יוסף את אחיו אומרים לפניו ’עבדך 
אבינו‘ ושתק, נקרא בחייו ’עצמות‘,  שנאמר (בראשית 
יהודה  ואילו  מזה“.  עצמותי  את  ”והעליתם  כה)  נ 
הקטן  אחיו  לפני  עצמו  והשפיל  הנער  את  שערב 

ממנו, זכה שבטו להקריב ראשון בחנוכת הנשיאים.
בכך  הגדולה  המעלה  מהי  סופר,  החתם  ומקשה 
שהקריב נשיא יהודה ראשון. הלא המקריב הראשון 
השמיני  יום  הוא  ניסן,  חודש  ראש  ביום  הקריב 
בו  אך  עטרות,  עשר  זה  יום  נטל  ואמנם  למילואים, 
ואבל  השמחה,  ונתערבה  ואביהוא  נדב  מתו  ביום 
גדול היה אז לישראל, ולכאורה מוטב היה לו להקריב 

ביום השני.

כיצד הסכימו יעקב ויהודה לנידוי
נידוי  יהודה  שנתחייב  מה  כי  רבינו,  כותב  אלא 
והתגלגלו עצמותיו בארון, היה משום שאמר לאביו 
היַּמָיִם“,  כּלָ  לךְָ  ”וחְטָאָתיִ  ט)  מג  (בראשית  יעקב 
ומשמעות הדברים היא גם לעולם הבא, מריבוי תיבת 
יו"ד סי' רכח  ’כל‘. וכפי שלמדו מזה (ראה בשלחן ערוך 
סעיף מה) כי לאחת השיטות, המנדה עצמו מן העולם 

הבא אפילו על תנאי - אין לו התרה.
יהודה  הסכים  כיצד  מאוד,  קשה  כן  שאם  אלא 
יעקב אבינו  והיאך הכניס  זה,  נידוי  לקבל על עצמו 
את יהודה בענין זה מלכתחילה, והניח לו לנדות את 
הבא,  העולם  לחיי  הנוגע  בדבר  גם  תנאי  על  עצמו 
נתקיים  אם  ואפילו  התרה,  מועילה  לא  זה  על  והרי 

התנאי.

כל הימים - לעולם הבא או לימות המשיח
לכך  המקור  כאמור  הנה  כי  סופר,  החתם  ומבאר 
שקיבל יהודה על עצמו נידוי גם מחיי העולם הבא, 
אולם  הימים‘.  כל  לאבי  ’וחטאתי  שאמר  ממה  הוא 
יב:),  (דף  ברכות  במסכת  מצינו  הרי  לזה  בדומה 
שנחלקו התנאים לענין הזכרת יציאת מצרים בלילות 
או  הלילות,  את  לרבות  חייך‘  ימי  ’כל  דורשים  האם 

להביא לימות המשיח.
בדבריו  יהודה  שנתכוון  מנין  להבין,  יש  מעתה 
המשיח  לימות  שמא  הבא,  העולם  מן  עצמו  לנדות 
יהיה  וממילא  הזה,  שבעולם  התיקון  לעולם  נתכוון, 

אפשר להתיר לו את נידויו.

עולם התיקון - על ידי יוסף
להוכיח  יש  חשבון  בדרך  כי  רבינו  מפרש  אכן 
שדיבר יהודה על העולם הבא ולא על ימות המשיח. 
כי הנה אמרו חז“ל (ראה בראשית רבה עג ז; בבא בתרא 
קכג:) שכאשר נולד יוסף אמר יעקב שהנה נולד שטנו 
ולא  ארצו  ואל  למקומו  ללכת  הוא  ויכול  עשו,  של 
ביֵת  ”והְיָהָ  יח)  א  (עובדיה  לחשוש מפני אחיו, ככתוב 
תצא   ,“ לקְשַׁ עשֵָׂו  וּביֵת  להֶבָהָ  יוֹסףֵ  וּביֵת  אשֵׁ  יעֲַקֹב 
והרי  לקש.  הנמשל  עשו  את  ותשרוף  מיוסף  להבה 
כל חששו של יעקב אבינו היה מפני הגלות האחרונה 
עולה  אדום  של  שרו  את  שראה  אדום,  גלות  היא   -
בסולם ואינו יורד, אך עתה שנולד יוסף בטח לבו של 

יעקב שינצח את עשו, והנה קרב ובא עולם התיקון.
כי  יעקב  וסבר  אביו,  מעם  יוסף  אבד  הנה  אולם 
עשו,  את  ינצח  במה   - איננו  יוסף  ואם  טורף,  טרוף 
כך,  ומשום  האחרונה.  בגלות  ישראל  יעמדו  ואיך 
באופן זה הוצרך יעקב לקבל על עצמו חבלי משיח, 
הסטרא  על  לגבור  ישראל  יוכלו  המשיח  ובביאת 

אחרא הבא מכוחו של עשו.
על כן, כאשר קיבל יהודה על עצמו נידוי על תנאי 
אם לא יביא את בנימין, לא חששו שניהם שמא לא 
הפרה,  צריך  תנאי  על  שנידוי  מכך  או  בנימין,  ישוב 
לבוא  ישראל  שעתידים  סבור  יעקב  שהיה  מכיון  כי 
’כל הימים‘  יהודה  כן מה שאמר  לימות המשיח, אם 
עתיד להתפרש לימות המשיח ולא לעולם הבא, ואם 
כן נידוי כזה - יש לו התרה, וכאשר ישוב יהודה יוכל 

יעקב להתיר לו.
עמו,  ובנימין  יהודה  שב  שבאמת  שלאחר  אלא 
צריך  אין  שוב  כן  ואם  חי,  יוסף  עוד  כי  יעקב  שמע 
יתכן  לא  כן  אם  קיים,  התיקון  ועולם  לעשו,  לחוש 
כי  המשיח,  לימות  תנאי  על  בנידוי  יהודה  שנתכוון 
’כל  שאמר  שבמה  כרחך  ובעל  מתוקן,  הכל  כבר  אז 
העולם  על  ונידוי  הבא,  העולם  על  יתפרש  הימים‘ 

הבא אין לו התרה. 

תיקונו של יהודה - בפטירת נדב ואביהוא
רבינו  משה  יכל  כיצד  להבין,  יש  כן  שאם  אלא 
להתיר את הנידוי, אף שהיה על חיי העולם הבא. אם 

יעקב לא שנאה - משה מנין לו.
ביום  בו  דווקא  כי  נפלא,  חידוש  רבינו  וכאן מניח 
התיקון  אפשרות  נתחדשה  ואביהוא,  נדב  שמתו 

ליהודה. 
נדב  של  הקדושות  שנשמותיהם  נודע  הנה  כי 
האור  בבחינת  הן  העולם,  מן  שנסתלקו  ואביהוא 
כדאי  העולם  שאין  הוא  ברוך  הקדוש  שראה  הגנוז 
כך  ומשום  לבוא,  לעתיד  לצדיקים  וגנזו  ועמד  לו, 
חזרו נשמותיהם ונתגלגלו בנשמת פנחס - זה אליהו 
מבשר הגאולה, כאשר קינא קנאת ה‘ כנגד זמרי נשיא 
ופרחה  להורגו  שבטו  אנשי  ונתקבצו  שמעון,  שבט 
נדב  נשמות  בו  נתעברו  כאשר  אליו  ושבה  נשמתו, 
ואביהוא, כמבואר בזוהר הקדוש פרשת פנחס (ח“ג דף 

ריז. ברעיא מהימנא).
העולם  מן  ואביהוא  נדב  שבפטירת  כן,  אם  נמצא 
נגנז האור, ולא יתגלה עד ימות המשיח. אם כן שוב 
בימות  צורך  וישנו  התיקון,  בעולם  נמצאים  אנו  אין 
יהודה  יכולים דברי  ומעתה שוב  המשיח כדי לתקן. 
’וחטאתי לאבי כל הימים‘ להתפרש על ימות המשיח, 

ושוב יוכלו להתיר את הנידוי.
גדולה  אבילות  היתה  ישראל  שבטי  לכל  כן,  אם 

מעלת המלמד תורה ודעת 
לאחרים שגבה מאוד, והזוכים 

לקרב בני אדם מישראל למעייני 
הדעת - כוחם גדול ועצום, וסגולה 
עצומה בידם להעלות תפילותיהם 

למעלה 

ג

עינים מאירות



היה  הוא  גם  שודאי  אף   - ליהודה  אולם  הזה,  ביום 
כל  עם  יחד  הצדיקים  פטירת  על  באבילות  שרוי 
האור  שנגנז  גדולה,  טובה  גם  מכך  צמחה   - ישראל 
התיקון,  השלמת  לאחר  אלא  יתחדש  ולא  הראשון 
כי בכך יכל משה רבינו לתקנו בתפילתו. ומשום כך 
כי  הראשון,  ביום  יהודה  שבט  נשיא  דווקא  הקריב 

ביום זה התחדש תיקונו של יהודה זקנו.
זהו חשבונו המופלא של רבינו החתם סופר.

אין התרה לנידוי מן העולם הבא
מאיתנו  שגבו  האלה  הנפלאים  הדברים  כל  והנה 

עד מאוד, והרבה יש להתבונן בהם.
תחילה יש להעיר, כי לפי פשוטם של דברים נראה 
מן  יהודה  של  נידוי  את  רבינו  משה  שהתיר  בגמרא 
העולם הבא, ובכח תפילתו נכנס לישיבה של מעלה, 
לדברי  אולם  הנידוי.  מחמת  לו  נאסר  אז  שעד  מה 
משה  התיר  לא  מעולם  כי  עולה  סופר  החתם  רבינו 
אפשר  אי  באמת  זה  כי  הבא,  העולם  מן  הנידוי  את 
לימות  הוא  הנידוי  כי  שנתחדש  לאחר  ורק  לבטל, 
מחמת  כי  לומר  וצריך  ההתרה.  כח  נתחדש  המשיח 
יהודה  את  מכניסים  היו  לא  הזה,  בעולם  הנידוי 
למחיצתו גם בעולם הבא, ולאחר ההיתר בעולם הזה 

שוב יכל לעסוק בתורה במתיבתא דרקיעא.

יוסף ומשה
ועוד יש להבין, כי הנה פטירת נדב ואביהוא היתה 
בשנה השניה שהיו בני ישראל במדבר, ואילו תפילתו 
של משה על יהודה לא נאמרה עד השנה הארבעים, 

ומדוע המתין משה רבינו כל כך.
גם יש להבין את עומק הדברים במה שנתבאר כאן 
כי שני אופנים יש לגאולת ישראל; האחד הוא בהיות 
יוסף יושב יחד עם יעקב, אשר אז אין צורך בתיקון 
שבימות המשיח, אלא מיד באים לחיי העולם הבא. 
ואם יוסף איננו - או לאחר מיתת נדב ואביהוא - שוב 

עולם התיקון הוא בימות המשיח.
כן יש לעמוד על מה שהביא החתם סופר מדברי 
ולא  אבי‘  ’עבדך  ששמע  על  נענש  יוסף  כי  המדרש, 
את  שלקח  ומיהו  יוסף‘,  ’עצמות  נקרא  ולכן  מיחה, 
נער  - הלא הוא משה רבינו ע“ה; הוא  יוסף  עצמות 
במה  ביניהם  שיתוף  נקודת  מצינו  וכן  נער.  והוא   -
של  ארונו  את  וגם  היאור,  ממי  רבינו  משה  שנמשה 
יוסף הוציא משה מן היאור אחר ששקעוהו המצרים 

שם.

תכלית הערבות
בספה“ק  נמצא  הדברים,  להבנת  המפתח  אך 
תפארת שלמה (פרשת ויגש), הכותב יסוד נפלא אשר 

בו יתבאר כל האמור כאן.
את דבריו מעמיד רבינו על הפסוק הנזכר בדברי 
להבין,  ויש  הנער‘.  את  ערב  עבדך  ’כי  ליוסף  יהודה 
במה הועילה טענה זו כל כך, עד אשר מיד לאחריה 
הוציא יוסף כל איש מעליו ונגלה אל אחיו, כי לא יכול 

יותר להתאפק.
וגם עצם הערבות טעון ביאור, מה הועילה ליעקב 
אבינו ערבותו של יהודה, וכי אם לא ישיב את בנימין 
יקח את יהודה תחתיו, ומה תועלת תהא לו מזה, ואם 

כן ערבך ערבא צריך.

יעקב אבינו חידש את ערבות ישראל זה לזה
אלא יתפרש הדבר על פי מה שאמרו חז“ל (ברכות 
תיקן  אבינו  ויעקב  תקנום,  אבות  תפילות  כי  כו:) 
תפילת ערבית. ’ערבית‘ מלשון ’ערבות‘, כי כל ישראל 
אבינו.  יעקב  אצל  החל  זה  ודבר  לזה,  זה  ערבים 
היא  ערבית  בתפילת  הראשונה  הברכה  כך  ומשום 

’המעריב ערבים‘ - גם זה מלשון ערבות.
השירים  בשיר  נאמר  ישראל  כנסת  על  והנה 
בכדי שתעלה  כי  ערָבֵ“.  קוֹלךְֵ  ”כּיִ  יד)  ב  (שיר השירים 
התפילה לרצון, עליה להיות בבחינת ישראל ערבים 
ונענה  חבירו  בעד  מתפלל  אחד  כל  שיהא  לזה,  זה 

תחילה.

גאולת ישראל בכח הערבות
בפיו  וטענתו  בראשונה  ראובן  בא  כאשר  כן,  על 
’את שני בני תמית אם לא אביאנו אליך‘ לא פנה יעקב 
בטענת  בא  הנער  את  ערב  אשר  יהודה  אולם  אליו, 
הערבות, ונשא בעול עם חבירו, ובכח זכות זו בטוח 
היה יעקב אבינו כי במהרה תצמח להם הישועה, ועל 
ַ-דּיַ  כן נענה מיד ואמר להם (בראשית מג יד) ”ואְֵ-ל שׁ

יתִּןֵ לכָםֶ רחֲַמיִם“.
בדומה לזה, גם יוסף הצדיק כאשר שמע את דבר 
יוצא מפי יהודה, לא יכל להתאפק, כי בזה  הערבות 
תלויה גאולת ישראל, וכל אורך הגלות עד היום הזה 
ואילו  בינינו,  המרקד  חינם  שנאת  חטא  משום  הוא 
ודאי  חבירו  בשביל  וישתדל  אחד  כל  יבוא  כאשר 

תצמח קרן ישועה במהרה.

ידעני בין ערך תפילה
כי  ומבאר,  שם  שלמה  התפארת  מוסיף  עוד 
מדברי יהודה ליוסף נוכל להבין וללמוד דרך תפילה, 
כי  לחשוב  ולא  נמוכה  ברוח  יתברך  ה‘  לפני  לעמוד 
ראויים אנו לכך שתתקבל תפילתנו, אלא תהא עיקר 
הבקשה בעבור חבירו ולא על עצמו. כי מאחר שאין 
יבקש  כי  לו  מה  להצטדק,  במה  לו  ואין  מעשים  בו 
ערב  ’עבדך  משום  היא  בקשתו  כל  אולם  עצמו,  על 
את הנער‘, מאחר ולא על עצמו הוא מבקש אלא על 

טובת חבירו הנתון בצרה.
והן הן דברי הבני יששכר האמורים למעלה בדבר 
’אני בצדק אחזה פניך‘, כי אם רוצה אדם שתתקבל 
הן  התפילה,  קודם  חבירו  בטובת  ישתדל   - תפילתו 
כי אין  ובפרט לענין צרכי דעתו,  לענין צרכי ממונו, 
עני אלא בדעת, וילמדו תורת ה‘ כאשר היה עם לבבו.

ושני נעריו עמו
שהיפך  הצד  אצל  גם  נמצא  ’נער‘  בחינת  והנה 
(בראשית  הקדושה, וכמו שנאמר אצל אברהם אבינו 
אצל  גם  ומאידך  אתִּוֹ“,  נעְרָיָו  ניֵ  ְ שׁ אתֶ  ”ויַּקִּחַ  ג)  כב 
ניֵ נעְרָיָו עמִּוֹ“.  ְ בלעם הרשע נאמר (במדבר כב כב) ”וּשׁ
שיש  מי  ”כל  מי"ט)  פ"ה  (אבות  במשנה  שנינו  והנה 
אברהם  של  מתלמידיו  הללו  דברים  שלשה  בידו 
בלעם  של  מתלמידיו  אחרים  דברים  ושלשה  אבינו, 
הרשע; עין טובה ורוח נמוכה ונפש שפלה מתלמידיו 
רחבה  ונפש  גבוה  ורוח  רעה  עין  אבינו,  אברהם  של 
כי  הדבר,  נפלא  ומה  הרשע“.  בלעם  של  מתלמידיו 
בזה  וביאר  ’נער‘,  הוא  רוח‘  עין  ’נפש  התיבות  ראשי 
שני  אכן  כי  זיע“א,  הרי“ם  החידושי  בעל  הרה“ק 
’נערים‘ יש לו לכל אדם, אחד טוב ואחד רע, ומה טוב 
לו כי ילך בדרכו של אברהם אבינו ויהא מתלמידיו, 
על  נמוכה  ורוח  הרעה,  העין  על  טובה  עין  להגביר 
פני הנפש  ויבכר את הנפש השפלה על  גבוהה,  רוח 

הרחבה.
שני  והלכו  כן,  לעשות  אבינו  אברהם  ידע  ואכן, 
הגביר  הרשע  בלעם  ואילו  הטוב,  לצד  עמו  ’נעריו‘ 

הרע על הטוב, והלכו שני נעריו עמו לצד הרע.
הללו  האדם  חלקי  שלושה  כי  עוד,  לרמוז  ויש 
הנרמזים ב‘נער‘, הם כסדר נפש רוח ונשמה, כי העין 
האמורה כאן היא עין השכל, ועיקר מעלת עין טובה 
היא ברוחניות וכפי שנתבאר, שהיה משה רבינו טוב 
עין ומסר לישראל את כל מעלות התורה שקיבל. וכך 
יעשה כל אדם, ילמדו מתורתו וידריכו בתפילתו, וכן 

בשאר מעשים טובים.
בכך יזכה האדם שתתקבל תפילתו, על ידי שיקיים 

בעד  ערב  להיות  הנער‘,  את  ערב  עבדך  ’כי  בנפשו 
טובתו של חבירו ובמה שיגביר את כח ה‘נער‘ לטובה.

כוחו של משה בתקנת יהודה
מיהודה,  אנו  לומדים  בממון  ערבות  דין  כל  והנה 
כדאיתא בגמרא (בבא בתרא קעג:). ואם ערבות בממון 
רוחנית  ערבות  אשר  יהודה  של  מערבותו  לומדים 
היתה, ודאי יש לנו ללמוד מכאן כי כל ישראל ערבים 
זה לזה. וכאן חידש יהודה את ערבותו הן בעולם הזה 

והן בעולם הבא, ויעקב אבינו ידע את הדבר.
נידויו של  יכל יעקב אבינו להתיר את  כן, לא  אם 
יהודה מכמה טעמים, ובהם מה שכתב רבינו החתם 
סופר שהיה זה נידוי על חיי העולם הבא. אולם בימיו 
של משה רבינו נתחדש כח התיקון. שכן כבר מלידתו 
היה משה נושא בעול עם כלל ישראל ונוהג במידת 
ישראל  כל  שהיו  בוכה‘,  נער  ’והנה  וזהו  הערבות, 
בוכים מתוך גרונו של משה רבינו. ולאחר זמן, בעת 
יוסף  עצמות  בהעלאת  משה  עסק  מצרים  יציאת 
שנקרא  לכך  תיקון  משום  בזה  והיה  ישראל,  לארץ 
ביהודה  מיחה  שלא  שום  על  ’עצמות‘  בשם  יוסף 
זה  והיה  אבי‘,  ’עבדך  פעמים  כמה  לו  אמר  כאשר 
ישראל  את  יהודה  לימד  שבה  עצמה  שעה  באותה 
על דרך התפילה ועל מעלת הערבות. והנה בא משה 
וערב לעצמותיו של יוסף להוציאן ממצרים, כי חכם 

לב יקח מצוות.

שלח נא - ביד נדב ואביהוא
רבינו  משה  שפעל  נפלא  דבר  עוד  נמצא  והנה 
שם  הסנה,  במעמד  והוא  לו.  אשר  הערבות  במידת 
ְלחָ“,  תּשִׁ בּיְדַ  נאָ  ְלחַ  ”שׁ יג)  ד  (שמות  ה‘  מלפני  ביקש 
רומז  ’נא‘  כי  פינחס)  (פרשת  הקדוש  בשל“ה  ואיתא 
בראשי תיבות לנדב ואביהוא. והדבר תמוה, מה לנדב 

ואביהוא כאן, ומדוע דווקא בהם בחר משה.
ופלא,  הפלא  זה  הרי  סופר  החתם  דברי  לפי  אך 
כי כבר אז ביקש משה רבינו להאיר את האור הגנוז 
המקריב  ליהודה  תיקון  שיהא  כדי  ואביהוא,  בנדב 
ראשון בשעה שיצאה אש מלפני ה‘ ושרפה את נדב 
יבוא  כי  שיודיענו  ה‘  מלפני  ביקש  כן  ועל  ואביהוא. 
התיקון, ’כי כבד פה וכבד לשון אנכי‘, וצריך אני לומר 
’שמע ה‘ קול יהודה‘, לתקן את ענין הקול כדי שתהיה 

הגאולה השלימה.
ודאי לא מיאן משה בשליחותו של מקום  כן,  אם 
חלילה, אלא ביקש לגאול גם את אלו אשר אין להם 

קול, כבדי פה ולשון שבכל הדורות.

עינו הטובה של משה
קול  ה‘  ’שמע  ולבקש  להתחנן  משה  יכל  זה  בכח 
יהודה‘, וכפי שנתבאר כי הקול הפשוט קודם הוא אל 
הדיבור, כי גם קולו של משה, ’והנה נער בוכה‘, נלמד 
מיהודה אשר ערב את הנער. כי יהודה הוא שחידש 
יכל  ידו  ועל  בישראל.  הערבות  מושג  את  והשריש 
’נער הייתי גם זקנתי‘ ולהעלות  משה לבוא בבחינת 
והלא  העליונים.  השמים  לשמי  ישראל  תפילות  את 
טובה  העין  היא  ה‘נער‘  של  ביותר  הגבוהה  המעלה 
שבו, עיני השכל שכנגד הנשמה, אם כן ראוי להכניס 
את יהודה לישיבה של מעלה, כדי שיוכל לדבר את 

דבריו ולהתפלל על ישראל.
ומאחר ועל ידי יהודה נתעלה משה רבינו למעלת 
נושא בעול עם חבירו, עד שנשלח לגאול את ישראל 
ולומר להם ’פקוד פקדתי‘ - פקידה לאדם ולחבירו, 
נעשה  זה  ומכח  הבא,  ובעולם  הזה  בעולם  פקידה 
דבריו בעולם  ולשמיעת  הנידוי  ראוי להתרת  יהודה 
הבא, כי ממנו צמחה ישועת ישראל על ידי מושיען 

של ישראל.
גם אנו נראה וניקח מוסר, לראות במעלת חברינו 
תורה  נלמד  רעינו,  הצלחת  על  טובה  בעין  ולהביט 
אדם  אין  כי  ונבין  לאחרים,  ללמדה  ונראה  בעצמינו 
היא  אמת  נימה,  כמלוא  אפילו  לחבירו  במוכן  נוגע 
ואין בלתה. ועל ידי זה נזכה לראות בגאולה השלימה 

בקרוב בימינו אמן.

יהודה הוא שחידש והשריש את מושג 
הערבות בישראל. ועל ידו יכל משה 
לבוא בבחינת 'נער הייתי גם זקנתי' 
ולהעלות את תפילות ישראל לשמי 

השמים העליונים 

newsletter.mechubarim@gmail.com :לשמיעת השיעורים - קול הלשון: 03-6171077 | לקבלת הגיליון בדוא"ל

עינים מאירות



פרשת שמות

מקור הברכה - ברכת 
השבת

אל תוך בתיכם להניח ברכה
לכל  והשפע  הברכה  מקור  היא  השבת 
זוכה  לה  ההצלחה  וכל  כולם,  הנבראים 
לברכת  נזקפת  השבוע  בימות  האדם 

השבת שקדמה להם.
השבוע  ימות  בכל  עין,  למראית  אמנם 
טרף  הביא  למען  לפרנסתו  האדם  עמל 
בכך  מתיחדת  השבת  ואילו  לביתו, 
ומלאכת חול,  ששובתים בה מכל עשיה 

וכיון שכך קשה עלינו ההבנה:
השבת  יום  של  שבכחו  יתכן  כיצד 
על  ברכה  באי-עשיה, להשפיע  המתיחד 
שכזה  יום  דוקא  לכאורה  הימים?  שאר 
ולא  מאחרים,  חיותו  את  לקבל  נצרך 

להפך?
יבוא  בספרים הקדושים  המתבונן  אמנם 
רבותינו  דברי  וכל  הענין,  אמתת  על 

מכונים למקום אחד:
אנו  נמנעים  השבת  שביום  בכך  דוקא 
בענין הפרנסה,  אנושית  מכל השתדלות 
ומתיחדים בדעתנו ובמחשבותינו בשורש 
זוכים  הנבראים,  כל  את  המחיה  העליון 
ולזכות  השפע  לצנורות  להתחבר  אנו 
לברכה בכל מעשינו בשאר ימות השבוע.

ויסוד הדברים בדברי התנא הקדוש רבי 
ישמעאל )מכילתא מס’ דבחודש ז(, שפרש 
את הפסוק ‘על כן ברך ה’ את יום השבת 
הברכה  הן  מה  יא(:  כ  )שמות  ויקדשהו’ 

והקדושה? ברכו במן וקדשו במן.
ויש להבין: הרי ביום השבת לא ירד מן 

כלל, ומהי ברכתו וקדושתו?
דברי  פי  על  נבין  לכך  התשובה  את 
)ח”ב פח.(, אודות  הידועים  הזהר הקדוש 
השביעי  יום  את  אלקים  ‘ויברך  הפסוק 
ויקדש אתו’ )בראשית ב ג(, שכל הברכות 
ביום  תלויות  ובתחתונים  שבעליונים 

השבת.
זו הסבה שלא ירד מן ביום השבת, כיון 
ביום  תלויה  הימים  ששת  ברכת  שכל 
המריק  לכלי  הדבר  ודומה  השביעי, 
הכלי  שנותר  אחרים,  לכלים  תכנו  את 

הראשון ריקן אף שהוא סיבת השפע.
וליקר  לכבד  זהירות האדם  וברור שכפי 
את השבת כן זוכה הוא לקבל מברכתה, 

וככל שנזהר יותר כן מתברך יותר.
אודות  צדיקים  מצאנו שאמרו  זה  וכעין 
והלכותיה,  דקדוקיה  על  השבת  שמירת 
השבת  את  לשמור  האדם  יגיעת  שכפי 
השבת  שתשמור  הוא  זוכה  כן  מחללה, 
על נפשו ומתברכים כל מעשי ידיו תוך 

שמירה עילאה.
נפשם  שמסרו  שאנשים  הוא  מוכח  דבר 

שלא  רק  לא  השבת,  שמירת  למען 
הצלחה  ראו  אלא  במלאכתם  הפסידו 
להם  גרמה  ה’  וברכת  בעסקיהם  וברכה 
סופרו  רבים  וסיפורים  גדול,  לעושר 

אודות כך.
ישעיה  מנחם  רבי  הגאון  שכתב  באגרת 
רבי  הגאון  של  בנו  הי”ד,  הכהן שווארץ 
נפתלי’,  ‘בית  בעל  זצ”ל  שווארץ  נפתלי 
רבה של העיר מאד, מצאנו את המעשה 

הבא, אשר התרחש עמו:
השעה כבר היתה מאוחרת מאד, הרבה 
הארוח  וחדר  הלילה,  חצות  לאחר 
שבעיר  הקטנה  הדרכים  באכסנית 
שבחבל  הרומנית  העיירה  בעטלאן, 

טרנסילבניה, היה מלא עד אפס מקום. 
בשעות אחר הצהרים והערב המוקדמות 
שנת  את  לנום  שבקשו  האורחים  באו 
את  ותפסו  הזולה,  באכסניה  הלילה 
האכסניה  בעל  שהוצעו.  המיטות  כל 
לאחר  הוא  אף  לישון  ללכת  בקש  כבר 
לקראת  האכסניה  בסדור  וטרח  שעמל 
דלת  נפתחה  שאז  אלא  המחרת,  יום 
הכהן  ישעיה  מנחם  והרב  האכסניה, 

שוורץ נכנס, מבקש מקום לינה.
ישעיה  מנחם  רבי  הוא  קבוע  אורח 
מבקש  הוא  אף  הזולה.  באכסניה 
בתי  אחר  מחפש  ואינו  ממון  לחסוך 
בעיר  מתנהלים  עסקיו  מפוארים.  מלון 
בעטלאן, שם קונה הוא שקי קמח מבעל 
במקומות  ומוכרם  המקומי,  הטחנה 
אחרים. פעמים רבות נזקק הוא להעביר 
היה  קבוע  ואורח  בבעטלאן  הלילה  את 

באכסניה.
מנחם  רבי  שנהל  העסקי  ומתן  המשא 
שעות  במשך  הטחנה  בעל  עם  ישעיה 
רבות  התוכחו  הם  יפה,  עלה  לא  רבות 
על פרטי העסקה ולא הצליחו להגיע אל 
עמק השוה. לשני הצדדים היה אינטרס 
מבהק לקדם את העסקה, אלא ששניהם 
לזוז  הסכימו  ולא  בעמדתם  התבצרו 

כמלוא נימה. 
מוקדמת  ערב  בשעת  שהחלה  הפגישה 
סבירה  בשעה  להסתיים  אמורה  והיתה 
יחסית, התמשכה עוד ועוד כשסיומה לא 

נראה באופק.
הלילה  של  הקטנות  השעות  כשהגיעו 
ועל  הויכוח  על  השפיעה  כבר  והעיפות 
אופיו, נמנו וגמרו ר’ מנחם ישעיה ובעל 
את  עתה  להפסיק  עליהם  כי  הטחנה 
הם  קצרה.  לילה  לשנת  ולפנות  הוכוח 
יפגשו  בקר  בשעת  כי  ביניהם  סיכמו 

וימשיכו מאותה נקודה בה עצרו. 
בצעדים כבדים עשה ר’ מנחם ישעיה את 
דרכו אל האכסניה הקבועה, כשכל איברי 

גופו מצפים למנוחה.
המתבקש היה שבעל האכסניה, שהכירו 

ואלה שמות בני ישראל
‘ואלה שמות בני ישראל’ וגו’ )שמות א א(

שמות,  ספר  את  הפותחת  השבוע   פרשת 
מתחילה במילים ‘ואלה שמות בני ישראל’, ועל 
שם כך נקרא הספר כולו בשם - ‘חומש שמות’. 
כיהודים המאמינים בקדושת התורה, יודעים אנו 
היטב כי ישנה משמעות רבה ועמוקה לכל תיבה 
מתורתנו הקדושה, ואם כך הם פני הדברים הרי 
בשם  כולו  הספר  נקרא  בחינם  שלא  שבוודאי 
זה, ולבטח טמונים בכך עניינים נשגבים ורמים. 
וכפי שמסופר על ה’תפארת שלמה’ מראדומסק 
זיע”א, שפעם הגיע אליו אחד מהחסידים שהיה 
ברכת  החסיד  שקיבל  לאחר  רחוקה.  בעיר  דר 
לפני  משפחתו  ואת  עצמו  את  והזכיר  שלום 

הרבי, תינה את צערו ואמר:
אותי  פגש  הרבי,  אל  פעמי  את  שמתי  ‘כאשר 
בתחנונים  בי  הפציר  והוא  ממכירי,  אחד  יהודי 
שאזכיר לפני הרבי חולה אחד ממשפחתו השרוי 
שמים  לרחמי  זקוק  והוא  במיוחד  קשה  במצב 
מרובים. נצרתי אפוא את שם החולה ושם אימו 
בזיכרוני כדי שאוכל להזכירו לפני הרבי. אולם 
מזיכרוני  החולה  שם  פרח  לכאן  סמוך  בהיותי 
לחלוטין, וכל ניסיונותיי להיזכר בו עלו בתוהו’ 
על  סיים החסיד, כאשר הבעת צער מתפשטת 

פניו.
תהה הרבי:

‘אם אינך יודע את השמות, איך אוכל להתפלל 
בעד החולה’?.

החסיד לא ידע מה ואיך לענות. בעיני רוחו ראה 
את עצמו עומד בוש ונכלם לפני ידידו שהזכיר 
ישתוקק  בוודאי  הלה  החולה,  שם  את  לפניו 
תהיה  רבה  ומה  הרבי,  של  ברכתו  את  לשמוע 
שנקרתה  ההזדמנות  כי  ישמע  כאשר  אכזבתו 
ורשלנות  לב  שימת  חוסר  בשל  החומצה  לידו 

מיותרת.
שקע  שלמה  התפארת  בחדר.  השתררה  דממה 
בהרהורים, ונראה היה כי הוא מרחף בעולמות 

טמירים ונעלמים...
בשמו  בפתאומיות  ונקב  ממחשבותיו  ננער  ואז 
החולה  שם  כך  ‘שמא  אימו,  ובשם  החולה  של 
אחז  התרגשות  של  רטט  שאל.  אמו’?  ושם 
בחסיד, ‘כן, כן, ודאי’! השיב בהשתאות, אינו יכול 
לכלוא את התפעלותו העצומה מרוח קדשו של 

הרבי שהתגלתה לנגד עיניו.
‘לבטח תמה אתה, מנין אני יודע את שם החולה 
בפליאה  חש  כאשר  הרבי  הגיב  אמו?  ושם 
המתגברת בליבו של החסיד, ‘דע לך, כי בחמש 
ישראל’,  בני  שמות  ב’ואלה  המתחיל  שמות 
נמצאים כל השמות של בני ישראל עד סוף כל 
שם  ואת  החולה  שם  את  מצאתי  שם  הדורות, 
אימו’. חתם הרבי את דבריו המופלאים, חושף 
במעט את עומק סודותיה של תורתנו הקדושה.

החסידות  מאורי  רבותינו  האריכו  רבות 
בפרשת  קדשם  ובדברות  בספריהם  לדורותיהם 
בעוצם  הטמון  הרב  העומק  את  לבאר  השבוע, 
מעלתם של שמות בני ישראל. הבה ונטעם מעט 
בדבריהם  נשמותינו  את  ונאיר  הדבש  מיערת 

הקדושים.

השם הוא הנשמה
תחילה יש להבהיר יסוד חשוב עליו חזרו רבות 
אינו  האדם  שם  כי  והוא  הקדושים,  רבותינו 
רק אמצעי לזהות כל אדם בכינויו הפרטי לבל 
יוחלף במישהו אחר, אלא הוא דבר נעלה ופנימי 
נשמת  עם  ונצחי  עמוק  בקשר  שקשור  בהרבה 

האדם הנושא אותו. 
בכמה  חז”ל  בדברי  כבר  מופיע  הדברים  מקור 
ולמדו  האדם,  של  שמו  את  שדרשו  מקומות 
ממנו דברים שונים הנוגעים למהותו של האדם. 
זאת הגמרא מדברי  )ז:( דורשת  במסכת ברכות 
הכתוב )תהלים מו ט( ‘לכו חזו מפעלות ה’ אשר 
שם שמות בארץ’ - ששמו של האדם הינו בעל 

משמעות לחיי האדם הנושא אותו. 
באופן דומה אמרו רבותינו במדרש )תנחומא נשא 
כח(: רבי מאיר ורבי יהושע בן קרחה היו דורשין 
את השמות, ‘אלישמע’ – אלי שמע ולאדונתו לא 
שמע, ‘עמיהוד’ – עמי היה הודו ולא עם אחר, 
וכן ‘גמליאל בן פדהצור’ – אמר יוסף, ‘גמליאל’ – 
גמל אל עמי גמולים טובים, ‘בן פדהצור’ – פדני 

צור מצרתי מבית הסהר.
הוסיפו  לדורותיהם  החסידות  רועי  רבותינו 
להרחיב רבות בענין, ומדבריהם אנו למדים עד 
כמה רם ונעלה הוא שם האדם שניתן לו בעת 

ברית המילה על ידי הוריו.
אור  דברי  את  לציין  ראוי  ובראשונה  בראש 
הקדוש  טוב  שם  הבעל  מרן  הימים  שבעת 
הנשמה  של  שמה  הוא  האדם  של  ששמו  זי”ע, 
כלל  שייך  ואינו  בקרבו,  שפועמת  האלוקית 
ועיקר למציאותו הגשמית והמורגשת של הגוף. 
כך הביא משמו לראשונה אחד מגדולי תלמידיו 
בספרו  זיע”א  מפולנאה  יוסף  יעקב  רבי  הרה”ק 
הראשון  הפסוק  בביאור  יוסף’,  יעקב  ‘תולדות 

בפרשתנו, וזה לשון קדשו:
‘’ואלה שמות’ וגו’, דשמעתי ממורי כמו שתפיסת 
תפיסת  כך  בגופו,  שאוחז  בגשמי  הוא  הגוף 
הנשמה הוא על ידי קריאת שמו, גם בישן נער 

משנתו בקראו שמו’.
לאור דברים נפלאים אלו, ממשיך בעל התולדות 
את  הפותח  בפסוק  הפנימי  הרובד  את  ומבאר 
הפרשה. תוכן דבריו הוא, שכשם שבכל יהודי יש 
נשמה טהורה שמלובשת בגוף גשמי, כך בכללות 
שהם  העם  פשוטי  את  ישנם  היהודית,  האומה 
ה’גוף’ של האומה, והם נקראים בשם ‘יעקב’, ויש 
את צדיקי הדורות, הנקראים בשם ‘ישראל’ שהם 

כנגד נשמת האומה. 
הפסוק כאן מבאר את טעם ירידת נשמותיהם של 
‘בני ישראל’ - הלוא הם נשמותיהם הקדושות של 
צדיקי הדורות - למצרי העולם הזה וניסיונותיו, 
בצילם,  לחוסים  רוחניות  שפע  שישפיעו  כדי 

וכלשונו הקדוש:
שהם  ישראל’,  בני  שמות  ‘ואלה  יובן,  ‘ובזה 
‘הבאים מצרימה’,  תאר אנשים שנקראו נשמה. 
לעולם הזה שנקרא ‘מצרימה’, להיות עם אנשים 
וביתו’,  ‘איש  שיהיה  כדי  ‘יעקב’,  הנקראים 
לתכלית זה ‘באו’ לזה העולם, כדי שישפיעו זה 

המשך בעמוד ב’ המשך בעמוד ב’

מרגליות יקרות ואבני חושן,
פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון
מאוצרות תורת החסידות
משובצות זהב ומסודרות
משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע



המשך בעמוד ד’

המשך מעמוד א’ על התורה
לזה’. וראה שם עוד בדבריו הנפלאים מה שבאר 

בשמות י”ב השבטים שהתפרשו בפסוק.
נכדו של הבעל שם טוב הקדוש, בעל ה’דגל מחנה 
אפרים’ זיע”א )בראשית ד”ה זה ספר, לך לך ד”ה ויש 
עוד(, מביא בענין זה את דברי תורתו של הרה”ק 
רבי נחמן הורדנקער זי”ע שהסמיך על כך את לשון 
הוא  נפש חיה  לו האדם  יקרא  ‘וכל אשר  הכתוב 
היא  אדם,  כל  של  והנשמה  החיות  כלומר  שמו’, 
למעשה השם בו הוא נקרא. והוא מוסיף וכותב, 
כי מקור הדברים נמצא כבר בספר הבהיר המיחס 
לרבי נחוניא בן הקנה שם נאמר: ‘וכל אשר יקרא 
לו האדם נפש חיה הוא שמו’ - כלומר הוא גופו 

הוי כך’. 
בספר ‘נועם אלימלך’ בפרשת השבוע, מרחיב הרבי 
רבי אלימלך זיע”א ברעיון שכתבו בעל התולדות, 
מגופו  נשמתו  יוצאת  ישן  האדם  ומבאר שכאשר 
והוא מוטל כאבן דוממת ונעדרת חיות, לכן על ידי 
הקריאה בשמו - שם נשמתו, הוא מתעורר יותר 

בקלות, מדחיפת גופו.
גם בכתבי רבינו ה’אור החיים’ הקדוש זיע”א )דברים 
ששם  זה  ליסוד  בהתאם  שביאר  מצאנו  יט(  כט 
משה  אזהרת  לשון  את  הנשמה,  שם  הוא  האדם 
רבינו, שאם ימצא חלילה מי מבני ישראל שיעבוד 
עבודה זרה, אזי ‘לא יאבה ה’ סלוח לו ומחה ה’ את 

שמו מתחת השמים’. 
ומבאר האור החיים הקדוש על פי הנאמר בזוהר 
)רעיא מהימנא צו כט:( ששורש נשמות עם ישראל 
הוא מתחת כסא הכבוד, וכסא הכבוד נקרא בפסוק 
בשם ‘שמים’, כנאמר )ישעיה סו א( ‘השמים כסאי’. 
נמצא אם כן ששורש נשמות ישראל הוא מתחת 
השמים, ועל כך אומר הכתוב שימחה ה’ את שמו 
הוא  שמו  את  ה’  שיכרות  והיינו  השמים,  מתחת 

נשמתו, משורשה העליון אשר תחת השמים.

הקב“ה קורא את השם לאדם
וכי יתמה האדם, כיצד יתכן ששמו של האדם הוא 
האדם  הורי  והלוא  שבקרבו,  הנשמה  של  שמה 
הם אלו שנתנו את השם לבנם התינוק, והם אינם 
ואף לא  יודעים כלל את מהות נשמתו של בנם, 

כוונו לכך כלל בשעת נתינת השם?
תשובה לדבר זה מצינו במשנתו של רבינו האריז”ל 
בשער הגלגולים )הקדמה כג ד”ה ובזה(, כפי שכתב 
שקורא  שבשעה  זיע”א,  וויטאל  חיים  רבנו  מפיו 
האדם שם לבנו, נותן הקדוש ברוך הוא בליבו עצה 
ותבונה לקרוא את שם התינוק כפי השם השייך 

לנשמתו של הילד.
וכן כתב רבינו האור החיים הקדוש זיע”א )חפץ ה’ 
יג.(:  ש’כל השמות שקורין האבות לבניהם  ברכות 
לנשמה  ה’  שקורא  העקריים  השמות  הם  הם 
בעולם העליון, וה’ נותן בלב האדם לקרות השם 

ההוא לבניו כשם שקרא ה’ לנשמה’.
שנולד  התינוק  של  שמו  קביעת  כי  אפוא,  נמצא 
ברוך  הקדוש  של  בידיו  ורק  אך  מסורה  עתה, 
את  האב  בפי  שם  והוא  הנשמות,  כל  אדון  הוא 
שמסופר  וכפי  בנו.  נשמת  לשורש  השייך  השם 
הגה”ק בעל ה’דברי חיים’ מצאנז זיע”א, שיום  על 
אחד הגיעו לפניו זוג הורים ושחו לפניו את צרתם 
בדמעות. בנם, אותו הציבו לפני הרבי, נאלם דום 

לפתע פתאום, ואינו מצליח להוציא מילה מפיו.
שחו  בתחום’,  המומחים  גדולי  כל  אצל  ‘היינו 
בידם,  חרס  העלו  הם  ‘אולם  השבורים,  ההורים 
המסתורית  למחלתו  מזור  למצוא  הצליחו  ולא 
של בננו’. בלב נשבר התחננו ההורים לפני הרבי 

שיברך את בנם שיוכל לדבר ככל האדם.
‘מה שמו של הילד?’ בירר הרבי.

ארשת  הצטיירה  הילד,  של  שמו  את  כששמע 
פליאה על פניו, והוא תמה:

‘האם מעצמכם קראתם לו כך, או שמישהו הורה 
לכם זאת?’

‘עשינו זאת על פי עצת פלוני’, ענו ההורים ונקבו 
לבנם, טרם  כך  לקרוא  להם  בשם האדם שהורה 

מבינים לאן חותר הרבי בשאלותיו.
נענה ה’דברי חיים’ ואמר: ‘דעו לכם כי רוח הקדש 
והם  לבנם  השם  קריאת  בעת  בהורים  מתנוצצת 
הוא  ברוך  הקדוש  שקרא  לשם  בעצמם  מכוונים 
לנשמת הילד, אולם מי שאינו אביו של הילד ואינו 
יודע מהו שורש נשמתו, כיצד יהין להתערב בענין 

זה?!’

על אתר נקב הרבי בשם חדש, הורה להם שמכאן 
ואילך יקראו לבנם בשם זה, ופטרם בברכת רפואה 

שלמה.
האילם  שהילד  עד  מועטים  ימים  היו  לא  אמרו, 

שלא הוציא הגה מפיו, החל לדבר כאחד האדם.
כששמעו חסידים ברי דעת מהמופת אותו חולל 
בפרשת  הכתוב  שאמר  ‘זהו  ואמרו,  נענו  הרבי, 
בראשית )ב ז( ‘ויפח באפיו נשמת חיים ויהי האדם 
לנפש חיה’, ותרגם אונקלוס ‘לרוח ממללא’. הווי 
שנפח  החיים  לנשמת  שייך  הדבור  כוח  אומר 
הקדוש ברוך הוא באדם, ושמו של אדם הלוא הוא 
הילד  ידי התאמת שמו של  על  לכן  נשמתו,  שם 

לשורש נשמתו, פתח את פיו והחל לדבר.
השם  קריאת  כי  לציין,  ראוי  המעשה  בשולי 
מהמעמדים  אחד  היה  המילה,  ברית  בעת  לילד 
המופלאים ביותר במחיצתו של בעל ה’דברי חיים’ 
מצאנז זיע”א, בהם יכול היה כל אחד לראות עין 

בעין את רוח ה’ החופפת על אותו צדיק.
נוסח  ואת  הברכה  את  בעצמו  לומר  היה  מנהגו 
לקריאת  מגיע  היה  וכאשר  לילד,  השם  קריאת 
השם לא היה קוראו על פי דברי האב, אלא היה 
עוצר מעט, נאחז במחשבותיו הטהורות, וכעבור 
מה  לפי  לתינוק,  שם  קורא  היה  ספורים  רגעים 

שהשיג ברעיונותיו הטהורים.
אכן, מי יעמוד בסוד קדושים...

 גם ברוך יהיה
אברהם  רבי  ושמו  עיה”ק,  בירושלים  היה  יהודי 
עקיבא  בנו  חלה  אחד  יום  זצ”ל.  אהרן שיינברגר 
באותם  שהשתוללה  הטיפוס  במחלת  משה 
הילד  של  מחלתו  רבות.  נפשות  וגבתה  הימים 
בכל  קשה  לדימום  שגרמה  עד  והסתבכה  הלכה 
פכרו  מיטתו  אל  שהוזעקו  הרופאים  גופו.  חלקי 
את ידיהם בייאוש. ד”ר גרינפלדר, שהיה מגדולי 
הרופאים בירושלים באותם ימים, קבע מפורשות 
להתכונן  יש  וכי  הילד,  למחלתו  תרופה  אין  כי 

לגרוע מכל.
רבי אברהם אהרן לא אמר נואש, הוא ידע היטב 
ולא  לרפאות  הוא  הרופאים  של  תפקידם  כי 
לייאש, וכי כוח הברכות מסור בידיהם של צדיקי 
של  ברכתו  את  לקבל  ביקש  חסיד  כיהודי  הדור. 
בירושלים.  הימים  באותם  ששהה  רב’  ה’בעלזער 
אולם מכיון שהיה רתוק אל מיטת בנו ולא רצה 
להותירו לבדו בבית החולים ולו לרגע אחד, שלח 
אצל  שיזכירו  זיע”א  מבעלזא  הרבי  אל  אחיו  את 

הרבי לרפואה שלמה.
של  הקדושה  דמותו  בפני  האח  ניצב  מהרה  עד 
הצרה  על  ברטט  וסיפר  זיע”א  מבעלזא  הרבי 
את  הרבי  כששמע  אחיו.  את  שפקדה  הקשה 
זכרונו לברכה  ‘אבי  ואמר:  מצבו של הילד, הגיב 
יש  לחולה,  שם  להוסיף  נוהג  היה  ]המהרי”ד[ 
‘אלתר’. הרבי אף הוסיף  להוסיף לילד את השם 
והדריך את דודו של הילד בפירוט כיצד ינהגו עם 

שמו החדש של הילד:
‘יש לומר את השם החדש לפני שלושה אנשים, וכן 
לומר לחבריו של הילד כי מהיום ואילך יקרא הילד 
המלא  בשמו  יקרא  לתורה  בעליה  ‘אלתר’,  בשם 

‘אלתר עקיבא משה’.
בכוחם  שוב  הכל  שנוכחו  עד  רב  זמן  חלף  לא 
מיטתו  על  ששכב  הילד  הצדיקים.  של  השמיימי 
בפנים חיוורות כמעט ללא נשימה, הלך והתרפא 
ממחלתו בצעדים מהירים, תוך שהוא מנפץ את 

תחזיותיהם הקודרות של הרופאים בזה אחר זה.
אולם בזאת לא תם הסיפור.

בעוד ההורים עומדים משתאים למול הנס העצום 
שמתחולל לנגד עיניהם, ופיהם מלא שירה לבורא 
התרגשה  ישנה   - חדשה  צרה  והנה  העולם, 
על  הוא  אף  התלונן  יהושע,  השני,  בנם  עליהם. 
שוב  הזעיקו  המנוסים  ההורים  דומים.  כאבים 
את הרופאים, והללו נאלצו לקבוע שוב כי הילד 
חלה אף הוא במחלת הטיפוס, וככל הנראה נדבק 
מאחיו. גם כעת התפשטה המחלה במהירות בגופו 

של הילד וחוללה בו שמות.
את  היטב  אהרון  אברהם  רבי  ידע  כבר  הפעם 
אשר עליו לעשות... הוא הזכיר את בנו אצל הרבי 
השם  את  להוסיף  הפעם  שהורה  זיע”א  מבעלזא 
ברוך  ‘גם  הפסוק  את  עליו  וקרא  לילד,  ‘ברוך’ 
יהיה’... ‘הוא עוד יהיה בריא ויהיה לך נחת ממנו’ 

הוסיף ואמר.
בלב חדור אמונה יצא רבי אברהם אהרן מתרונן 
מחדרו של הרבי, סמוך ובוטח כי גם הפעם ינצחו 
דברי הרבי את תחזיות הרופאים. ואכן ‘כמעשהו 
בראשונה כך מעשהו בשניה’. עד מהרה התאושש 

הילד ‘ברוך יהושע’ מן המחלה הקשה.
כי  הרופאים  גילו  סכנה  מכלל  הילד  יצא  כאשר 
כתוצאה מהמחלה הקשה נפגעה עצם ברגלו של 
הילד, וכי יש צורך דחוף לערוך ניתוח ברגלו על 
מנת להצילה. ‘גם אם הניתוח אכן יצליח, יישאר 
הילד צולע על רגלו כל ימי חייו’, הוסיפו בזחיחות 
כי  לקלוט  ממאנים  כמו  מאומה,  מאחוריה  שאין 
כל כללי הרפואה אינם עוברים את מפתן חדרם 

של צדיקי הדור.
הרה”ק  של  הסכמתו  את  האב  שקיבל  לאחר 
כי הילד  ואת ברכתו המפורשת  לניתוח  מבעלזא 
יתרפא לחלוטין, נותח הילד יהושע ברוך בהצלחה 
מרובה, ולאחר תקופה הלך על רגליו כאחד האדם, 

ללא כל זכר לצליעה עליה דברו הרופאים.
עברו שנתיים מאותו מעשה. רבי אברהם אהרון 
צעד ברחוב העיר ולצידו בנו יהושע ברוך. לפתע 
הופיעה לפניהם דמות מוכרת. היה זה הפרופסור 

מקין שניתח את הילד בשעתו.
הפרופסור זיהה את רבי אברהם אהרון, והתענין 
בנימוס מה שלום הילד אותו ניתח לפני שנתיים, 
שלצידו.  הילד  על  האב  הצביע  לענות  במקום 
להשתוממותו של הפרופסור הדגול לא היה גבול. 
לצידו  ניאות להאמין שהילד שמקפץ  אך בקושי 
לפני  ניתח אך  אותו  הילד החולני  בעליזות, הוא 

שנתיים ימים.
בירך  מבעלזא  שהרבי  אהרן  אברהם  ר’  לו  ספר 
את הילד ברפואה שלמה. הפרופסור ביקש לחזות 
בפלא שניצב לנגד עיניו וביקש מהילד לרוץ קצת, 
כאשר נוכח כי הילד הולך ורץ כאחד האדם, מלמל 
בהשתאות: ‘זהו פלא שאיני יכול להבינו... נראה כי 

מדובר בילד אחר’...
‘צדיק מושל ביראת אלוקים’ - ‘מי מושל בי צדיק, 

שאני גוזר גזירה והצדיק מבטלה’ )מו”ק טז:(.

’אלתר‘ סגולה לילד בר קיימא
פעמים נוספות מצאנו כי צדיקים השתמשו בשם 
אחד  על  מסופר  ימים.  לאריכות  כסגולה  ‘אלתר’ 
מתושבי קאמרנא שבניו היו מתים זמן קצר לאחר 
עגומים  מקרים  כמה  לאחר  עלינו.  לא  לידתם 
וכל העת היה שרוי  יהודי בן,  נולד לאותו  כאלו, 
לילד  חלילה  יארע  שמא  ובחרדה,  במתח  הלה 
את  הזמין  הוא  הקודמים.  לבניו  אירע  כאשר  זה 
המילה,  לברית  מקאמרנא  משה  יעקב  הרה”ק 
מתוך אמונה שזכות הצדיק תגן על חייו של הילד.

באמירת  וכובד  הרבי  הופיע  המילה  בברית 
הברכות, כאשר הגיע ל’ויקרא שמו בישראל’ הזכיר 
בלחש את השם, מבלי שאף אחד יכל לשמוע מה 
אמר. אחר כך צוה להורים שיקראו את הילד בכנוי 
לקראו  כשיצטרכו  ואז  מצוה’,  ה’בר  עד  ‘אלתר’ 
האמתי  להם שמו  יגלה  והוא  אליו  יבואו  לתורה 
שרד  הילד  אחיו,  משאר  בשונה  ואכן  הילד.  של 

והיה לבר קיימא לשמחת ההורים הנרגשים.
לגיל שלוש עשרה,  הילד  הגיע  עוד בטרם  אולם 
ורבי  קאמרנא,  העיירה  של  והדרה  הודה  פנה 
בתוך  עולמו.  לבית  בחטף  הסתלק  משה  יעקב 
עצות  אובדי  המיותמים התהלכו  אלפי החסידים 
הוריו של הנער. לצד השבר הגדול שפקד אותם 
בהסתלק מהם רבם האהוב שהגן על חיי בנם, לא 
הרבי  הלוא  העת,  בבוא  לילד  יקראו  כיצד  ידעו 

לקח עימו את הסוד אלי קבר.
ההורים  ידעו  לא  מצוה,  בר  לגיל  הילד  בהגיע 
את אשר עליהם לעשות. כמוצא אחרון פנו לבנו 
ממשיך דרכו של רבי יעקב משה, הלוא הוא רבי 
שלום מקאמרנא זיע”א, מתוך תקוה שמא פתרון 

החידה מצוי בידו.
השתנתה  ותיכף  בדבריהם,  ההורים  פתחו  אך 
הבעת פניו של רבי שלום, נראה היה כי הוא ממתין 
לארון  ניגש  ממקומו,  קם  הוא  רב.  זמן  זה  להם 
‘ראו’  הספרים.  אחד  את  משם  והוציא  הספרים 
אמר הרבי והושיט הרבי את הספר לידי ההורים. 
על גבי אחד הדפים חזו ההורים המרוגשים בכתב 
זצוק”ל, הרבי כתב בקיצור  ידו המוכר של הרבי 
את דבר המעשה, וציין את שמו האמתי של הילד. 

המשך מעמוד א’
שבת קודש

מטה  ומיד  תכף  לו  יארגן  היטב, 
המעטות  השעות  עבור  נוחה 
אלא  הבוקר.  אור  עד  שנותרו 
ביותר;  נבוך  שבעל האכסניה היה 
הכלל,  מן  יוצא  ללא  המטות,  כל 
היו  שכבר  באורחים  תפוסות  היו 

שקועים בשינה עמוקה.
הוא מהר לגשת לר’ מנחם ישעיה 

והתנצל בפניו עמוקות: 
בדעתך  יש  כי  יודע  הייתי  “אילו 
עבורך  שומר  הייתי  הנה,  להגיע 
מטה. אולם עתה, שלא ידעתי על 
כך, צר לי לבשרך כי בכל האכסניה 

אין מטה אחת פנויה לרפואה”.
ר’ מנחם ישעיה, איש נעים הליכות, 

נענה ואמר לבעל האכסניה: 
כל  בלבי  אין  כי  דעתך  “תנוח 
לכך שהשעה  אני  מודע  תרעומת. 
אם  לי  יהיה  די  ולכן  מאוחרת, 
פשוטה  מחצלת  אפילו  לי  תספק 
הרצפה  על  לפרוש  אוכל  אותה 

בפינת חדר הארוח ולישון מעט”.
והביא  האכסניה  בעל  מיהר 
מהמחסן מחצלת טובה יחד עם כר 

וכסת עבור ר’ מנחם ישעיה.
ומתארגן  מעילו  את  פושט  עודו 
אחד  לו  קופץ  הלילה,  לשנת 
מהאורחים שכנראה התעורר לקול 
המחצלת  בפריסת  שנשמע  הרחש 
בעל  לעבר  וקרא  הארץ,  על 
האכסניה: “לא אסכים בשום פנים 
על המחצלת  יישן  ואופן שהאורח 

הפרוסה על הרצפה!”
לשמע  נבהל  ישעיה  מנחם  ר’ 
האכסניה  בעל  גם  הדברים. 
האורח  של  רצונו  מה  הבין  לא 
לא  כי  ומודיע  משנתו  שהתעורר 

יתן לו לישון על הרצפה. 
אלא שהאיש המשיך תוך כדי דבור 

ואמר: 
הרצפה  על  שאישן  זה  הוא  “אני 
המטה.  על  יישן  החשוב  והאורח 
איך אוכל לתת שינה לעיני ותנומה 
לעפעפי כשאורח נעלה זה יישן על 

הטחב שברצפה?!
לא ארשה זאת! יואיל האורח לישון 
על מטתי ואני אעבור לישון על גבי 

המחצלת”.
חדר הארוח שבאכסניה היה חשוך. 
רק מנורת לילה קטנה דלקה בצד 
החדר והפיצה אור עמום. ר’ מנחם 
ישעיה הביט משתומם באיש נדיב 

הלב וניסה לזהות את פניו. 
במבט ראשון לא עלה בידו לזהות 
ניסיון  לאחר  אולם  האיש,  את 
ממושך הוא זיהה את אחד מתושבי 
העיר מאד, מקום מגורי אביו. את 
כי  נזכר  אך  ידע,  לא  אמנם  שמו 

הוא מוכר לו מהעיר מאד.
מן ההצעה  נהנה  ישעיה  ר’ מנחם 
בלתי  תחושה  חש  אך  הנדיבה, 
ליטול  ראוי  האם  בקרבו:  נעימה 
שנתו  באמצע  מטתו  את  מאדם 
על  פרוסה  מחצלת  אל  ולהורידו 

האדמה הקרה?
נראה  היה  אדם  אותו  מכך:  יתרה 
כמבוגר יחסית, זקנו הלבין וכתפיו 
עוד  ישעיה  מנחם  ר’  ואילו  שחו, 
היה בצעירותו, שערו שחור כעורב 

וכוחו במתניו. 
זקן  להוריד  במקומנו,  כן  היעשה 
יעלה  צעיר  שאדם  כדי  ממטתו 

עליה?
סרב אפוא ר’ מנחם ישעיה להצעת 



לעשות רצון אביך שבשמים
בספר הקדוש ‘נועם אלימלך’ )פר’ שמות ד”ה 
וישב משה(, כתב הרב הקדוש רבי אלימלך 
מתפללים  היינו  שאילו  זי”ע,  מליז’נסק 
לאוקמי  ומייחלים  השכינה  צער  על  רק 

שכינתא מעפרא – מיד היינו נגאלים.
אחד  צדיק  היה  שאילו  אלא  בלבד  זו  לא 
השם אל לבו את גלות השכינה וכל מעיניו 
– היה מציל את כל העולם כולו  היו בכך 

מן הגלות!
וכך פירש הרב הקדוש רבי אברהם יהושע 
העשיל מאפטא זי”ע בספרו ‘אוהב ישראל’ 
)ליקוטים, פרשת שמות(, את הכתוב )שמות ב 
ויזעקו,  ‘ויאנחו בני ישראל מן העבדה  כג( 

ותעל שועתם אל האלקים מן העבודה’.
ועל  השכינה  צער  על  נאנחו  ישראל  בני 
לעבוד  במקום  ה’.  מעבודת  כך שהתבטלו 
את אלקיהם ואלקי אבותיהם, עבדו לפרעה 

ולמצרים הרשעים.
והכתוב מעיד: ‘ותעל שועתם אל האלקים 

מן העבודה’...
מצערם  שעלתה  שועתם  את  ה’  שמע 
הגדול – הצער על העבודה שנאלצו לעבוד 
למצרים ולא לבורא, ואז הוציאם ממצרים, 

והיו בני ישראל לעבדיו.
עלו  הבורא,  עבודת  על  שהתפללו  כיון 
והתקבלו  הכבוד  כסא  לפני  תפלותיהם 

לרצון.
רבנו  הקדוש  המגיד  פירש  זה  ובאופן 
‘עבודת  בספרו  זי”ע  מקוז’ניץ  ישראל 
ישראל’ )ליקוטים, אבות פ”ה( את דברי התנא 
יהודה בן תימא )אבות פ”ה מ”כ( שאמר “הוי 
עז כנמר וקל כנשר ורץ כצבי וגבור כארי 
כל  שיהיו  שבשמים”,  אביך  רצון  לעשות 
אביך  למען  והרצויים  התחנות  התפלות 

שבשמים ולא לרצונותיך האישיים.
על פי דרכם, פירש הרב הקדוש רבי שלמה 
‘תפארת  בספרו  זי”ע  מראדומסק  הכהן 
ואהרן(,  משה  ויאמר  ד”ה  בשלח  )פר’  שלמה’ 
את מאמר חכמינו )ברכות לב:( “מיום שחרב 
על  ואף  תפלה,  שערי  ננעלו  המקדש  בית 
לא  דמעה  ננעלו, שערי  תפלה  פי ששערי 
העולם  צרכי  על  התפלה  שערי   – ננעלו” 
ורק  אך  להתפלל  האדם  ועל  ננעלו,  הזה 
בעבור גלות השכינה וצערה הנגרם מצערן 
לקונן  הדמעה  שערי  שהם  ישראל,  של 
ולבכות בדמעות שליש על אריכות הגלות 

ועל צער השכינה.

ודמעתה על לחיה
ביאר  )ליקוטים(  ישועה’  ‘עטרת  בספרו 
זי”ע,  מדז’יקוב  יהושע  רבי  הקדוש  הרב 
בלילה  תבכה  ‘בכו  ב(  א  )איכה  הכתוב  את 

ודמעתה על לחיה אין לה מנחם’:
שהוא  בלילה,  ישראל  כנסת  בוכה  מדוע 

הגלות, זמן כה רב, ואינה נגאלת?
מפני ש’דמעתה על לחיה’ – אין הם בוכים 
‘על לחיה’  וגלותה, אלא  על צער השכינה 
שלועסים  המזונות  ועל  הפרנסה  על   –

בלחיים, ועל כן ‘אין לה מנחם’.
לעומת זאת, כתב הגאון הקדוש רבי צדוק 
‘צדקת הצדיק’  זי”ע בספרו  הכהן מלובלין 
מאת  שהכל  וזוכר  שהיודע  קלז(,  )אות 
והרעות,  ההסתרות  אף  יתברך,  הבורא 
ומכיר שאף הטובה מאתו, נחשב הוא בגדר 
לו  כופלין  בצערו  “כל המשתף שם שמים 

פרנסתו” )ברכות סג.(.
זוכה להארה שמימית  כלומר, כאשר אדם 
ומרגיש כמה טוב מורעף עליו  והוא מבין 
בשר  שבעין  קשים  במצבים  גם  משמים, 

רגילה נדמים כמצבי מצוקה וקושי כלכלי, 
הוא חש לפתע כי כפלו את פרנסתו - עוד 

בטרם תפח ארנקו.
עמו  יתברך  הבורא  את  מכניס  הוא  כאשר 
מקל  הוא  לטובתו,  שהכל  ויודע  בצרתו 
מעליו את משאו וזוכה לחוש רוחה ושלוה.

עת לבכות
היה זה במוצאי יום הכפורים, כאשר הרבי 

הקדוש החוזה מלובלין, אמר לחסידיו:
הוא  קרמניץ,  של  מישרים  שהמגיד  “דעו 
הגאון הקדוש רבי יעקב ישראל הלוי, מחבר 
‘שבט מישראל’ על התהלים, המתיק בשנה 
זו את כל הדינים והקטרוגים על ישראל על 
ידי הדרשה המיחדת שדרש לפני תפלת ‘כל 

נדרי’”.
מה ארע באותה השנה בקרמניץ?

בכל שנה ושנה נהג המגיד מקרמניץ שכל 
באים להתברך  היו  וצאצאיו  בני משפחתו 
חתימה  לגמר  הקדוש  היום  בערב  מפיו 

טובה.
באותה השנה איחרה אחת מבנותיו, שהיתה 
מטופלת בילד רך בשנים, לבוא לבית אביה, 
עד שכבר היה המגיד מוכרח לצאת לבית 

הכנסת לדרוש לפני ‘כל נדרי’ כנהוג.
הכנסת,  בית  לכיוון  מביתו  המגיד  יצא 
וכאשר עבר ליד ביתה של בתו, ראתה בעד 
לכיוון  החלון את דמותו של אביה הצועד 

בית הכנסת עטוף ב’קיטל’ והמחזור בידו.
בידה  הקטן  בנה  את  נטלה  הבת,  נבהלה 
של  המתרחקת  דמותו  אחרי  לרוץ  והחלה 

האב.
המגיד פסע בצעדים מהירים.

התעכב  שכן  מאוחרת,  היתה  כבר  השעה 
ומתוך  להתברך,  שתבוא  לבתו  והמתין 
שמיהר, לא הבחין בבתו הנשרכת בעקבותיו 

במאמץ כשעוללה בידה.
‘כל-נדרי’,  לתפלת  המגיד  מיהר  כך 
וממרחק, מתנשמת ומתנשפת, ניסתה בתו 
להדביק את צעדיו, כשהיא נושאת בקושי 

רב את הפעוט הקטן בידיה.
והנה, הגיע המגיד לפתח בית הכנסת ועמד 
להכנס בעדו, כשעם דמותו הנעלמת ייגנז 
לברכת  מפיו  לזכות  האחרון  הסיכוי  גם 
נשאה  אליה   – הקדוש  היום  בערב  הבנים 

בתו את עיניה...
“אבא!” פרצה הבת בבכי קולני, “רגע! ברך 

אותי ואת בני!!!”
האחוז  הפעוט  פרץ  אמו  של  בכיה  לשמע 

בידיה אף הוא בבכי קולני.
ליטף המגיד את נכדו והרגיעו, ואחר שאלו: 

“מדוע אתה בוכה?”
אני  גם  בוכה,  אמא  “כאשר  העולל:  נענה 

בוכה...”
ומיהר  נכדו,  ואת  בתו  את  המגיד  ברך 

להכנס לבית הכנסת.
הופתעו  ההיכל  את  שגדשו  המתפללים 
נכנסת  המגיד  של  דמותו  את  לראות 

במרוצה אל ההיכל.
ללא שהיות עלה המגיד על מדרגות ארון 
הקודש, פתח את ארון הקודש, ופרץ בבכי 

סוער...
בארון  טמון  כשראשו  המגיד  עמד  כך 

הקדוש והוא רוטט בבכי.
הוא  מעט.  נרגע  ארכות,  דקות  לאחר  רק 
כמה  “לפני  ואמר:  הקהל,  לעבר  הסתובב 

רגעים למד אותי נכדי הקטן כלל יסודי:
כאשר האמא בוכה – גם הילד בוכה!

כנסת   – האמא  כאשר  לבכות  עלינו  כמה 
ישראל - בוכה!” קרא המגיד בקול רועד.

בוכה  הקדושה,  השכינה  ישראל,  “כנסת 

ללא הרף על בניה!
‘ואם  ואומר:  צווח  יז(  יג  )ירמיה  הכתוב  הן 
נפשי מפני  לא תשמעוה במסתרים תבכה 
גוה ודמע תדמע ותרד עיני דמעה כי נשבה 
יב(:  )כב  ישעיהו הנביא  וכך קרא  ה’’,  עדר 
ההוא  ביום  צבאות  אלקים  אדני  ‘ויקרא 

לבכי ולמספד ולקרחה ולחגר שק’.
)ה:(,  חגיגה  במסכת  חכמינו  ואמרו 
שהשכינה הקדושה בוכה על כלל ישראל, 
במסכת  יוסי  רבי  הקדוש  התנא  אמר  וכן 
שמנהמת  קול  בת  ‘שמעתי  )ג.(:  ברכות 
שבעונותיהם  לבנים  אוי  ואומרת:  כיונה 
היכלי  את  ושרפתי  ביתי  את  החרבתי 

והגליתים לבין האמות...’
בני  הילדים,  שגם  הרי  בוכה,  האמא  ואם 

ישראל, צריכים לבכות ביחד איתה!!!”
ובאמרו זאת געה כל העם בבכיה עצומה – 

על צער השכינה.
פעלה   - מלובלין  החוזה  גילה   – זו  בכיה 
המקטרגים  כל  את  להסיר  מרומים  בשמי 
והמשטינים והמתיקה את כל הדינים מעל 

כל בית ישראל! 

’אל נא קרב תשועה‘
ענין  אחר שהראינו לדעת מעט מחשיבות 
הדורות  צדיקי  האריכו  בו  ויסודיותו,  זה 
כולם, בלמדם אותנו עד כמה יש להצטער 
צערנו  על  לחשוב  ולא  השכינה,  בצער 
אשר  וישנם  להירתע,  אנו  עלולים  האישי, 
הדרישה  לנוכח  לרפות  עלולות  ידיהם 
הדור.  לצדיקי  וכשייכת  כגבוהה  הנתפסת 
ומה יעשה מי שטרם זכה להגיע לדרגה זו, 
ליכלת להסיח דעתו מצערו האישי, ולבקש 

רק על גלות השכינה?
צדיקי  הזניחו  לא  העם,  פשוטי  אותנו,  גם 
הרב  של  מאמרו  ומפורסם  החסידות, 
הקדוש רבי לוי יצחק מברדיטשוב זי”ע, כי 
מאחורי כל רצונותיהם ומאוייהם הגשמיים 
תשוקות  מסתתרות  ישראל,  בני  של 
לרצונותיהם,  האמתי  המניע  והן  רוחניות, 

אף אלו הנראים כגשמיים ביותר.
“רבונו  משמו:  היא  מפורסמת  ומליצה 
בקשותיהם  כל  את  תקח  אם  עולם,  של 
ותסחט  ישראל  בית  עמך  של  ותפלותיהם 
אותן – יצאו ממון ופרנסה שהם תמצית כל 

הבקשות...
יצאו   – ותסחטנו  הממון  את  תקח  ואם 
בני  אותם מקימים  טובים  ומעשים  מצוות 

ישראל באמצעות הממון הדרוש להם”.
אם כן, תכלית כל רצונות ישראל ותמציתם 

– המצוות והמעשים הטובים!
באפן דומה האריך הרב הקדוש רבי משה 
זי”ע, להעמיד על  חיים אפרים מסדילקוב 
להצטער  שיש  עסקנו,  בו  זה  יסוד  תילו 
בצער השכינה ולבקש רק עבור תקומתה, 
בספרו הקדוש ‘דגל מחנה אפרים’ )פר’ וארא 

ד”ה עוד י”ל וגם אני(:
מסדילקוב  הקדוש  הצדיק  הקדים  תחלה 
נדרשת  התורה  כידוע,  חשוב:  יסוד  לבאר 
דרשות  לאין-ספר,  רבים  ובאפנים  בפנים 
קץ  ואין  בה,  ונדרשו  נאמרו  רבים  ורמזים 

לכוונות ולפירושים הטמונים וגלומים בה.
ה’דגל  בעל  כתב  אלו,  וביאורים  דרשות 
ניתנו להדרש לפי בחינתם  מחנה אפרים’, 
של צדיקי הדור ומידותיהם, ולפי דרכו של 
הדור. זאת על פי הנכתב בספרים קדמונים, 
שהשם המפורש נמסר להידרש בו כל דור 

לפי אותו הדור ולפי הנצרך לדור.
של  שמותיו  היא  כולה  התורה  שכל  וכיון 
הקדוש  בזהר  כמבואר  הוא,  ברוך  הקדוש 
נדרשת  היא  גם  שהתורה  נמצא  עג.(,  )ח”ג 

בכל דור ודור לפי אותו דור.
וכך הפליא בעל ה’דגל מחנה אפרים’ לבאר 
הפסוק  את  ולדורו-הוא  זקנו  לדור  ביחס 
‘וגם אני שמעתי את נאקת בני ישראל אשר 
ואזכור את בריתי’  מצרים מעבידים אותם 

)שמות ו ה(, ואלו דבריו:
אבי-זקני,  אדוני  בימי  שלפנינו,  בדורות 
זכרונו לברכה לחיי העולם הבא, הוא מרן 
היה  אימי,  אבי  הקדוש,  טוב  שם  הבעל 
נדרש פסוק זה על פי יסודו של הבעל שם 
המטרוניתא,  שליחי  הם  הצדיקים  כי  טוב 
שנמשלה  ישראל  כנסת  שליחי  כלומר, 

למטרונה היא המלכה.
על  בהרחבה  שהתבאר  היסוד  פי  ועל 
הפסוק ‘בכל צרתם לו צר’, כי כשבאים על 
הצדיק צרה וצער, הסיבה היא מכיון שיש 
ועל  לשכינה,  רוחני  וצער  חסרון  כנגדם 
על  להתפלל  התחתון  בעולם  שידעו  מנת 
יתברך  זה, שולח הבורא  ולתקן חסרון  כך 
צער זה על הצדיק, שיבין על ידי כך על מה 

עליו לבקש ולהתפלל.
וכאשר יתקן את החסרון הרוחני – ממילא 

יפטר גם מהצער הגשמי.
‘שלוחי  הם  שהצדיקים  הכונה  זו 
ישראל  כנסת  נציגי  שהם  דמטרוניתא’, 
מנת  על  והיסורים  הצער  את  הסובלים 
ואיזה  ולבקש  להתפלל  יש  מה  על  שיודע 

חסרון יש לתקן.
בפסוק  מסדילקוב  הקדוש  הרב  רמז  ורמז 
בו מופיעות המלים ‘אני שמעתי את נאק”ת 
בני ישראל אשר מצרים מעבידים אותם’ – 

נאק”ת נוטריקון: “אל, נא קרב תשועה”.
המכנה  השכינה  למען  צועקים  כלומר, 
‘תשועה’, השרויה בגלות ובמרחקים. וכיצד 
מצרים  ‘אשר  השכינה?  בצער  נזכרים 
באים  הצדיקים  על   - אותם’  מעבידים 
צרות ויסורים, המצביעים על צער השכינה 
המצויה בגלות ובמעמקי הקלפות, וכאשר 
מתפללים על-כך, שומע הקדוש ברוך הוא 

את נאקתם: ‘ואזכור את בריתי’.
והוסיף בעל ‘דגל מחנה אפרים’, שכך היה 
‘בעל  המכונה  הצדיק  בימי  הפסוק  נדרש 
שם’ זכר צדיק וקדוש לברכה ואנשי דורו, 
שהיו בזו המדרגה שלא להתפלל כלל על 
השכינה  חסרון  על  רק  עצמו,  של  חסרון 

כביכול.
רבי  דרש  זו,  במדרגה  שאינו  בדורנו,  אך 
הפסוק  את  זה  ביסוד  אפרים  חיים  משה 

באופן מעט שונה:
יהודי  כל  תשועת   – תשועה’  קרב  נא  ‘אל 
ומתפלל  הזועק  הצטרכותו,  לפי  ויהודי 
מפני צרותיו וצערו ‘אשר מצרים מעבידים 

אותו’, אלו הם המצרים הגשמיים.
את  יתברך  הבורא  מקבל  זאת,  למרות 

תפלתם וצעקתם, אף שהיא עבור עצמם.
זו הכונה בפסוק ‘וגם אני שמעתי’, אף שבני 
צער  עבור  לבקש  במדרגה  אינם  ישראל 
כיון שבעמקי  זאת,  ‘אני שמעתי’  השכינה, 
הזועק  הוא  השכינה  צער  ונפשם  לבבם 
לכך  מודעים  אינם  שהם  אלא  מקרבם, 
וסבורים שצרותיהם הגשמיות הן המצרות 

להם.
זו הכונה בסיום הפסוק ‘ואזכור את בריתי’: 
היא  בריתו,  את  זוכר  הוא  ברוך  הקדוש 
אינם  בנאקתם  ישראל  שבני  אף  השכינה. 
משימים את צערה אל לבם, זוכר הוא את 
וכאשר  בתפלתם,  הטמון  השכינה  צער 
יזכו  יתוקן החסרון הרוחני וצער השכינה, 

גם בני ישראל למילוי חסרונם הגשמי.

תפילה
פנינים ומרגליות בעניני
עבודה שבלב זו תפילה



לשמיעת השיעורים - קול הלשון:
03-6171077

האיש והודה לו מאד על נכונותו האדיבה. 
התעקש  הוא  לוותר,  הסכים  לא  האיש  אך 
ועמד על שלו, עד שר’ מנחם ישעיה הסכים 

ועלה על המטה. 
עוד  העירו  הקל  והויכוח  הדברים  חילופי 
מהישנים בחדר הארוח, וקולות של טרוניה 

נשמעו בקהל: 
“איך יתכן שאיש בא בימים יאלץ לפנות את 

מטתו לאיש צעיר ממנו בהרבה?!”
האנשים לא ממש הבינו את המתרחש ולא 
מעשה  את  ובראותם  ההצעה,  את  שמעו 
החליפין שהיה נראה בעיניהם מגונה ובלתי 
ראוי, חשדו כי הדבר נכפה על האיש המבוגר 

והרימו קול מחאה.
כבר  הישנים  כל  כי  המבוגר  האיש  משראה 

התעוררו, פתח ואמר:
כפה  לא  איש  כי  יקרים,  אחים  לכם,  “דעו 
עלי לתת לו את מטתי; איש לא הכריח אותי 
לרדת לישון על המחצלת. כל שעשיתי הוא 
לכבודו  לא  כי  אם  הטוב,  ומרצוני  מדעתי 
ורבי  מורי  המרומם,  אביו  בית  לכבוד  אלא 
הגאון בעל ‘בית נפתלי’, רבה של העיר מאד 

בה אנכי מתגורר. 
בודאי תשאלו על מה ולמה חרדתי את כל 
את  ושמעו  הסכיתו  הזאת,  הגדולה  החרדה 
אשר אספר לכם, מעשה שהיה, ומזה תשפטו 

האם נכון עשיתי”. 
וכך ספר האיש:

“איש תם וישר-דרך היה ר’ שמואל, מתושבי 
מכרמים  מצא  פרנסתו  ואת  מאד,  העיר 

משובחים שהיו בבעלותו. 
הניבו  מאד  לעיר  סמוכים  שהיו  הכרמים 
את  שיצרו  היקבים  ובעלי  טובים,  ענבים 
היינות ההונגריים המשבחים רכשו ממנו את 

הענבים. 
היה  שמואל  שר’  ונאמר  לכת  נרחיק  לא 
לחמו  את  הרויח  הוא  אך  העיר,  מעשירי 
בכבוד ופירנס את משפחתו ברוכת הילדים 

כראוי.
עם זאת היה ר’ שמואל רגיל ומרגיל את בני 
חיי  לחיות  ולא  במועט  להסתפק  משפחתו 
כשהגיע  להם  שעמד  הוא  זה  הרגל  רוחה. 
הכרמים  ענף  את  שתקף  הגדול  המשבר 

בהונגריה. 
בכרמים  פשטה  תולעים  של  נוראה  מגפה 
של  ההתקדמות  בגפנים.  שמות  ועשתה 
התולעים היתה מהירה והן הרסו שטחי ענק 

של כרמים שהפכו לארץ שממה.
כרמים  בעלי  מאותם  היה  שמואל  ר’  גם 
המתפרנס  מאדם  הונם.  כל  את  שהפסידו 
לא  שמצבו  אלא  מרוד,  לעני  הפך  בכבוד 

נודע ברבים. 
הוא נטל הלואות קטנות שסייעו בידו לעבור 
את החדשים הראשונים, אך עד מהרה הבין 
כי אין זו תכלית, וכי עליו למצוא בדחיפות 

עבודה שממנה יוכל לקבל את משכורתו.
ליבו של ר’ שמואל לא גילה לפיו את עיקר 

חששותיו: 
את  הוא  ארס  המגפה  פרוץ  לפני  קצר  זמן 
בתו הנערה עם בחור מצוין ונעלה. בהסכם 
הצדדים  שני  ביניהם  שנדברו  השדוכים 
הבתולות  כמוהר  לתת  שמואל  ר’  התחייב 
ההתחיבות  את  ביותר.  מכובדת  נדוניה 
בנה על בסיס החסכונות שהיו בידו משנים 
קדמוניות, בהן אגר פרוטה לפרוטה במיוחד 

למטרה זו. 
שמואל  ר’  נאלץ  הגדול,  השבר  עם  עתה, 
לצורך  החסכונות  כספי  בכל  להשתמש 
שקשר  המוצדק  חששו  הבית.  פרנסת 
השידוכין יתבטל לא נתן לו מנוח, עד שפנה 

לעשות את אשר לא יעשה:
דעת,  וקל  פוחז  ממכריו,  אחד  של  רחמיו 
במקום  אך  עליו.  נכמרו  מצבו,  את  שידע 
אחיתופל  עצת  לו  השיא  כהוגן,  לו  לעזור 
הצעה  נראית  זו  היתה  חוץ  כלפי  נוראה. 
מצוינת, אך היא טמנה בחובה מוקש מסוכן 

מאד. 
אותו פוחז הציע לו משרה משתלמת כמנהל 
עיבוד העצים ביער גדול סמוך למאד. היה 
ששכן  עץ  למוצרי  גדול  חרושת  בית  זה 

בבודפסט, ואת העצים יבאו מיערות ענק. 
מקלפים  היו  הגדולים  העצים  חיתוך  לאחר 
והמחוספסת,  החיצונית  הקליפה  את  מהם 

ובכך מכינים אותם לצרכי בית החרושת. 
ערלים  עושים  היו  עצמה  המלאכה  את 
מקומיים, אכרים בעלי כח, ואילו לר’ שמואל 
הוצע להיות המנהל והאחראי עליהם. עליו 
מלאכתם  את  עושים  הערלים  כי  לפקח 
נאמנה ואינם מתעצלים ומבטלים את זמנם 
הקילוף  מלאכת  על  עין  לפקח  וכן  היקר, 

ולבדוק שהיא נעשית על הצד היותר טוב.
היתה זו עבודה אחראית מאד, שמתן שכרה 

הנאה בצדה. 
דא-עקא,  מאד,  לכך  התאים  שמואל  ר’ 
עבודה זו היתה נעשית גם בשבת קודש. יום 
הגיעו  לא  שבו  ראשון,  ביום  היה  המנוחה 

הערלים לעבודה. 
הכרחי  תנאי  היה  בשבת  לעבוד  החיוב 
ר’ שמואל לקבל את  יכול  ובלעדיו לא היה 
בבודפסט,  החרושת  בית  בעלי  התפקיד. 
אופן  בשום  הסכימו  לא  הם,  גם  ערלים 
להותיר יום עבודה ללא פקוחו של האחראי.

בפח.  נפל  שמואל  ור’  שטן  מעשה  הצליח 
מאז  אולם  מוחלט,  בסוד  כך  על  הוא שמר 
כל  במשך  מביתו  נעדר  והלאה  היום  אותו 

השבוע, כולל יום השבת, רחמנא ליצלן. 
רק ביום ראשון היה מגיע לביתו ונח קמעא. 
ולא סיפר לאף אחד על  הוא התבייש מאד 
כך שהוא נאלץ לעבוד בשבת. לבני משפחתו 
נימק את העדרותו בתרוצים שונים ומשונים, 

אך את סודו האיום והנורא לא גילה.
בשבת הראשונה בה נעדר ר’ שמואל מבית 
הכנסת המרכזי של העיר מאד, אמר לעצמו 
אולי  כי  נפתלי’,  ‘בית  בעל  העיר,  של  רבה 
אולי  או  בטוב  חש  אינו  שמא  הוא.  מקרה 

נאלץ לנסוע מהעיר. 
כך בשבת השניה והשלישית.

אך משהבחין כי ר’ שמואל מדיר את רגליו 
להתחקות  החליט  הכנסת,  מבית  בשבתות 

אחריו ולברר את פשר הדבר. 
נפתלי’  ה’בית  הצליח  מקיף  ברור  לאחר 
להתודע לטיב העבודה שקבל ר’ שמואל על 

עצמו והבין היטב את אשר ארע: 
ר’ שמואל הפך למחלל שבת, רחמנא-ליצלן.

ר’  של  משכניו  מאחד  נפתלי’  ה’בית  בקש 
ראשון  ביום  אליו  לפנות  שיואיל  שמואל 
הקרוב, כאשר הוא שב לביתו, ולהודיע לו כי 

רב העיר מבקש כי יכנס אליו. 
אך  מההזמנה,  מאד  נבוך  היה  שמואל  ר’ 
בקרבו  פועם  כשלבו  לו.  היתה  לא  ברירה 
הגיע אל הרב שקבלו בלבביות רבה, והזמין 

אותו לשבת מולו.
‘בשורה טובה שמעתי’, פתח הרב, ‘כי בחסדי 
עיבוד  כמנהל  הגונה  עבודה  מצאת  הבורא 
והלואי  כך,  על  מאד  ביער. שמחתי  העצים 

שתהיה לך פרנסה טובה בהרחבה. 
אולם זאת ברצוני לדעת: 

כיצד אתה מתנהג בשבתות ובימים טובים? 
אתה  אלו  ונעלים  קדושים  בימים  גם  האם 

מצוי ביער יחד עם הפועלים?’
ר’ שמואל החויר, אולם התשובה כבר היתה 

מוכנה בפיו: 
‘פקוח  היא  פסוקה  הלכה  הלא  הרב,  ‘כבוד 
נפש דוחה שבת’. ובכן, מצוי אני במצב של 
את  להציל  אני  מחויב  מוחלט.  נפש  פקוח 
נפשות בני משפחתי מגווע ברעב, ועוד יותר 
מכך, מחויב אני להציל את בתי הכלה מבזיון 

נורא שלא יתבטל שידוכה. 
זו הסיבה שקיבלתי על עצמי תפקיד זה, שכן 

לא היתה לי ברירה אחרת’.
היקר,  ‘ידידי  ואמר:  נפתלי’  ה’בית  התחייך 
בהבנת  טעית  הגדול  לצערי  שמואל,  ר’ 
לעסוק  עתה  רצוני  אין  אך  זה,  הלכה  פסק 
בו. כל שאנכי מבקש ממך זה שתתן לי את 
הפרטים המדויקים של הנהלת בית החרושת 
בבודפסט, ואני, שיש לי מהלכים בבודפסט, 
אפעל עבורך לטובה ולברכה, כך שלא תאלץ 

לחלל את השבת’.
נבהל ר’ שמואל מאד ואמר: ‘רבי, מבקש אני 
מאד ממעלתכם שלא תתערבו לי בענין זה 

ואל תפנו להנהלת בית החרושת.
הלא תדעו כי עמל רב נאלצו ידידי להשקיע 
כדי שאקבל את המשרה הזו. שורה ארוכה 
ומזומנים  מוכנים  עומדים  אנשים  של 

להחליף אותי, אם אפטר מעבודתי. 
רבים הם הקופצים על משרה זו, וכשהנהלת 
בית החרושת תראה שאין הדברים מתנהלים 
עמי כראוי הם יפטרו אותי ללא הנד עפעף’.
פיס ה’בית נפתלי’ את ר’ שמואל ואמר לו: 

לא  כי  לך  אני  מבטיח  מלבך!  דאגה  ‘הסר 
תנזק ממעשי ומדבורי כמלוא נימה. 

את  לשמור  להמשיך  תוכל  אתה  אדרבה, 
יום השבת כדת מחללו. ולא זו בלבד, עיניך 
השבת  שמירת  שבזכות  מישרים  תחזינה 
יפתחו לך שערי ברכה וישועה ותזכה לשפע 

רב’.
לאחר שכנועים רבים נאות ר’ שמואל לתת 
את הפרטים לרב העיר שנפרד ממנו והודיעו 

כי בקרוב יהיה איש בשורה עבורו.
נפתלי’  ל’בית  שמואל  ר’  בין  זו  שיחה 
ביום  וכבר  ראשון,  ביום  כזכור,  התקיימה, 
רביעי הגיע הרב בכבודו ובעצמו לביתו של 
של  הראשי  מהמנהל  מכתב  עם  שמואל  ר’ 

בית החרושת. 
זה  משבוע  כי  מפורשות  נאמר  זה  במכתב 
מעבודתו  פטור  שמואל  ר’  יהיה  והלאה 

בשבתות ובימים טובים!
זו: משכורתו תעלה בעוד עשרה  זו אף  לא 

זהובים לכל חודש!!!
זאת ועוד: הנהלת החברה תתן לר’ שמואל 
זהובים  מאות  ארבע  של  סכום  מידי  באופן 
בכבוד  בתו  נשואי  למען  בידו  שיהיה  כדי 
ובהרחבה, כאשר סכום זה יקוזז בהדרגה מדי 

חודש מהתוספת של המשכורת!!!
רבה,  בשמחה  בתו  את  חיתן  שמואל  ר’ 
וזכה לרוב נחת מחתנו ומשאר ילדיו, כולם 

כשתילי זיתים סביב לשלחנו. 
כבוד  על  לשמור  מאד  הקפיד  הוא  כמובן, 
של  החופשי  היום  ראשון,  יום  ואת  השבת, 

פועליו, קבע כיום של למוד תורה”.
אורחי  לכל  וגילה  סיפורו,  את  האיש  סיים 
בכבודו  הוא  כי  בעטלאן,  שבעיר  האכסניה 

ובעצמו אותו ר’ שמואל. 
“ועתה הגידו נא לי”, פנה אליהם, “האם אין 
משפחת  את  יכלתי  ככל  שאכבד  הראוי  מן 
אותי  הציל  אשר  נפתלי’,  ה’בית  ורבי  מורי 
באושר  חי  אני  ובזכותו  רוחני  ממות 

ובעושר?!”

 יזכו לרוב שמחה
לבנים  לזכות  בשבת,  יש  מיוחדת  ברכה 
ב-ה(:  )נו  ישעיהו  הנביא  כנבואת  טובים, 
יחזיק בה  ובן אדם  זאת  יעשה  ‘אשרי אנוש 
כל  מעשות  ידו  ושומר  מחללו  שבת  שומר 
יבש.  עץ  אני  הן  הסריס  יאמר  ואל  רע... 
את  ישמרו  אשר  לסריסים  ה’  אמר  כה  כי 
ומחזיקים  חפצתי  באשר  ובחרו  שבתותי 
בבריתי. ונתתי להם בביתי ובחומותי יד ושם 

טוב מבנים ומבנות’.
שומרי  הסריסים  את  לנחם  באה  זו  נבואה 
ושם  ביד  שיזכו  לילדים,  זכו  שלא  השבת, 
שהשכר  משמע,  ומכך  ומבנות.  מבנים  טוב 
הוא  סריסים  שאינם  השבת  לשומרי  הצפון 

בנים ובנות.
רבי  הקדוש  הרב  בפי  מצאנו  לכך  הסבר 
‘מאור  בספרו  זי”ע  מנחם נחום מטשרנוביל 
עינים’ )פר’ מקץ( שהקשה על הפסוק ‘ויברך 
ורבו  פרו  אלקים  להם  ויאמר  אלקים  אותם 
הים  בדגת  ורדו  וכבשוה  הארץ  את  ומלאו 
ובעוף השמים ובכל חיה הרומשת על הארץ’ 
הכתוב  צריך  היה  מדוע   - כח(  א  )בראשית 
לומר ‘ומלאו את הארץ’ ולא הסתפק באמרו 

‘פרו ורבו’?
ובאר, על פי הידוע שתכלית בריאת העולם 
הדורות  ובהמשכת  ישראל,  בני  עבור  היא 
והעמדתם אנו מקיימים בשלמות תכלית זו, 
בה דור לדור ישבח מעשיו של בורא ויפאר 

לשמו בתורתו ומצוותיו.
הכתוב  בבחינת  הם  העולם  אומות  בעוד 
סוסים  וזרמת  בשרם  חמורים  בשר  ‘אשר 
ותכלית  חפץ  ואין  כ(  כג  )יחזקאל  זרמתם’ 
בני  לדורות,  קיומם  והמשך  בזווגם  כלל 
ישראל הם בבחינת הכתוב ‘כי חלק ה’ עמו 
יעקב חבל נחלתו’ )דברים לב ט( כי הם חלקו 
ונחלתו, וחפץ הבורא יתברך בזווגם בקדושה 
ופעילותם למען המשך הדורות, ובעבור בני 
עולמו  את  הוא  ברוך  הקדוש  ברא  ישראל 

באופן זה ונתן בבני אדם את כח ההולדה.
ואמרו חכמינו ז”ל במסכת יבמות )סב.( שאין 
בן דוד בא עד שיכלו הנשמות שבגוף. ופרש 
רש”י, שה’גוף’ הוא היכל בעולמות העליונים 

שבו מקור כל הנשמות.
תלויה  ורבו’  ‘פרו  שבמצות  נמצא  זה  ולפי 

ביאת משיח צדקנו במהרה. 
כיון  הארץ’,  את  ‘ומלאו  הכתוב  פרוש  זהו 
ואז  השלימה,  הגאולה  תלויה  המצוה  שבזו 
יקוים בנו הכתוב ‘ומלאה הארץ דעה את ה’ 

כמים לים מכסים’ )ישעיה יא ט(. 
והתכללות כל הנשמות תלויה באופן מיוחד 
וכפי  השמים’,  ‘ויכולו  ככתוב  השבת,  ביום 
שמשמעותה  ‘ואשתכללו’,  אונקלוס  שתרגם 
שנשלמו השמים והארץ ונתיסדו על מכונם, 
התכללות  מלשון  שהכונה  גם  לפרש  וניתן 
הזווג  נעשה  השבת  ביום  כי  והתחברות, 
לקדוש  ישראל  כנסת  בין  העליון  והחבור 
הבריאה  והתיסדות  שלמות  וזו  הוא,  ברוך 

)ראה זוהר ח”א מז.(. 

הבורא  בין  ברית  הוא  השבת  שיום  וכיון 
הנשמות  כל  בו  מתכנסות  ישראל,  לכנסת 
יחד לפני הבורא, ולכן יום זה מסוגל להמשיך 
מאוצרו העליון נשמות ישראל בבנים ובנות.

הקדוש  הגאון  דברי  את  לזה  להסמיך  ויש 
‘אגרא  זי”ע בספרו  רבי צבי אלימלך מדינוב 
דכלה’ )פר’ בראשית(, שפרש את דברי הכתוב 
‘ויברך אותם אלקים לאמר פרו ורבו’, שברכם 
לתולדותם  לומר  בפיהם  יהיה  שכח  הבורא 
ורבו’, שתיבות  ‘פרו  דור  אל  מדור  אחריהם 

אלו הן סגולה לתולדה.

המשך מעמוד  ב’ שבת קודש



מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט“א

בס"ד, גליון פ"ט | פרשת שמות תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

הקבועות  התפילות  את  להתפלל  המנהג  בענין  לברר  שביקשת  מה 
בסמוך לציוני הצדיקים, יש לעיין בו מצד מה שאסרו חז"ל לקרוא קריאת 
שמע ולהתפלל בתוך ארבע אמות של מת או בבית הקברות. שהרי בגמרא 
)ברכות יח.( אמרו: לא יהלך אדם בבית הקברות ותפילין בראשו וספר תורה 

וכן  זה בכלל לועג לרש חרף עושיהם.  כן הרי  ואם עושה  וקורא,  בזרועו 
נפסק להלכה בשולחן ערוך )אורח חיים סימן עא סעיף ז( שאם קרא קריאת שמע 
בתוך ארבע אמות של מת, לא יצא ידי חובתו. וכתב המשנה ברורה שם 
)סקי"ז(, בשם הכסף משנה, שטעם הדבר הוא שקנסוהו חכמים הואיל ועבר 

את  נקיים  כיצד  זה  ולפי  כהראב"ד.  ודלא  הרמב"ם,  וכדעת  דבריהם,  על 
המנהג להתפלל תפילות קבועות סמוך לציוני הצדיקים?

תשובה:

צדיקים נקראים חיים
ידוע מנהג בני ישראל להתפלל תפילות הקבועות סמוך לקברי צדיקים 

כגון במערת המכפלה, בקבר רחל, בציוני התנאים הקדושים: הרשב"י, 
יונתן בן עוזיאל ועוד. וכבר תמה על כך החיד"א  רבי מאיר בעל הנס, 
בשם הגדולים )ערך א אות קצט( וז"ל: זה כמה שנים שהייתי תמה על מנהג 
ישראל שמתפללים על קברי צדיקים, והלא אסור להתפלל בתוך ד' אמות 
לא  הרמב"ם  ולדעת  הקברות,  בית  בתוך  קריאת שמע  ולקרות  מת  של 
יצא אף בדיעבד, וכן פסק בשו"ע )סוף סימן עא(, עד שמצאתי בספר חסידים 
)סימן תתשכט( שרבינו הקדוש היה נראה בבגדי חמודות בכל ליל שבת אחרי 

פטירתו והיה פוטר בני ביתו בקידוש, שצדיקים נקראים חיים במותם ולא 
כשאר מתים, שהם חופשיים מהמצות. ע"כ.

לכבוד המת מותר
וכתב החיד"א עוד בספרו שיורי ברכה )ח"ד סימן שמד סק"ז( שהמנהג ברוב 
תפוצות ישראל ללמוד ולדרוש בדברי תורה בפני המת ועל הקבר לכבודו 
ולמנוחתו, וסמכו בזה על דברי הרמ"ה ומהר"י אבוהב כמבואר בשו"ע 

תפילות קבועות על ציוני צדיקים שבנו עליהם בית כנסת

1  ב"ח (או"ח סי' צא). והביא שם שהגאון רבי יעקב פולק 
קרא על מי שמתפלל כך את הפסוק (תהלים לו יב) 'אל 
תבואני רגל גאוה ויד רשעים אל תנידני'. והובאו דבריו 
במשנה ברורה (שם ס"ק יב). וראה בשו"ת באר משה (ח"ד 
עשרה,  שמונה  תפילת  בזמן  רק  שזה  שכתב  לט)  סי' 

אבל בפסוקי דזמרה וברכות קריאת שמע אין חשש, 
ש'היכון לקראת  (שם סק"ז)  ברורה  כיון שכתב המשנה 
בספר  אולם  המלך.  לפני  כשעומד  רק  הוא  אלוקיך' 
אישי ישראל (פ"י הערה יז) הביא בשם הגר"ח קנייבסקי 

שנכון להחמיר בזה גם בשאר התפילה.
2  כן כתבו בשו"ת באר משה (שם) ובהליכות שלמה (פ"ב 
לאסור  כיון שהטעם  אויערבאך  הגרש"ז  יח) בשם  אות 

מחמת  וכשלובשם  גאוה,  משום  הוא  כפפות  לבישת 
הקור אין בזה גאוה. אמנם בשו"ת נטע שורק (או"ח סי' 
ו) כתב שהטעם לאיסור זה הוא כיון שמכבד את עצמו 
בזמן שעומד לפני ה' בעבודה, וזה בזיון כלפי מעלה, 
כמו שמצינו בישכר איש כפר ברקאי המובא בפסחים 
כשלובשם  אף  להקל  אין  זה  שלפי  שם  וכתב  (נז.). 
מחמת צינה, רק כשניכר גם לרואים שלובשם מחמת 

כן.
3  בשולחן ערוך (סי' צח ס"ד) כתב: התפילה היא במקום 
הקרבן, ולכך צריך ליזהר שתהא דוגמת הקרבן בכוונה 
ולא יערב בה מחשבה אחרת, כמו מחשבה שפוסלת 
ונחלקו  וכו'.  דעבודה  דומיא  ומעומד  בקדשים, 
בדיעבד.  מעכבת  בתפילה  עמידה  אם  הראשונים 
דברים  שמונה  על  כתב:  ה"א)  פ"ה  תפילה  (הל'  הרמב"ם 

שצריך המתפלל להיזהר בהן ולעשותן, ואם היה דחוק 
או נאנס או שעבר ולא עשה אותן אין מעכבין, ואלו הן: 
עמידה, ונוכח המקדש, ותקון הגוף, ותקון המלבושים, 
והשתחויה.  והכריעה,  הקול,  והשויית  המקום,  ותקון 
אך בשולחן ערוך (סי' צד ס"ט) כתב: מי שהוכרח להתפלל 
ואינו  מעומד,  ולהתפלל  לחזור  צריך  כשיוכל  מיושב, 
שמקור  יוסף  בבית  ומבואר  דבר.  בה  להוסיף  צריך 
כתב  להלכה  מסמך).  ד"ה  ל.  (ברכות  מהתוספות  הדברים 
ולדינא הסכימו האחרונים שאין  כו):  (שם ס"ק  במשנ"ב 
עוברי  וכן המנהג שאין  ולהתפלל שנית,  לחזור  צריך 
ומתפללין  חוזרין  במיושב  בדרך  שהתפללו  דרכים 
שנית. ועיין בספר אשרי האיש (פי"ט אות יב) שהביא כי 
תפילה בישיבה אינה תפילה, וצריך לחזור ולהתפלל. 
לכן לכתחילה יש להשתדל מה שאפשר כדי להתפלל 

בעמידה.
4  שולחן ערוך (ס' צד ס"ה). ואם מחמת טלטולי הדרך 
מבלי  לעמוד  יכול  שאינו  או  ולכוון  לעמוד  יכול  אינו 
לסמוך, ראה במשנ"ב )שם ס"ק כב) שבמקום הדחק 
ינטל  יש להקל לסמוך במקצת דהיינו על דבר שאם 

אותו דבר לא יפול.
(שם  הגדולה  כנסת  ושיירי  רפב)  סי  (או"ח  דרכי משה    5
דבריהם  והובאו  סק"ח),  (שם  מרדכי  ומאמר  י)  אות  הגב"י 

במשנה ברורה (שם ס"ק לג). וראה בשיירי כנה"ג שכתב 
שכן הוא דעת ר"ת בתוס' (מגילה כג. ד"ה חד אמר) וההגהות 
(תפילה ונשיאת כפיים פי"ב הט"ז) והשבלי הלקט  מיימוניות 

(ענין שבת סי' עז).

במרדכי  הם  הדברים  ומקור  רפב),  סי'  (או"ח  שו"ע    6
(מנחות סי' תתקסט) בשם מהר"ם רוטנבורג. והטעם, כיון 

שבעה.  למנין  עולה  שהמפטיר  לדינא  לן  שקיימא 
ובאופן זה אין לתת את עליית המפטיר לקטן, לפי מה 
שאין  נוהגים  שאנו  יב)  ס"ק  (שם  ברורה  במשנה  שכתב 

קטן עולה למנין שבעה.  
אריכות  יש  ויו"ט  באופניים בשבת  נסיעה  בעניין     7
לאסור  ישראל  נהגו  וכבר  הפוסקים,  בספרי  גדולה 
שיטות  קצת  הביא  סק"ח)  תד  (סי'  החיים  בכף  בזה. 
שרוב  א.  טעמים:  מכמה  להחמיר  וכתב  האחרונים 
בעיר  נתיר  ואם  תורה  בני  אינם  באופניים  ההולכים 
ילכו בהם גם מחוץ לעיר ובנקל יצאו חוץ לתחום. ב. 
יש לחוש שמא ינקב העור של הגלגל ויבוא לתקנו כמו 
שרגיל לעשות בחול דהו"ל 'מתקן מנא' שהוא איסור 
יכול  שאינו  גבוה  מקום  ימצא  לפעמים  ג.  דאורייתא. 
לרכב בו ויבוא לשאת האופניים בידיו ד' אמות ברה"ר 
ובכרמלית. וסיים, שכן הוא המנהג בארץ הצבי שאין 
בתוך  אפילו  ביו"ט  ולא  בשבת  לא  באופניים  הולכים 
עיר שיש בה עירוב. אמנם בשו"ת רב פעלים (או"ח ח"א 
סי' כה) כתב להתיר. ובשו"ת ישכיל עבדי (ח"ג סי' י"ב ס"ה 

פעלים  הרב  על  ותמה  לאסור,  הוא  גם  העלה  ד)  אות 

והביא שיש שאמרו שאח"כ חזר בו לאסור: ומהתימא 
על מהרי"ח ז"ל דלא נחית לחששא זו, ובודאי הגמור 
הבסקלי"ט  תהלוכי  בטיב  בקי  היה  לא  ז"ל  דהרב 
לקלקול  עלול  שהוא  יודע  היה  ואם  הזה,  (-האופניים) 

מגידי  מפי  שמעתי  וכמדומני  מתיר.  היה  דלא  ודאי 

זוכר ממי מקדושים]  איני  [כעת  רבתי  בבל  אמת מחו"ר 
הדר  תהלוכיו,  בטיב  שהכיר  שאח"כ  אומרים  שהיו 
הוא לכל חסידיו לאסור עכ"ל. ובשו"ת שאילת יעקב 
(סי' מה) העלה עוד טעם לאסור הרכיבה באופניים ע"פ 

(ח"ו סי' צז) לאסור הנסיעה ברכבת,  דברי החתם סופר 
עפ"ד הרמב"ן (אמור) דכל דבר שהוא טרחא אפילו אינו 
בכלל  דהוא  מדאורייתא  אסור  מלאכות  אבות  מל"ט 
הנסיעה  על  כן  כתב  החת"ס  שאם  וכתב  'תשבתו', 
כ"ש  טרחא,  מקרי  מתנדנד  שלפעמים  מפני  ברכבת 
פשיטא  ותנועותיו  גופו  ע"י  הוא  רכיבתו  שכל  בזה 
בנחמיה.  ממש  מפורשים  אשר  הרמב"ן  לפ"ד  דאסור 
'עובדין דחול',  טעם נוסף כתב בשאילת יעקב משום 
שלפעמים רוכבים כן ממקום למקום ויחשדוהו שיצא 
חוץ לתחום או למסחרו לדעת הרמב"ן שהוא איסור 
(שבת נד:)  עשה מדאורייתא, וכעין שחשו חז"ל בגמרא 
בכמה דברים דמיחזו כמאן דאזיל לחינגא. וסיים: הנה 
אם  כי  בש"ק  אחד  עליו  שירכוב  נשמע  לא  מעולם 
המוחזק לקל, ואיך יבוא רב אחד להתיר כזה דמלתא 
סופר  וחתם  נא.),  (פסחים  כגמרא  להורות  אין  דתמיהא 
שרב  להאמין  א"א  כן  על  מהתורה,  אסור  חדש  אמר 
מורה הוראה שיש בו יראת ה' ית"ש יהין להתיר כזה, 
זה  יחזירהו בתשובה שיתקן את  ומי שהתירו השי"ת 
בזה  האריך  ל)  סי'  (ח"ז  אליעזר  ציץ  בשו"ת  וכן  עכ"ד. 
לאיסור. וכן כתב בספר חוט שני (שבת ח"ג פרק סח סק"א) 
כעובדין  דמיחזי  משום  אופניים  על  הרכיבה  לאסור 
אין  דחול  עובדין  כעין  ילדים  במשחקי  יש  אם  דחול: 

לבישת כפפות בתפילה
כתוב בהלכה שאסור להתפלל עם כפפות. בימי 
החורף הקרים אני סובל מאוד מהקור, וכפפות 
אפשר  האם  בתפילה.  הדעת  יישוב  לי  יוסיפו 

להקל וללבוש אותן?

ת. לכתחילה אין להתפלל כשלובש כפפות, כיוון 
להגן  כדי  לובשן  אם  אולם  גאווה1.  דרך  שזה 

מהקור יש להקל2.

תפילה באוטובוס בעמידה או בישיבה
נסעתי באוטובוס בין עירוני, ובמהלך הנסיעה 

ממושכים.  תנועה  לפקקי  האוטובוס  נקלע 
קרב  החמה  שקיעת  שזמן  הבחנתי  כאשר 
להתפלל  עדיף  האם  ספק:  לי  התעורר  ובא, 
לעמוד  עדיף  או  במקומי,  בישיבה  מיד  מנחה 
כדי  האחורית  לדלת  הסמוכות  המדרגות  על 

להתפלל בעמידה?

אין  כאשר  בעמידה.  להתפלל  יש  לכתחילה  ת. 
אפשרות, בדיעבד יתפלל בישיבה3, אך יראה לכל 

הפחות לעמוד בעת הכריעות4.

טעו ופחתו משבעה עולים בשבת
בשבת בבית הכנסת שלנו אירע שהבעל-קורא 
הפרשה.  סוף  עד  שישי  בעליית  בטעות  קרא 
מן  ולקרוא  להמשיך  יש  שביעי  בעליית  האם 
ולקרוא שוב  הפרשה הבאה, או שצריך לחזור 
סדר  את  לקיים  כדי  בה,  שקראו  הפרשה  מן 

הקריאה כתקנת חכמים?

ת. אם הבעל קורא טרם אמר את הקדיש שאחרי 
כמה  השביעי  לעולה  ויקרא  יחזור  הקריאה, 
יאמר  מכן  ולאחר  שקרא  הפרשה  מסוף  פסוקים 
כבר  ואם  כדין5.  למפטיר  לעולה  ויקראו  קדיש, 
למפטיר,  לעולה  ויקראו  ימשיכו  קדיש,  אמר 

ועלייה זו תיחשב כאחת מהשבע עליות6.

נסיעה בקורקינט בשבת
אחר  בשבת  לנסוע  מבקשת  הקטנה  בתי 
האם  לה,  שנקנה  חדש  בקורקינט  הצהריים 
לציין  יש  בשבת?  בקורקינט  להשתמש  מותר 

שהקורקינט אינו חשמלי כלל. 

שאין  כמו  בשבת,  בקורקינט  לנסוע  אין  ת. 
ולכן  בשבת7,  גלגלים  שני  של  באופניים  לנסוע 



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט“א

שאינו  אף  בקורקינט  בנסיעה  גם  להימנע  ראוי 
חשמלי8. 

קידוש לבנה מתוך בית הכנסת
כן  פי  על  ואף  עזים,  גשמים  ירדו  שבת  במוצאי 
ניתן  האם  העננים.  בין  בבירור  הלבנה  נראתה 
לקדש את הלבנה בעמידה מתוך בית הכנסת, דרך 
חלונותיו, או לעמוד תחת גג כלשהו. או שחובה 

לצאת לרחוב ולקדשה תחת כיפת השמים?

ת. לא יקדשו את הלבנה מתוך בית הכנסת, אלא 
יצאו לקדשה ברחוב9. אולם זקן או חולה יכולים 
אפילו  או  הבית,  במרפסת  הלבנה  את  לקדש 

בתוך הבית כנגד החלון10.

אבן שנפלה ממעיל ספר תורה
ספר  ממעיל  קישוט  אבן  נפלה  קודש  בשבת 
בו  שיש  כדבר  נחשבת  זו  אבן  האם  תורה. 
מותר  והאם  אותה?  לגנוז  וצריך  קדושה 
להגביהה ולטלטלה בשבת או שהיא מוקצה?

ת. יש לאבן דין 'תשמישי קדושה', כיון שעשויה 
לגבי  גניזה11.  טעונה  והאבן  תורה,  הספר  לנוי 
הגבהתה בשבת, אם עומדים להחזיר את האבן 
לשבצה במעיל הס"ת, מותר להרימה12, אך אם 
עומדים לגונזה הרי היא מוקצה, ויטלטלה בגופו 

למקום משומר ומכובד. 

בניית בובת שלג
אני נמצא כעת עם משפחתי בארצות הברית 
אספו  ילדיי  שלגים.  סופת  כאן  ומתחוללת 
ממנו  לבנות  והתחילו  שלג  של  גדולה  כמות 
בובה. האם יש בכך חשש מצד האיסור לעשות 

צורת אדם?

בשלימות13.  אדם  בצורת  בובה  לעשות  אין  ת. 
אבל אם אין בה את כל הגוף, מותר14. 

לחמם דג במיקרוגל בשרי
במיקרוגל בשרי שהוא  דג  מותר לחמם  האם 
בן יומו, ללא כיסוי, או שיש בכך חשש סכנה?

ת. אם המיקרוגל נקי מותר לחמם בו. בדיעבד, 
לא  אם  נקי,  לא  במיקרוגל  חימם  כבר  אם  גם 
התבשלו יחד ואין עירוב ממשות, מותר לאכול15.

מוכרת שסבורה שבעלה בעיר האם 
מותר לו לצאת בלי להודיעה

עוסקת  ואשתו  ברק,  בבני  מתגורר  ראובן 
אופי  מחמת  בביתם.  תכשיטים  במכירת 
שעות  במשך  סגורה  הבית  דלת  המסחר, 
יכול להיכנס רק  וכל לקוח הנכנס  הפעילות, 
אינטרקום.  באמצעות  פתיחה מבפנים  לאחר 
הותר  ולפיכך  סמוך,  ברחוב  עובד  ראובן 
מכוח  בחנות  לבדה  מוכרת  להיות  לאשתו 

היתר ’בעלה בעיר‘, שכן בכל עת יש באפשרותו 
לשוב לביתו. כעת התקשר אליו חבר והזמינו 
בעיר  לבנו  עורך  שהוא  מצוה  בבר  להשתתף 
הלוך  לנסוע  לראובן  מותר  האם  שמש.  בית 
שבפועל  באופן  לאשתו,  להודיע  מבלי  ושוב 
זה אין  ובזמן  ייעדר מן העיר כשעתיים וחצי, 
שאשתו  אף  בעיר‘,  ’בעלה  למעשה  מתקיים 
רגע  בכל  ומבחינתה  נסיעתו  על  יודעת  אינה 

יכול הוא לשוב לביתו?

לה  מותר  בעיר,  שבעלה  סבורה  האשה  אם  ת. 
להמשיך למכור בחנות גם אם יכנס לשם איש, 
ואין צריך להודיע לה שאין בעלה בעיר16. אמנם 
אם האיש שבא לחנות יודע שהבעל אינו בעיר, 
כי  עמה,  להתייחד  לו  מותר  האם  להסתפק  יש 
אע"פ שהיא סבורה שבעלה בעיר ואימתו עליה, 
יש לחשוש שיודיע לה שאין בעלה בעיר ותאמין 

לו17, ולכן יש להחמיר18.

לברך 'על קביעת מעקה'
במרפסת הבית

גדולה,  מרפסת  והוצאתי  ביתי  את  שיפצתי 
או  המעקה,  קביעת  על  לברך  אפשר  האם 

שכיון שאין זה על גג ביתי אין לברך?

אך  מעקה19,  חובת  יש  בית  מרפסת  על  גם  ת. 
מספק לא יברך20.

לשחק בהם בשבת, ולכן אין לנסוע בשבת באופניים 
וכבר  אחר,  למקום  שנוסע  דחול  כעובדין  דמיחזי 
יש שכתבו שאין טעם  לאיסור. אמנם  פשט המנהג 
י"ג)  סי'  (ח"ב  המהרש"ג  דחול,  עובדין  משום  לאסור 
הרכיבה  לאסור  שרצו  הפוסקים  מן  מקצת  שהביא 
משום עובדין דחול, וכתב עליהם: ואי משום הא אין 
האיסור ברור לי כי ע"פ הסברא לא ידעתי מאי עובדא 
דחול שייך בזה, וגם אין לנו לחדש גזירות ואיסורים 
מדעתינו. טעם נוסף כתב בשו"ת משנה הלכות (ח"ז 
כמבואר  לרבים  התמיה  דבר  להתיר  דאין  עא):  סי' 

בת"ה הביאו הש"ך אפילו הוא היתר גמור מ"מ אסור 
להתירו והוא כעין איסור מראית העין.

8   בספר שמירת שבת כהלכתה (פט"ז סי"ח) כתב שאף 
לקטנים,  המיועדים  אופניים  על  אף  לרכוב  שאסור 
בבית  עליו  לרכוב  מהילדים  למנוע  אין  אופן  בתלת 
שזה  שניכר  מטעם  עירוב  כשיש  בחוץ  אפילו  או 
(קורקינט  גלגליים  לגבי  כן  כמו  וכתב  הילד.  צעצוע 
שזה  מפני  להתיר  (סקטים),  גלגליות  או  חשמלי)  שאינו 

כמו תלת אופן, אך במקום שנהגו איסור בתלת אופן, 
בקורקינט או בגלגליות, אין להקל. אולם נראה שיש 
לחלק בין אופני תלת-אופן שהם בגדר משחק, לבין 
קורקינט ואופניים שהם כלי תחבורה ממש, ואפשר 
לגמוע עמם מרחקים, ולכן בקורקינט ששייך בו רוב 
בשבת.  לנסוע  לאסור  יש  לעיל,  הטעמים האמורים 
וראה בחוט שני (ח"ד פרק פח סק"ט) שכתב: וה"ה דאסור 
על  גלגלים  שמרכיבים  סקטים  על  בשבת  לנסוע 
סי'  (ח"ב  שרים  באר  ובשו"ת  בהם.  ונוסעים  הנעלים 
על  נסיעה  לאסור  צד  מצאנו  שלא  שאף  העלה  סז) 
סקטים, מ"מ בן תורה אף אם הוא עדיין נער, ימנע 
בספר  הביא  וכן  בשבת.  אלו  נעליים  מלנעול  עצמו 
אשרי האיש (או"ח ח"ב פל"ג אות ב) בשם הגרי"ש אלישיב 
מבוגרים  גם  גדולים  בבניינים  ובחו"ל  מאחר  כי 
הרי  למקום,  ממקום  להגיע  בקורקינט  משתמשים 
שיש בו אותה גזירה כמו על אופניים, [אמנם התיר שם 
אם ניכר שהוא בשביל ילדים כגון על שלשה גלגלים]. וכן 

כתב לאיסור בספר אורחות שבת (פי"ט הערה צה).
אלפסי  מהגהת  הביא  ס"ד)  תכו  סי'  (או"ח  הרמ"א    9
ובמגן  הגג.  תחת  הלבנה  את  לקדש  שאין  החדשות 
אברהם (שם ס"ק יד) הביא שבהגהת אלפסי כתב שלא 
נודע לו טעם המנהג. והב"ח (שם ד"ה תנא) כתב שכיון 
יש לצאת  פני השכינה,  שקידוש לבנה הוא כקבלת 
לרחוב כדרך שיוצאים לקבל פני מלך. וכן הביאו את 
דבריו הט"ז (סק"ד) והמגן אברהם (שם) והמשנה ברורה 
כתב  ט)  אות  חודש  ראש  (הלכות  ובמהרי"ל  כא).  ס"ק  (שם 

ובשו"ת  טומאה.  שום  עליו  יאהיל  שלא  כדי  הטעם 
משנה הלכות (חי"א סי' שמב) ביאר שכיון שקידוש לבנה 
גג  הוא כקבלת פני שכינה, צריך שלא לעמוד תחת 
כדי שלא יאהיל על טומאה. וראה בבן איש חי (שנה ב' 
ויקרא כה) שכתב 'וטוב לעמוד על מקום חלול מתחתיו, 

אם אפשר לו בכך'. והטעם כמו שנתבאר כדי שלא 
ה'בן  של  ידו  בכתבי  נמצא  וכן  טומאה.  על  יאהיל 
איש חי' [הודפס בספר אוצרות חיים (מערכת ר"ח עמוד כו)] 
שיש  במקום  לברך  יזהר  הלבנה  ברכת  וז"ל:  שכתב 
תחתיו חלל, כי כבר אזהרה זו נזכרת בכתבי מהרי"ל 

לעמוד תחת כיפת השמים, מפני חשש טומאה של 
אך  היטב,  זה  דבר  נתפרש  לא  ושם  התהום.  קבר 
הטעם הוא אחר כי הוא הדין שצריך ליזהר לעמוד על 
מקום חלול כדי שלא יאהיל בבגדו על קבר התהום, 
ומזה הטעם היו נזהרים במי חטאת של פרה אדומה 
כמבואר  וכו'  דלתות  גביהם  ועל  שוורים  שמביאים 
בסוכה (כא.) וכו'. וראה בשו"ת ישכיל עבדי (ח"ח סי' לח 
(שם ס"ק  ג) שכתב שאף מה שהזהיר באליה רבה  אות 

יז) שלא לקדש הלבנה בתוך ד"א של קברים, הוא על 
נראה  שלכאורה  שם  וכתב  המהרי"ל.  של  טעמו  פי 
שנפקא מינה בין הטעמים הנ"ל הוא במקדש הלבנה 
תחת אילן ברשות הרבים, שלטעם שאין לקדש תחת 
גג כיון שהוא כמקבל פני מלך, הרי יצא החוצה. אבל 
לטעם שהוא כדי לא יטמא, הרי גם תחת אילן יכול 
האריך  שם  במסקנתו  אולם  גג.  תחת  כמו  ליטמא 
תחת  כשמברך  חשש  אין  טומאה  מצד  שאף  לבאר 

אילן, והביא צדדים כמה להיתר.
10  משנה ברורה (שם) בשם כמה אחרונים.

תשמישי  כתב:  ס"ג)  קנ"ד  סי'  (או"ח  ערוך  בשולחן    11
קדושה כגון תיק של ספרים ומזוזות ורצועות תפלין 
וארגז שנותנין בו ספר תורה או חומש וכסא שנותנין 
ווילון שתולין לפני ההיכל, יש בהן  עליו ספר תורה 
(יו"ד סי'  קדושה וצריך לגנזן. עוד כתב בשולחן ערוך 
תורה  לספר  שעושים  וזהב  כסף  תפוחי  סט"ז):  רפ"ב 

לנוי תשמישי קדושה הם. ובביאור הגר"א (סקל"ג) כתב 
קדושה,  דתשמיש  תשמיש  הם  עצמם  שמצד  שאף 
כתשמישי  דינם  לכבוד,  עשויים  והם  מאחר  מ"מ 
קדושה. ולכן כל הקישוטים שעושים לספר התורה 

דינם כתשמישי קדושה.
12  כדין כפתור בגד, כגון כפתור מיוחד במראהו או 
בצורתו שמותר להרימו בשבת. וטעם הדבר, משום 
שהוא מיועד לחזור למקומו המסוים, עדיין שם כלי 

עליו (מנחת שבת סימן פח סק"ב).
הוא  שלימה  אדם  צורת  לעשות  האיסור  מקור    13
מותרין,  הפרצופות  'כל  שאמרו  מג:)  (ע"ז  מהגמרא 
יט)  כ  (שמות  מהפסוק  כן  ולמדו  אדם'.  מפרצוף  חוץ 
שכתוב 'אלהי כסף ואלהי זהב לא תעשון אתי' ודרשו 
'לא תעשון אותי'. וראה בריטב"א (שם ד"ה לא) שביאר 
שהיינו לפי שבצורת האדם נאמר (בראשית א כז) 'בצלם 
אלוהים ברא אותו'. ובר"ן (על הרי"ף עמוד מז) כתב שלפי 
להלכה  כן  והובא  לנביאים.  ה'  מתראה  זו  שבדמות 
ברמב"ם (עבודה זרה וחוקות הגויים פ"ג ה"י) ובשו"ע (יו"ד סי' 
(שם)  והובא בשו"ע  ועוד אמרו שם בגמרא  קמא ס"ד). 

שאפילו אם גוי עשה לו צורת אדם, אסור להשהותו 
בביתו מפני החשד.

14  בשו"ע (יו"ד סי' קמא ס"ז) כתב: 'יש מי שאומר שלא 
אסרו בצורת אדם ודרקון אלא דוקא בצורה שלימה 
בכל איבריה. אבל צורת ראש, או גוף בלא ראש, אין 
וברמ"א  בעושה'.  ולא  במוצאו  לא  איסור  שום  בה 
(ס"ק  בט"ז  אמנם  נוהגין'.  'וכן  השו"ע:  דברי  על  כתב 
(לאוין  שהסמ"ג  שכתב  לז)  (ס"ק   מהפרישה  הביא  טו) 
יש  הגוף  ללא  לבד  אדם  בפרצוף  שאפילו  סובר  כב) 

תבוא  בזה  שהמחמיר  כתב  לב)  (ס"ק  ובש"ך  לאסור. 
עליו ברכה. ובפתחי תשובה (ס"ק יא) הביא שהשל"ה 

לנהוג  הדבר  שכשר  כתב  קדושה)  ק  אות  האותיות  (שער 

שלא לעשות אפילו פרצוף אדם לבדו. ואף שלמעשה 
העיקר כדברי השו"ע והרמ"א שפרצוף אדם בלי גוף 
לשיטות  שגם  נראה  מקום  מכל  בעשייה.  אף  מותר 
המחמירות שלא לעשות צורת אדם אפילו בלא גוף, 
מתקיים.  שאינו  דבר  שהיא  שלג  בבובת  להקל  יש 
וראה בשו"ת בית דוד (שאלוניקי, סי' עד) שכתב שלדברי 
שלם  גוף  עם  אדם  צורת  גם  לעשות  מותר  השו"ע 
כשמחסר בו איבר אחד. אולם בשו"ת לב חיים (ח"ב סי' 
קעא) כתב שלשיטת השו"ע מותר דוקא בפרצוף אדם 

לבד, אבל כשעושה צורת אדם עם גוף אסור, אפילו 
אם מחסר בה איברים. וכן כתב בשו"ת רב פעלים (ח"ד 
יו"ד סי' י). אמנם גם בזה נראה שכיון שבובת שלג היא 

דבר שאינו מתקיים כלל, אפשר להקל גם כשמחסר 
בה רק איבר אחד.

15  מקור האיסור לבשל בשר ודג בשולחן ערוך (יו״ד 
סימן קטז סעיף ב), והטעם מפני שקשה לצרעת. והרמ״א 

הוסיף שאף צלייה [או חימום משותף] אסורים משום 
בדיעבד  אמנם  החימום.  בשעת  מהם  העולה  ריחא 
הזיעה עצמה אינה אוסרת. ודע שאיסור הבישול של 
בשר ודגים, נאמר גם בבשר עוף ולא רק בבשר בהמה, 
שנתערב  אווז  שומן  בדין  בפוסקים  שמבואר  כפי 
בתבשיל של דגים. והנה בכלי שבלוע בטעם בשר, יש 
בכלי  בו ממשות.  כלי שיש  לבין  נקי  כלי  בין  חילוק 
נותן  בר  כנותן טעם  נידון  יומו,  בן  הוא  נקי, אף אם 
טעם של היתר. כי תחילה נתן הבשר טעם בדפנות 
ולכן  לדגים.  מועבר  טעם  אותו  מכן  ולאחר  הכלי, 
כל עוד אין איסור בעין אלא טעם קלוש, אין איסור 
בבשר ודגים. כן ביאר הט״ז (יו״ד סימן צה סק"א), וחילק 
בין טעם של היתר שאינו אוסר, לבין טעם של איסור 
שאוסר. ובשו״ת שבט הלוי (חלק ו סימן קיא) מביא, שאף 
להסיר  כדי  ובסבון  במים  הכלי  בניקוי  די  לכתחילה 
בו  לבשל  מותר  כך  ואחר  הנראית,  השמנונית  את 
מאכל מהמין האחר. אמנם במאכל חריף, יש להחמיר 
ולכן  הטעם,  פליטת  את  מחזקת  החריפות  כי  יותר, 
אף שבדרך כלל נהגו להקל לבשל דגים בכלי בשרי 
כלים  לייחד  שנוהגים  המדקדקים  רבים  ולהפך, 
נפרדים. כך גם בדין מכונת בשר: אם טוחנים בה בשר 
בלבד, ללא חריף, דינה ככלי בישול רגיל, ויש להקל. 
אולם אם לאחר טחינת בשר משתמשים בה לבצל או 
לדבר חריף אחר, יש לחשוש לטעם ממשי הנפלט על 
ידי החריפות ודוחק הסכין. אמנם המקילים יש להם 
על מי לסמוך, כי כבר כתבו הפוסקים שלעניין סכנה 
החשש הוא רק כאשר יש ממשות ולא בטעם, ועוד 
ובשעת  גמור,  חריף  נחשב  אינו  שבצל  סוברים  יש 
הצורך ניתן לצרף שיטות אלו להקל. וראה בחכמת 
הבשר  כאשר  היא  שהסכנה  שכתב  סח)  (כלל  אדם 
והדגים נתבשלו או נצלו יחד ממש, שאז יש לאסור 
אלא אם כן יש ביטול בשישים. אולם פליטת כלים, 

אפילו כשהם בני יומם, אינה אוסרת.
16  רש"י (קידושין פא. ד"ה בעלה בעיר) ביאר טעם ההיתר 
וזה  אתי',  השתא  מבעל  'דמסתפי  בעיר  בבעלה 
אלא  ממש  בעיר  שאינו  באופן  גם  שייך  לכאורה 
אגרות  וראה בשו"ת  עת.  בכל  לבוא  שיודעת שיכול 

חומרות  שמוציאים  ז)  אות  סה  סימן  ח"ד  (אה"ע  משה 
מטעם היתר זה. אמנם בספר חוט שני (שבת כרך א-ב עמ' 
שלב עניני אה"ע אות א) פשיטא ליה שאסור לה להתייחד 

באופן זה. אך לא נתברר הטעם לכך.
17  מנחת שלמה (ח"א סי' צא אות כב).

18  מלבושי מרדכי (סי' ה סק"ג), וכ"כ בתורת היחוד (פ"ז 
סי"ז) בשם הגרי"ש אלישיב לאסור באופן כזה. 

19  כתב בשולחן ערוך (חו"מ סי' תכז סעיפים ז ח): אחד הגג 
ואחד כל דבר שיש בו סכנה וראוי שיכשול בה אדם 
וימות, כגון שהיתה לו באר (או בור) בחצירו, בין שיש 
בו מים בין שאין בו מים, חייב לעשות חוליא גבוה י' 
טפחים או לעשות לה כיסוי כדי שלא יפול בה אדם 
מצות  נפשות  סכנת  בו  שיש  מכשול  כל  וכן  וימות. 
יפה,  בדבר  ולהזהר  ממנו  ולהשמר  להסירו  עשה 
שנאמר (דברים ד ט) 'השמר לך ושמור נפשך'. ואם לא 
ביטל  סכנה  לידי  והניח המכשולות המביאים  הסיר 

מצות עשה ועובר ב'לא תשים דמים' (שם כב ח).  
שאין  כד)  סעיף  טו  כלל  ומעקה  מזוזה  (הל'  אדם  בחיי    20
מעקה  אינם  אלו  שכל  מפני  עשייתן  על  מברכים 
לגגך',  'ועשית מעקה  ואינם בכלל המצוה של  לבית 
אלא בכלל המצוה ד'השמר לך ושמור נפשך', שהוא 
עשה כללי לשמור נפשו מכל מיני דברים מסוכנים 
ואינו מיוחד למצות מעקה, לכן אין לברך ע"ז לעשות 
בעמק  וכ"כ  סק"א).  תכז  (סי'  הפת"ש  והביאו  מעקה, 
(חו"מ ליקוטים סי' יח סק"ו)  (סי' קמ"ז סקי"ז) ובחזו"א  שאלה 
יח סק"ו)  סי'  ליקוטים  (חו"מ  החזו"א  והנה  אחרונים.  ועוד 
מן  חייבות במעקה  אינן  כתב שמרפסות של עליות 
הדין, כדין גג שאין תחתיו בית דירה, אא"כ יש תחתיה 
מדברי  ראיה  והביא  הבית.  של  גג  גם  ונחשבת  בית 
הריטב"א (מו"ק ט:). ובכתבי הקה"י (החדשים סוכה סי' קס) 
במעקה,  חייבות  בימינו  שהמרפסות  שפשוט  כתב 
שהרי אף מרפסת של זמן התלמוד שנויה במחלוקת 
ימינו שעשויות להשתמש שם  במרפסות של  וכ"ש 
בקביעות כמו בביתו, ואף הריטב"א מודה שחייבות 
אותיות  רכט  סי'  (ח"ז  הלוי  שבט  בשו"ת  וכ''כ  במעקה. 
ג-ד) שאין להביא ראיה מהריטב"א למרפסות בימינו 

שהן חלק מהדירה ממש ופשיטא שחייבין במעקה, 
ולדעתו אף יש לברך. וכן כתב לחלק בשו"ת משנה 
(יו"ד סי' לו)  (ח"ט סי' שצז), גם בשו"ת רב פעלים  הלכות 
ובספר  במעקה.  חייבת  דמרפסת  פשוט  כדבר  כתב 
ששמע  כתב  רמו)  עמוד  אהע"ז,  חלק  (זילבר  הלכה  בירור 
עד מפי עד ששמע בעצמו ממרן החזו"א הוראה אליו 
עשרה  מעקה  למרפסת  לעשות  למעשה  במוחלט 
טפחים. וכ"כ הגר"ח קנייבסקי במסכת מזוזה (בהלכות 
מעקה שעה"צ סק"ל) דהמנהג לעשות מעקה י"ט אך כתב 

דירה  גבי  על  במרפסת  גם  אמנם  יברך.  לא  שעכ"פ 
של שכן, שנחשבת גג לדירה מתחתיה (ראה מה שכתב 
תשובה  שכנים  והלכות  הלכות  חקרי  שליט"א,  זילברשטייין  הגר"י 

לו  שייכות  מתחתיו  הדירה  אין  אם  מקום  מכל  כט), 

סי'  (ח"א  המבי"ט  שבתשובת  משום  ברכה  בלי  יבנה 
קי) שאל לבית יוסף, השוכר גג לבדו מחברו מי חייב 
במעקה, והובא דבריו בחקרי לב (חו"מ סי' תכו) שהוכיח 
שהבית יוסף הסתפק ולא הכריע להקל. וראה בפאת 

השולחן (הל' א"י סי' ב סקכ"ט). ולכך יבנה אך לא יברך.

ב
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



ודברי  פסוקים  לומר  שמותר  סי"ז(  שמד  סימן  )יו"ד 

תורה לכבוד המת בתוך ארבע אמותיו ובתוך 
בית הקברות, וכתב הרדב"ז )ח"א סימן רכד( שאין 
וכמובא  המת,  לכבוד  שהוא  כיון  חשש  בזה 
בגמרא )ב"ק טז:( שכבוד עשו לו במותו שהושיבו 

ישיבה על קברו.
ועיין במחזיק ברכה )אור"ח סי תקפא סק"ז( שמביא 
בשם ספר רגל ישרה שתמה על דברי הרמ"א 
מקומות  שיש  המהרי"ל  בשם  שכתב  ס"ד(  )שם 

השנה  ראש  בערב  הקברות  על  לילך  שנהגו 
ישרה,  הרגל  והקשה  בתחינות.  שם  ולהרבות 
שאסור  טז.(  )תענית  בריטב"א  מבואר  שהרי 
להתפלל על הקברות משום לועג לרש ונשאר 

בצ"ע.
רבותינו  שלפי  נראה  החיד"א  מדברי  ומ"מ 
הפוסקים הנ"ל, אם ניכר הדבר שהושיבו ישיבה 
על קברו לכבודו, וכגון שבנו שם בית הכנסת, 
בזה מותר, כיון שהוא לכבודו, ונמצא שאפילו 
התפילות הקבועות דומין לפסוקים שאומרים 
לכבודו של מת שפסוק בשו"ע שם דמותר. וכן 
העלה להקל בספר שלחן הטהור )קאמרנא סי' עב 

סק"א( להתפלל על יד קברי הצדיקים. 

שדן  נג(  סימן  )ח"ג  אלעזר  במנחת  עוד  וכ"כ 
שהיו  דהטעם  וסיים  התרים,  צדדי  בכמה 
משום  הוא  צדיקים  בקברי  להתפלל  נוהגים 
זכותם  וכבוד המת להעלותם ולהמציא  טובת 
נחת  הוא  ואדרבא  לרש,  לועג  משום  בו  ואין 
בטלית  להתפלל  ומותר  להם,  והנאה  רוח 

ותפילין לקרות בתורה אצלם.

בזמן הזה שקוברים למטה מעשרה 
טפחים

שידוע  באופן  להתיר,  אחר  טעם  יש  עוד 
שהקבר הוא בעומק עשרה טפחים, כמו שכתב 
חיי  )פר'  השאילתות  על  בהעמק שאלה  הנצי"ב 
שרה שאלה יד אות ו( ע"פ הא דאיתא במסכת ברכות 

או  טפחים  עשרה  גבוה  מקום  היה  דאם  )כה.( 

נמוך עשרה טפחים יושב בצדו וקורא קריאת 
שמע, והוא הדין אם המת עצמו נקבר למטה 
מעשרה טפחים אין איסור של לועג לרש, רק 
את  להעמיק  שלא  מנהג  היה  הגמרא  שבזמן 
הקבר יותר מי' טפחים כדאיתא בתוס' )מו"ק ה: 
ד"ה מנפח(, ולכן החמירו בבית הקברות להרחיק 

)ח"ו  חמד  שדי  בספר  הדברים  והצדיקו  ד"א. 
ומילי  אמת  דין  דהוא  וקטו(,  קיד  אות  אבילות  מערכת 

שאם  קיד(  )אות  וכתב  נינהו,  דסברא  מילי  דמר 
איסור להעביר  אין  י' טפחים  בעומק  קוברים 
ספר תורה, אך הוסיף לכתוב שהוא ירא לחדש 

דבר והמעיין ישפוט בצדק.
)משב"ז או"ח סי' מה סק"א(  ועיין עוד בפרי מגדים 
שהביא דעות הפוסקים בענין זה אם האיסור 
בית  בכל שטח  או  אמות  ד'  בתוך  דוקא  הוא 
הקברות, ועיי"ש עוד, כי לפי כמה פוסקים יש 

למצוא עוד היתרים בכמה מיני אופנים.

בית הכנסת שלמעלה מעשרה טפחים
אמנם נראה עוד דבמקומות הנ"ל שבנו בתי 
כנסיות בגובה רב מעל הציון עצמו, הרבה יותר 
הציון,  מעל  נמצא  כנסת  והבית  טפחים,  מי' 
בו  שאין  יסכים  חמד  השדי  שגם  אפשר  בזה 
מקום מיחוש כלל וכלל, שהרי הוא בנין שלם 
מעל למקום הציון, ובזה שפיר מה שנהגו כלל 

ישראל להתפלל בכל אותם מקומות התפילות 
הקבועות, להניח תפילין ולקרוא קריאת שמע. 
גם  להם  שעומדת  להם,  היא  זכות  ואדרבה 
זכות הצדיקים להצילם מכל צוקה ולהושיעם 
בכל מיני הישועות, בזכות שהושיבו ישיבה על 

קברם.

מעלת ההשתטחות על קברי צדיקים
ציונים  כמה  ללקט  אמרתי  אורחא,  ואגב 
יקרים בענין ההשתטחות על קברי צדיקים, כי 
הנה מצינו כבר בגמרא )ב"מ פה:( ריש לקיש הוי 
מצין מערתא דרבנן, וכתב בהגהות מהריעב"ץ 
ואתו  אינשי  דלידע  היכא  כי  לי  'נראה  )שם(: 

לצלויי על קברייהו ומודעי להו כל צרה שלא 
תבוא על הצבור'.

ואיתא בזוה"ק )שלח קנח:(: 'אלה שמות האנשים 
אשר שלח משה וגו', אמר רבי יצחק וכו' כדין 
כלב הוה בדוחקא, אמר מה אעביד, הא יהושע 
אזיל בסייעתא עלאה דמשה דשדר ביה נהירו 
בגין  בצלותיה  עליה  אנהיר  והוא  דסיהרא, 
דאיהו שמשא, מה עבד כלב, אשתמיט מנייהו 
וצלי תמן צלותיה.  לגבי קברייא דאבהן  ואתי 
שבילין,  ועקים  נטיל,  אחרא  ארח  יהודה  א"ר 
ומטא על קברי דאבהן, ואסתכן בגרמיה, דהא 
הענק,  ילידי  ותלמי  ששי  אחימן  ושם  כתיב 
אבל מאן דאיהו בדוחקא לא אסתכל מדי, כך 
כלב בגין דהוה בדוחקא לא אסתכל מדי ואתא 
לצלאה על קברי אבהן לאשתזבא מעיטא דא'. 

עכ"ל.
)יו"ד סי' ריז(: 'כבר החזיקו במנהג  וכתב הב"ח 
הזוהר  בספר  סמך  לזה  ויש  מוחה,  ואין  זה 
אבות  קברי  על  להשתטח  ודוקא  ע:-עא:(  )אחרי 

ולהתפלל לפניו יתברך על כל צרה שלא תבוא 
בזכות אבותיו הנקברים פה וכיוצא בזה וכבר 
קברי  על  למשתטחים  התפילה  סדרי  נתקנו 
אבות ואין לשום מורה למנוע ולבטל מנהג זה'.

שכתב  השמיני(  )דרוש  הר"ן  בדרשות  ומצינו 
פטירתם  אחרי  גם  כי  בלבד  בחייהם  לא  כי 
מקומות קבריהם של צדיקים ראויין להימצא 

השפע שם.
כד(  )פתיחתא  איכה  במדרש  כן  מצינו  וכבר 
שהקדוש ברוך הוא צוה לירמיה שילך על קברי 
אבות, ואחר כך על קברו של משה, ומשה עמד 
ישראל,  את  ואציל  אלך  אני  לירמיה  ואמר 
כשראו ישראל אותו, אמרו הא בן עמרם יציל 

אותנו. ועיין במגלה עמוקות )ואתחנן אופן פה(.
להגן  הוא  ההשתטחות  חמד:  בשדי  וכתב 
עלינו. אפשר דאיכא מצוה להשתטח על קברי 
בן  בכלב  שנאמר  כמו  עלינו  להגן  הצדיקים 

יפנה.
לשונו:  וזה  כתב  עא(  )פרק  הישר  קב  ובספר 
'השתטחות על קברי ישראל. 'ויבא עד חברון' 
האבות  קברי  על  כלב  שהלך  'מלמד  ופירש"י 
מרגלים'.  מעצת  ניצול  שיהיה  שם  להתפלל 
ומכאן נתפשט המנהג יפה שבישראל שאנחנו 
שמת  ביום  להתפלל  אבות  קברי  על  הולכים 
אחר  במקום  הוא  אם  ואף  אמו,  או  אביו  בו 
באותו הפעם ביאר-צייט ואינו במקום ששוכב 
שם אביו או אמו, מכל מקום כשהולך על שאר 
ישראל להתפלל מכל מקום מתעוררים  קברי 
כל הנשמות שבגן עדן באותה התפלה וסדנא 

כן  גזר  הוא  ברוך  שהקדוש  הוא,  חד  דארעא 
הקברות  על  מצויין  הצדיקים  נפשות  להיות 
לטובת ישראל שיהיו שומעין לתחינות ותפלות 
מי  וכל  ישראל הבאים להתפלל על הקברות, 
או  אבותיו  קברי  אל  יבא  צער  איזה  לו  שיש 
בעת  כי  להנפשות,  צערו  ויודיע  קברות  שאר 
שהנשמות ונפשות שומעין תפלתן של החיים 
שבגו  לרוחות  עולין  אז  צערו  על  המתפללין 
עדן, והרוחות עולין אל חדרי גן עדן אשר שם 
שבארץ  האבות  ומעוררין  הקדושות,  נשמות 
הכבוד  כסא  לפני  משתחווים  ושם  ישראל, 

ומתפללין על החיים'. עכ"ל.
)נר  השנה  ראש  מסכת  הק'  בשל"ה  ועיין 
אנו  למה  אחר  טעם  'ועוד  שכתב:  י(  סימן  מצוה 

שיבקשו  כדי  המתים,  קברי  על  משתטחים 
מאני  דרבי  כעובדא  עלינו,  רחמים  המתים 
דאשתטח על מערתא דאבוה. וכן כלב השתטח 
על קברי אבות. וכן משמע בפרק אלו נאמרין 

)סוטה לד:('.

שאמר  איתא  יח(  תענית  )הלכות  מהרי"ל  ובספר 
מהר"י סג"ל 'מה שרגילין ללכת לבית הקברות 
שאם  לומר  בגמ',  טעמים  כמה  יש  בתעניות, 
אין אתה מרחם עלינו לראות בעינוי תעניתנו 
אחר  טעם  לו  דנראה  ומר  ח"ו.  מתים  הרינו 
משום דבבית הקברות מקום מנוחת הצדיקים, 
והתפלה  וטהור  קדוש  מקום  הוא  כך  ומתוך 
נתקבלה ביותר על אדמת קדש. והמשתטח על 
קברי הצדיקים ומתפלל אל ישים מגמתו נגד 
השם  מאת  יבקש  אך  שם,  השוכבים  המתים 
הצדיקים  בזכות  רחמים  אליו  שיתן  יתברך 

שוכני עפר תנצב"ה'. ע"כ.
וכן כתבו הפוסקים שאסור להתפלל למתים, 
או  בעדנו,  יעתירו  שהם  להתפלל  מותר  אם 
ולעורר  בזכותם,  רק  ולהתפלל  להעתיר  שיש 

הזכות שהיה להם.
למתים  שיש  כתב  תשי(  )סימן  חסידים  ובספר 
הגלעדי  'ברזילי  לשונו:  וזה  מהתפילה,  הנאה 
הנאה  כי  בעירי',  'אמות  לח(  יט  ב  )שמואל  אמר 
קבריהם  על  הולכים  שאוהבים  למתים  יש 
ומבקשים לנשמתן טובה, מטיבים להם באותו 
מתפללים  הם  עליהם,  כשמבקשים  וגם  ענין. 
קברי  על  נשתטח  יפונה  בן  וכלב  החיים.  על 

האבות'.
)עמוד  וכ"כ באור צדיקים למהר"ם פאפירוש 
מצינו  לצדיקים.  גדולה  'הנאה  יד(:  פרק  העבודה 

שהנאה גדולה יש להמתים כשהחיים הולכים 
נשמותיהם  על  שם  ומתפללים  קבריהם  על 
עדן  בגן  ורחיהון  העליון,  עדן  בגן  שינוחו 
המעופפים  הנפשות  את  ומעוררים  התחתון, 
על קבריהם, להיות הולכים ומודיעים בקשתם 
אל הרוחות שבגן עדן התחתון, והרוחות יודיעו 
בני  עדן העליון להתפלל בעד  לנשמות שבגן 
נדר  ולנדור  ולהתפלל  לכבד  ראוי  לכן  אדם, 
בעד נשמתם כי גם הם מתפללים עלינו, ולולי 

תפלתם לא היה קיום לבני אדם בזה העולם'.
השתטחות  מעלת  להבין  הענין,  ולהשלמת 
והכוונה שיש לכוון, ראה דברי מוהרח"ו בשער 
דרוש  שמע  קריאת  כוונת  דרושי  הקדש  רוח 
)חלק  הקודש  רוח  ובשער  סוד ההשתטחות,  ו( 

קח וקכה(.

מכתלי בית ההוראה
המשך מעמ' א'תשובה ממורינו הרב שליט“א

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



המשך בעמ' ו'

גדר הכוונה המעכבת בתפילה טלטול פנס בשבת לצורך גופו 

ביני עמודי
הרה“ג שמואל אהרן ריגל

שהותו ב"שלום זכר" התארכה יתר על המידה, וידידיה מצא את עצמו מחיש 
את צעדיו בדרכו אל האכסניה בה שהה עם ילדיו בירושלים, בעודו תוהה האם 
כולם ישנים כמו בזמן שעזב אותם או שמא התעורר אחד מילדיו וצריך כעת 
לבנו  שרכש  הפנס  את  לדלת  מחוץ  ראה  האכסניה  פתח  אל  בבואו  להרגיעו. 
יוסי לא מזמן, הפנס היה דלוק משום מה וידידיה החליט שעליו ללמד את בנו 
פרק בהליכות חסכון ושמירת הרכוש. הוא הדף קלות את דלת האכסניה בעודו 
מתכונן לעלות על יצועו אך מה שראה שיבש את תכניותיו, וליתר דיוק מה שלא 
ראה..., העלטה הכבידה שקידמה את פניו והשקט המוחלט שדרו לו שהילדים 
ישנים ורגועים, אך גם שההתארגנות תכבד עליו שבעתיים בחושך שכזה. הוא 
ניסה לגשש את דרכו בחדר ללא הצלחה יתירה ואז הבליח במוחו רעיון, "הפנס 
אולי אוכל להשתמש בפנס הדולק בחוץ כדי להאיר את החדר מעט"? האם ישנו 

איסור לטלטל את הפנס לצורך גופו או שמא הדבר מותר לכתחילה?
בשאלה  דנים  הפוסקים  הדברים,  לשורש  נרד  זה  ענין  לבאר  כדי  תשובה: 
ולהנות לאורו,  ידי הנר  והרי אפשר לטלטלה על  מדוע שלהבת היא מוקצה 

ומדוע אינו ככלי שמלאכתו להיתר?
מוקצה  גזרו  ולכן  הנר,  את  בכוונה  יכבה  שמא  הוא  שהחשש  כתב  רש"י 
בשלהבת. אך המגן אברהם הקשה עליו שבגמרא )שבת מו:( מובא טעם זה לגבי 
מהלכים,  וכמה  כמה  עוד  בפוסקים  ישנם  זה.  טעם  דוחה  והגמרא  ושמן,  נר 

ונציין שלושה מהם. 
החזו"א מביא שהטעם הוא שכיון ואין דרך בני אדם לטלטל נר מחשש שהוא 
עשוי  ודבר שלא  לטלטלו  עשוי  שאין  דבר  הוי  בחושך,  לשבת  ויצטרך  יכבה 
לטלטול הוי מוקצה. אך על פירוש זה ישנם שתי קושיות. א. שלפי זה יוצא 
שאם אדם יקח נר בעששית שאז אין חשש שיכבה, ובפרט אם מתנה בערב 
לא  ב.  לא מצינו.  וזאת  להיות מותר  היה אמור  בנר  שבת שרוצה להשתמש 
מצאנו שדבר שלא מטלטלים הוי מוקצה, והרי ישנם דברים שאין דרך בני אדם 

לטלטלם וכגון דברים כבדים ובכל זאת אינם מוקצה.
טעם נוסף מביא החזו"א שהשלהבת מתחלפת כל הזמן והאש שדולקת כעת 
לא היתה בערב שבת, והוי נולד ומשום כן הוא מוקצה. אך על טעם זה הקשה 
המנחת שלמה שלפי דבריו גם ביו"ט יהיה אסור להדליק מנר שהודלק בערב 
יו"ט משום שהוא נולד, ועל כרחך צריך לומר שאין כאן נולד מכיון שמה שגזרו 
וכאן לא שייך להכין  ויו"ט,  יהיה מוכן מערב שבת  נולד הוא כדי שהכל  על 

מערב שבת. 
הגרש"ז אויערבאך והאגרות משה כתבו שהטעם למוקצה דשלהבת הוא לפי 
וכן אי אפשר לגעת בה או להדליק  שמגוף השלהבת אי אפשר להנות כלל, 
הנאת  שום  שאין  ואבנים  וכעצים  גופו  מחמת  כמוקצה  דינה  ולכן  ממנה, 

השתמשות מגופן. ומשום שטעם זה פשוט לא ביארוהו בגמרא ובראשונים.
עד כאן הרחבנו לעניין אש ממש, אך לעניין מנורת להט ]שיש בתוך המנורה 
חוט מתכת ומכח החשמל הוא מתלהט מאד, ועל ידי כך הוא מאיר[ דנו הפוסקים האם 
כאן יש מקום להתיר בטלטול. ואף על פי שמהתורה הוא אש ממש, מכל מקום 
הרי כל הטעמים הנ"ל לגבי מוקצה דשלהבת אינם שייכים במנורה. שלטעם 
הראשון שאין דרך בני אדם לטלטל נר מחשש שיכבה, כאן אין חשש, שהרי 
אינו נכבה מטלטול. ולטעם השני שהשלהבת היא נולד, כאן אין זה נולד כי 
כי השלהבת  גופו  ולטעם השלישי שהוא מוקצה מחמת  אינו מתחלף.  האור 
אינה ראויה לכלום, כאן זה כלי ואינו דבר מתכלה אלא דבר שעומד לאורך זמן. 
ואף שלכאורה היה נראה להתיר לטלטל מנורת להט וכדו', מכל מקום כתב 
האגרות משה שאין להתיר לדינא משום עובדין דחול. והגרש"ז אויערבאך כתב 
שאין להתיר משום שהמון העם יחשוב שסיבת ההיתר הוא שזה לא נחשב לאש 

ויבואו להתיר לכבות ולהדליק ח"ו. 
אך כיום רוב המנורות אינם מנורת להט, וסוג המנורות המצוי זה מנורת לד, 
והיינו שיש במנורה חומר כמין סיליקון וזרם החשמל גורם שהחומר יחזיר אור, 
והאור הוא קר ואין בו איסור מבעיר ומבשל כלל, והלכך נראה שאפשר להתירה 
בטלטול. אך ישנה מחלוקת האם זה נחשב ככלי שמלאכתו לאיסור ומותר רק 
גופו ומקומו, או שהוא כלי שמלאכתו להיתר ומותר לגמרי בטלטול,  לצורך 
ומדליקים  חשמל  ידי  על  פועלת  שהמנורה  שמכיון  הפוסקים  רוב  ומסקנת 
ומכבים אותה כל הזמן ]בשונה משעון שהבטריה מחוברת ואין מוציאים אותה כלל[, 

הרי היא ככלי שמלאכתו לאיסור שמותר לטלטלו רק לצורך גופו ומקומו.
העולה לדינא: 

אפילו  להט  מנורת  ב.  הנ"ל.  מהטעמים  מוקצה  שהוי  ודאי  ממש  אש  א. 
שמעיקר הדין ישנם צדדים להתיר, מכל מקום הכרעת הפוסקים לאסור. 

ג. מנורת לד וכן פנס מותר לטלטלם לצורך גופם ומקומם.

ליבון דהלכתא
הרה"ג אליעזר ליפמן ציטרינבוים

תמיד  היה  מתפלל  ולדוגמא.  לאות  היתה  שמעון  של  תפילתו 
מילה במילה כמונה מעות, כשכל חושיו מרוכזים בפירוש המילות, 
בבקשת התחינות, ובהודאה על הטובות כעומד לפני המלך ממש. 
ובאחד הימים כשהיה שמעון טרוד  אלא שלא כל הזמנים שווים, 
רק  מחשבותיו  את  לעצור  הצליח  התפילה,  לפני  בוער  בנושא 
לאותו  מחשבותיו  שוב  ברחו  אבות  ברכת  ולאחר  אבות,  בברכת 
ענין. עד שכאשר לפתע ננער ממחשבותיו באמצע שמו"ע, לא ידע 
והוא נאלץ להקשיב לעצמו כדי לשמוע מה  כלל היכן הוא אוחז, 
הוא אומר מתוך ההרגל. לאחר התפילה לבו היה כבד עליו, ובצער 
שיתף את חבירו ואמר לו 'הלואי והייתי יכול לחזור ולהתפלל שוב'. 
חבירו שהיה בקי בהלכה השיב לו, שאכן כלל לא מופרך שהוא יכול 

וחייב להתפלל שוב.
תשובה: תחילה נבאר את דין הכוונה הנדרשת בברכת אבות. 
גרסי' בברכות )ל:( 'אמר רבי אלעזר לעולם ימוד אדם את עצמו, אם 
יכול לכוון את ליבו יתפלל, ואם לא אל יתפלל'. וכתב השו"ע )סי' קא 
ס"א( 'המתפלל צריך שיכוון את ליבו בכל הברכות, ואם אינו יכול 

לכוין בכולם יכוין באבות, ואם לא כיון באבות אף על פי שכיון 
בכל השאר יחזור ויתפלל'. וכתב הרמ"א שם דהאידנא אין חוזרים 
בשביל חסרון כוונה, שאף בחזרה קרוב הוא שלא יכוון. אך מכל 
מקום חובה מעיקר הדין לכוון באבות. ובמשנה ברורה )שם סק"ט( 
כתב בשם הטור ושו"ע הרב שאם הוא משער שאפילו באבות לא 
יכוון, לא יתפלל כלל עד שתתיישב דעתו, שיהיה יכול על כל פנים 
לכוון באבות ]ועי' תוס' )ברכות לד : ד"ה יכון( שעל ברכת אבות נאמר לעולם 

ימוד אדם את עצמו וכו'[.

אך יש לדון מה היא הכוונה המחויבת בברכה ראשונה באיכותה 
הגרש"ז  בשם  כתב  ט'(  הערה  )פ"ח  הליכות שלמה  בספר  ובמהותה. 
יצא. שהרי אם הזכיר  כיון בעיקר ענין הברכה,  אויערבאך שאם 
את עיקר הברכה ודילג לגמרי את שאר המילים יצא ידי חובתו. 
ואף באבות אם כיון בעיקר הברכה ולא כיון בכל הברכה, יצא ידי 
חובתו ]ועיקר ענין הברכה היינו: א. פתיחת וחתימת הברכה. ב. נושא הברכה, 

ויש עוד לדון איזה חלקים מעכבים בדיעבד ואכמ"ל[.

ובשו"ת ארץ צבי )ח"א סי' כב( האריך הרבה בדבר להצדיק מנהג 
לשיניים  וכחומץ  באבות,  אפילו  מכוונים  אינם  שרבים  העולם 
ובדבריו  תפילה.  חובת  ידי  יוצאים  שאינם  לומר  לעיניים  וכעשן 
מביא את החינוך )מצוה תל"ג( שכתב 'וענין הכוונה זו שחיבו בשבילה 
חזרה היא לפי הדומה, שיתן האדם ללבו שלפני ה' הוא מתפלל, 
ואליו הוא קורא ויפנה מחשבותו מכל שאר מחשבות העולם וייחד 
ורק  אינו מעכב,  המילות  ומוכח מדבריו שפירוש  זה'.  על  אותה 
הלקט.  הוכיח משבלי  וכן  בתפילתו,  ה'  לפני  הוא  שידע שעומד 
ועוד כתב שהיות וכך כוונה זו אינה חייבת להיות דווקא בצמוד 
לכל מילה, ואם כיון כך בסיום הברכה יעלה לו לכל הברכה, ויצא 

ידי חובתו.
שכתבו  פ"ז(  )ברכות  הירושלמי  פי  על  לחדש  כתב  מכך  ויותר 
שהמברך ומוציא את חבירו בברכה, יוצא אף הוא מחבירו בשמיעת 
יכוון בענית  זה כתב שאם  ולפי  אמן, ש'אמן' הוא סיום הברכה. 
אמן על ברכת אבות בחזרת הש"ץ יצא ידי חובתו בכך. ובדומה 
לימוד  הינם  אלו  דברים  וודאי  אולם  ספרים  בעוד  כתבו  לדבריו 

זכות ובדיעבד, אבל לכתחילה צריך לכוון את פירוש המילות.
ובפסקי תשובות ) סי' קא אות ב( דקדק מדברי שער הציון )סימן צו 
סק"ב( שאדם שיודע בעצמו שמכוון תמיד באבות, וכעת מפני סיבה 

מסוימת לא כיון, אז כשסרה הסיבה הטורדתו יתפלל שוב וכעיקר 
הדין, וכן כתב באישי ישראל.

שכתב  שמה  לומר  הסתפק  והאידנא(  ד"ה  קא  )סי'  הלכה  ובביאור 
הרמ"א שכיום לא חוזרים משום חסרון כוונה, היינו דווקא כשגמר 
כבר את תפילתו. אבל אם אוחז עדיין באמצע שמו"ע, איך נאמר 
לו להמשיך ולברך ברכות לבטלה, כיון שמעיקר הדין אינו יוצא 
זו. אך כתב שמהחיי אדם משמע שאף אם  ידי חובתו בתפילתו 
שימתין  הלכה  הביאור  הציע  ולכן  ימשיך.  גיבור  באתה  אוחז 
לחזרת הש"ץ, וישמע מהש"ץ בכוונה עד מקום שאוחז שם, ומשם 
וצידד  י"א( האריך בזה  )פ"ח הערה  ימשיך בעצמו. ובהליכות שלמה 

ד
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



חילול שבת עבור חולה גוי

אליבא דהלכתא
הרה"ג ישראל יחזקאל יוסקוביץ

יונתן שסיים לא מכבר את התמחותו ברפואה ואף השתלב כחלק מצוות הרפואי באחד 
מבתי החולים הידועים התבקש על ידי ההנהלה להתייצב בתורנות אף בימי השבת כחלק 
שעלולות  שאלות  מספר  על  לו  שיענה  מוסמך  לרב  יונתן  פנה  לפיכך  הרפואי,  ממערך 
להתעורר במהלך עבודתו: האם אדם מצוּוה להיכנס לסכנה כדי להציל את זולתו האם מותר 
לחלל שבת לצורך הארכת חיי חולה בדקות אחדות והאם מותר לרופא לחלל את השבת כדי 

לטפל בחולה גוי
תשובה: כל אדם מישראל מחויב להציל את זולתו מסכנה, שנאמר: "לֹא תַעֲמֹד עַל דַּם 
רֵעֶ". וחובה זו היא בכל מצבי הסכנה: מחלה, פציעה, טביעה, נשיכת בעל חיים מסוכן 
וכגון בכניסה לים סוער  ועוד. וכאשר פעולת ההצלה כרוכה בסיכון לאדם הבא להציל, 
או בהצלה מבעל חיים מסוכן – אם הסיכון לחיי המציל אינו משמעותי, חובתו להיכנס 
לסכנה זו ולהציל את זולתו, אך אם הסיכון לחיי המציל הוא משמעותי ]דהיינו שהספק 
לגבי הסכנה הנשקפת לו הוא לפחות ספק שקול – שבט הלוי[, אזי אף אם הסכנה לחיי 
זולתו היא וודאית, חייו קודמים לחיי זולתו ואינו מחויב להכנס לספק סכנה כדי להצילו. 
ועם זאת, יש לבדוק כל מצב לאשורו ולשקול היטב את רמת הסיכון למציל, ולא לחשוש 

ולדקדק בדבר יֶתר על המידה.
ופיקוח נפש דוחה את השבת ואת כל איסורי התורה ]למעֵט שלושת האיסורים החמורים: 
עבודה זרה, גילוי עריות ורציחה[, שנאמר: "וּשְׁמַרְתֶּם אֶת חֻקֹּתַי וְאֶת מִשְׁפָּטַי אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה 
אֹתָם הָאָדָם וָחַי בָּהֶם", ודרשו חכמינו ז"ל: "וחי בהם – ולא שימות בהם". ולכן, בכל מקרה 
שקיים חשש לסכנת מוות לאדם או להתגברות הסכנה, נדחית מצוַת השבת ומותר לעשות 
אף מלאכה דאורייתא כדי להצילו. ויש מחכמינו ז"ל שאמרו שסברא היא: "חלֵּל עליו שבת 
אחת כדי שישמור שבתות הרבה", ו'שבתות הרבה' לאו דווקא אלא שיזכה לקיים מצוות. 
אולם, עיקר ההיתר של חילול שבת או עשיית איסורים אחרים לצורך פיקוח נפש הוא על 
פי הנלמד מהכתוב "וחי בהם", ולכן יש לחלל את השבת ולעבור על איסורים אחרים גם 

לצורך הצלת אדם חסר דעת, למרות שלעולם לא ישמור שבת ולא יקיים מצוות.
ולא שימות בהם", פירשו רבותינו: אפילו חיי שעה,   – בָּהֶם  "וָחַי  ואת ההיתר האמוּר: 
דהיינו שמותר לחלל את השבת ולעבור על איסורים אחרים אף לצורך הארכת חייו של 
אדם גוסס או פצוע באורח אנוש שברור כי בדרך הטבע אין להם כל סיכוי לחיות יותר 
מדקות אחדות. ואף אדם שנתון במצב של מוות מוחי – הורה הגרי"ש אלישיב , שחובה 
לחלל את השבת כדי להאריך את חייו. והגר"נ קרליץ  הורה, שמותר לחלל את השבת אף 
כדי להאריך את חייו של אדם שפסק מלנשום, כל עוד ניתן לבצע בו החייאה ולהאריך את 
חייו ולוּ בזמן מועט, וכן דעת הגרש"ז אויערבך , שמותר לבצע בו את כל הפעולות שניתן 
לבצע בזמננו כדי להאריך את חייו, כגון נסיונות החייאה, חיבור למכשירים שונים, העברה 

ברכב לבית החולים וכדומה.
והיתר חילול שבת לצורך הצלת נפש מישראל, הוא אף במלאכות דאורייתא, בין לצורך 
הצלת גדול ובין לצורך הצלת קטן, ואף כדי להציל אדם שספק אם הוא גוי או ישראל. וגם 
במקרה שלא ידוע אם אכן הישראל במצב של ספק סכנה, אך יש סיבה להניח שהוא במצב 
זה, חובה לחלל את השבת עד שיוודע בבירור שאינו בסכנה. וישראל שאינו שומר מצוות 
– אם הוא 'תינוק שנשבה', דהיינו שגדל מילדותו בסביבה המנותקת משמירת המצוות, דינו 
ככל ישראל, וחובה לחלל את השבת להצלתו. והורו הגר"ש ואזנר  והגר"נ קרליץ , שאף 
באופן שספק אם הוא תינוק שנשבה, חובה לחלל את השבת להצלתו. אך מי שידוע כי 'שנה 
ופירש', דהיינו שגדל בסביבת שומרי מצוות ועובר על המצוות 'להכעיס', אסור להצילו אף 

בימות החול, וכל שכן שאסור לחלל את השבת לשם כך.
ופיקוח נפש של גוי, אינו דוחה את השבת ולא איסורים אחרים, אך במקרה שההימנעות 
מהצלת הגוי עלולה להתפרסם ולגרום לשנאה עד כדי סכנת נפשות לישראל, הורה הגרש"ז 
אויערבך  על פי דברי החתם סופר, שמותר לעבור אף על איסור דאורייתא כדי להצילו. 
אסור   – לישראל  סכנה  ללא  בלבד,  לשנאה  לגרום  עלולה  הגוי  מהצלת  ההימנעות  ואם 
לעבור על איסור דאורייתא כדי להצילו, ויתכן שאסור לעבור אף על איסור דרבנן לשם כך. 
ורופא העובד בבית חולים שבו מטופלים גם גויים – דעת האגרות משה, שאם יש בצוות 
בית החולים רופאים גויים, עליו להשתדל שתורנותו לא תהיה בשבתות, או להחליף את 
תורנותו שבשבתות עם רופא גוי, כדי שלא יאלץ לחלל את השבת לצורך טיפול בגויים; 
ואם קראו לו בשבת לטפל בגוי ואינו יכול להשתמט בתואנה כלשהי, רשאי לעבור גם על 
מלאכות דאורייתא לצורך הטיפול בו, כיון שהימנעותו עלולה להביא לידי סכנת נפשות, 

ולדעת המנחת יצחק, רשאי לעבור רק על מלאכות דרבנן.
העולה לדינא:

א. דעת הפוסקים האחרונים שיש לחלל את השבת אף כדי להאריך את חייו ולוּ בזמן 
מועט

להשתדל  עליו  גויים,  רופאים  החולים  בית  בצוות  יש  שאם  משה,  האגרות  דעת  ב.  
רשאי  כלשהי,  בתואנה  להשתמט  יכול  ואינו  ובמידה  בשבתות  תהיה  לא  שתורנותו 
כיון שהימנעותו עלולה להביא  בו,  לעבור גם על מלאכות דאורייתא לצורך הטיפול 

לידי סכנת נפשות, ולדעת המנחת יצחק, רשאי לעבור רק על מלאכות דרבנן.

ליבון דהלכתא
הרה"ג אליעזר ליפמן ציטרינבוים

המשך מעמ' ה'

כיון באבות אין שאר ברכותיו  לומר שאף שלא 
לבטלה, שתפילתו נחשבת תפילה אלא שחסר בה 
הכוונה. ואף שמעיקר הדין צריך לחזור בשבילה, 
מכל מקום תפילתו הראשונה שם תפילה עליה, 
ברכות.  למאה  לו  ועולה  לפניו,  לעבור  ואסור 
וכן  הנ"ל,  צבי  ארץ  בשו"ת  להוכיח  האריך  וכן 
העולם  מנהג  וכן  נט(  )עמ'  רבינו  באורחות  כתב 

שממשיכים בעצמם. 
וכתב בהליכות שלמה )שם ס"ח( שאם עדיין אוחז 
באמצע ברכת אבות, יכול לחזור שוב מהיכן שלא 
כיון, ואפילו כשחוזר על שם השם ]וגם בשאר ברכות 
רשאי לחזור שוב[. ובשם החזו"א )אורחות רבינו ח"א עמ' 

שחיסר  מה  את  במחשבתו  שיהרהר  כתבו  נט( 

מלכוון ודי בכך. ועצה זו אפשר לעשות גם אם 
אוחז בהמשך התפילה )הליכות שלמה שם(. 

אבות,  ברכת  על  דיברנו  כאן  עד  והנה 
ומפשטות לשון הפוסקים נראה שבשאר התפילה 
אולם  חובתו.  ידי  יצא  כלל,  כיון  לא  אם  אף 
בפיו  אם  שלכאורה  העיר  אויערבאך  הגרש"ז 
אומר את מילות התפילה, אך לבו בל עמו ואינו 
יודע מה שאומר הוי כמתעסק, ובכל דיני התורה 
בטעות  ידו  על  ונעשה  אחד  בדבר  כשמתעסק 
מעשה אחר, אין מעשה זה נחשב שעשאו. ולפי 
זה המתפלל כך לא יצא כלל ידי חובתו ]ולכאורה 
ראיה  וקצת  ברכות[.  ובשאר  שמע  בקריאת  הדין  הוא 

דברכות  מהא  שם  מביא  בכך  חובה  ידי  שיוצא 
)טז.( שאמרו 'קרא וטעה ואינו יודע להיכן טעה, 

באמצע הפרק יחזור לראש. בין פרק לפרק, יחזור 
לפרק ראשון. בין כתיבה לכתיבה, יחזור לכתיבה 
ראשונה'. ואמר שם רבי יוחנן שאם פתח ב'למען 
ירבו ימיכם' וודאי שאוחז בסוף פרק שני, ע"כ. 
כתיבה  באיזו  יודע  שאינו  זה  שדבר  וכמדומה 
יכול להיות רק במתעסק.  ]'וכתבתם'[ הוא עומד, 

דבריו  ומשאיר  חובה,  ידי  בכך  שיוצא  וחזינן 
ידי  שיצא  נראה  למעשה  שלהלכה  ואף  בצ"ע. 
וודאי  מקום  מכל  לבטלה,  ברכותיו  ואין  חובתו 
שיש ליזהר מאד שלא לבוא לידי כך. ואם מתפלל 
מתוך הסידור ועיניו עוקבות אחרי המילים וודאי 
)שם( שמעתיק  ]וראה בהליכות שלמה  זה  בגדר  שאינו 
מדברי  שדייק  מבריסק,  הגר"ח  של  המפורסם  חידושו  את 

בברכת  רק  מעכבת  המילות  פירוש  שכוונת  הרמב"ם שאף 

אבות, מכל מקום הכוונה שעומד כעת לפני המלך, מעכבת 

ותירצו מנהג  ונתנו בדבריו,  ואחרונים נשאו  בכל התפילה. 

העולם ואכמ"ל[.

העולה לדינא: 
עדיין  ואוחז  באבות  כיון  שלא  מי  א. 
בכוונה,  שוב  ויאמר  יחזור  אבות,  באמצע 
כיון.  שלא  מהיכן  במחשבתו  שיהרהר  או 
להמשיך  יכול  אבות  ברכת  סיים  אם  גם  ב. 
והמובחר  לבטלה.  ברכותיו  ואין  תפילתו, 
מקום  ועד  התפילה  מתחילת  שיהרהר 
שאוחז שם ואז ימשיך. ג. גם בשאר התפילה 
השקוע  ברכות]  ושאר  שמע  בקריאת  הדין  [והוא 

עימו,  בל  וליבו  מדבר  ופיו  במחשבותיו, 
שלהלכה  שנראה  ואף  גדול.  לספק  נכנס 
למעשה יכול להמשיך בתפילתו, ויוצא ידי 
מאד  ליזהר  שיש  וודאי  מקום  מכל  חובתו. 
שאדם  שכתבו  יש  ד.  כך.  לידי  לבוא  שלא 
שיודע בעצמו שתמיד מכוון באבות, וכעת 
אבות  בברכת  כיון  לא  מסוימת  סיבה  מפני 
הטורדתו  הסיבה  כשהתבטלה  אז  כלל, 

יתפלל שוב.

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



קנה זוג נעלים והתברר שכל נעל במידה אחרת

מפיהם ומפי כתבם
הרה"ג ישראל זילברברג

אבא רכש זוג נעלים עבור ילדו הקטן, לאחר 
הנעלים  את  המוכר  לו  ארז  הנעלים  מדידת 
שהילד  לאחר  הבא.  ללקוח  ופנה  החדשות 
התלונן  החדשות,  הנעלים  את  לנעול  התחיל 
לרכוש  הזדרז  המסור  האבא  נוחות,  אי  על 
עזרה  לא  שגם  הנעל  מידת  להקטנת  ספידה 
מדי, והתלונות של הילד המשיכו עד שלאחר 
כמה שבועות שם לב שזוג הנעלים אינו תואם, 
כל נעל מספר אחר. כעת הקונה תובע מהמוכר 
שיתן לו את הנעל במידה המתאימה, ואם אין 
שביקש  כיון  המקח  את  מבטל  הוא  הרי  לו 
המוכר  אחרת.  מידה  וקיבל  מסויימת  מידה 
הלוקח  מאומה  הסתרתי  לא  א.  כנגדו:  טוען 
הנעל  עבור  ישלם  שהלוקח  ב.  ולקח.  ראה 
שהשתמש, כיון שמחמת השתמשותו בנעל זו 
הפסיד את זוג נעלים האלו שלא ניתן למוכרם.

תשובה:
א. הנה כתב בשולחן ערוך )חו"מ סימן רלב ס"ג(: 
או  בהמה  או  עבד  או  קרקע  לחבירו  המוכר 
שאר מטלטלין ונמצא במקח מום שלא ידע בו 
הלוקח, מחזירו אפילו לאחר כמה שנים שזה 
במקח  ישתמש  שלא  והוא  הוא  טעות  מקח 
אחר  בו  נשתמש  אם  אבל  במום,  שידע  אחר 
שראה המום הרי זה מחל ואינו יכול להחזיר. 
עוד כתב בשולחן ערוך )בסימן רלג ס"א(: המוכר 
מין אחר  לו  ונתן  מין ממיני הפירות  לחבירו 

אין כאן מכר ושניהם יכולים לחזור.
ב. בסמ"ע )סימן רלב ס"ק י( הביא מדברי המגיד 
שמחל,  אמרינן  כשנשתמש  רק  דלא  משנה, 
יכול  שהלוקח  דבר  היה  אם  הדין  הוא  אלא 
להבחינו לאלתר כגון שיכולים לנסות ולטעמו 
ולא הקפיד לעשות כן והמוכר מכר לו סתם 

אינו חוזר.
המגיד  דברי  שכל  העלה  ג(  )ס"ק  ובנתיבות 
שאם  והיינו  נשתמש,  אם  רק  מיירי  משנה 
ולהבחינו,  יכול לבודקו  נשתמש בדבר שהיה 
הוי  השימוש  בעת  מהמום  ידע  שלא  אף 
פוסקים  כמה  הביא  א(  )ס"ק  ובפת"ש  מחילה. 
שנחלקו על דברי המגיד משנה והם סוברים 
שכשיש מום במקח לעולם חוזר אף אם שהה 
שלא  זמן  כל  להבחינו  יכול  אם  ואף  רב  זמן 
לבסוף  אולם  חוזר.  לו  שנודע  אחר  נשתמש 
דברי  שעיקר  יעקב  השבות  כדברי  מכריע 
אחר  אכן  המקח,  קודם  מיירי  משנה  המגיד 

המקח לא אמרינן כן.
משנה  המגיד  חידוש  דכל  נראה,  עוד  ג. 
מחילה  הוי  ולבדקו  לטעמו  שיכול  שבדבר 

שלקח  והיינו  במקח,  מום  לענין  רק  מיירי 
ממנו חפץ ונמצא בו מום, אולם לענין חזרה 
מהמקח מחמת שנתן לו מין אחר אף באופן 
דהוי  אמרינן  לא  לבודקו  הלוקח  יכול  שהיה 
כלל  המקח  נעשה  זה  על  שלא  כיון  מחילה, 
שכיון  ועוד,  לו.  שמחל  לומר  סברה  אין 
שדיברו להדיא על חפץ אחר מסתבר שהיה 
יכול לסמוך שהמוכר נתן לו את מה שביקש 
ולא היה צריך לבדקו אף שהיה יכול. וביותר 
לפי שיטות הפוסקים דס"ל שבאופן שנתן לו 
להדיא  מחילה  ואף  הקנין  חל  לא  אחר  מין 
לא יועיל אם לא יעשה קנין חדש, אם כן לא 
שייך כלל לומר בזה את דין המ"מ ולא איכפת 
שוב שמתי  לבדוק.  יכול  במה שהיה  כלל  לן 
)רלב ס"ק א( משמע להדיא  אל ליבי שבנתיבות 

שדברי המ"מ לא מיירי בנתן לו מין אחר.
ולכן בנידון דידן שסיכמו על מידה מסויימת 
והמוכר נתן לו מידה אחרת בודאי חשיב מין 
אחר ולא חל המקח על הנעל שלקח אף שהיה 

יכול הלוקח לבדוק.
נימא שדינו של המגיד משנה  אם  ואף  ד. 
דלא  לומר  מסתבר  אחר,  במין  אף  מיירי 
היינו  המ"מ  סברת  שכל  כיון  בכה"ג,  שייך 
ולא  משום שמתוך שלא בדק אמרינן שמחל 
איכפת ליה במום, ובנידו"ד ברור שלא מחל, 
בנעלים שאין  אין אדם בעולם שהולך  שהרי 
מדתם שווה. ואם כן בודאי יכול לחזור ולבטל 
את  לו  וישלים  יתקן  לא  המוכר  אם  המקח 
הנעל החסר. ]ולא מסתבר לומר שכיון שלא התבונן 
נחשב שמוחל ומסכים להפסיד המעות לגמרי ואף שלא 

ישתמש בנעל כלל. ובפרט לדעת הנתיבות שכל הוכחת 

המחילה באה רק מחמת ההשתמשות שזה מוכיח שלא 

איכפת  בודאי  בנידו"ד  אולם  וכו',  מהמום  ליה  איכפת 

תלוי  הדבר  אם  בודאי  שהרי  מוחל.  ואינו  מהמום  ליה 

רק בהשתמשות  על המחילה,  מוכיח  שזה  בהשתמשות 

אינה  שבודאי  בהשתמשות  ולא  כן  אמרינן  אמיתית 

ראויה, ונחשב כמי שלא השתמש ויכול לחזור ודו"ק[. 

ה. ולענין תביעת המוכר את הקונה על מה 
אי  כן  ומחמת  בנעל  שנשתמש  בכך  שהזיקו 
אפשר למוכרו, קיימ"ל בשו"ע )רלב סי"ג( המוכר 
דבר שהיה מום בממכרו ועשה בו הלוקח מום 
אחר קודם שיודע לו המום הראשון אם עשה 
דבר שדרכו לעשותו פטור, ואם שינה ועשה 
מום אחר קודם שיודע לו המום מחזיר המקח 
וממילא  שעשה.  המום  דמי  ומשלם  לבעליו 
בודאי  כדרך,  בנעל  הלוקח  שנשתמש  כיון 

פטור הלוקח מלשלם על הנעל שניזק.
סק"ה(  )רלב  בנתיבות  שכתב  מה  לפי  ואף  ו. 
בטעם שחייב הלוקח לשלם בדבר 
דאף  לעשותו,  הדרך  שאין 
מהמום  ידע  שהמוכר 
והלוקח לא היה יודע, 
יכול  היה  מ"מ 
לבודקו  הלוקח 
אונס  כמו  והוי 
ה  ד י ב א ד
ב  י י ח ש
 . ק י ז מ ה
ה  ר ו א כ ל ו
דבריו  לפי 

צ"ל דבדבר שהדרך לעשותו הוי כמו שהמוכר 
ולפי"ז  והיפטר.  כסותי  קרע  להדיא  לו  אמר 
לכאורה יעלה דגם בדבר שהדרך לעשותו אם 
גם המוכר לא ידע מהמום וממילא לא שייך 
אף  והיפטר,  כסותי  קרע  אומר  מדין  לפטור 
שגם המוכר פשע שהיה יכול לבדוק, יתחייב 
הלוקח כיון שהוי כמו אונס דאבידה שהמזיק 
חייב. ואם כן בנידוננו לכאורה יתחייב לשלם 
אינו,  זה  מ"מ  הנעל.  את  שהזיק  מה  על 
הסימן  בהמשך  הנתיבות  מדברי  שמבואר 
בדבר  הלוקח  שיפטר  זה  שדין  להדיא  י(  )ס"ק 

ידע  לא  בגוונא שהמוכר  אף  לעשות  שהדרך 
נראה  הדברים  וביאור  היטב.  עיי"ש  מהמום 
והיה  לעשות  הלוקח  שדרך  שימושים  שלגבי 
יכול לבדוק נחשב המוכר פושע בכך  המוכר 
שלא בדק. ועוד אפ"ל שכיון שהיה יכול לבדוק 
ולא בדק נחשב כאומר קרע כסותי והיפטר אף 
ה'  בס"ק  הנתיבות  שכתב  ]ומה  מהמום.  ידע  שלא 

לענין קרקע צע"ג להבין את דבריו[

הזיק  שהקטן  שבאופן  עוד  להוסיף  ויש  ז. 
את הנעל בשימושו בודאי פטור, ואף אם הזיק 
את הנעל בשימוש שלא כדרך, ואף שקיימ"ל 
)או"ח סימן שמג ס"ג ובמ"ב סק"ט( שראוי לשלם, כאן 

שלו  שזה  שחשב  באונס  היה  הקטן  שהיזק 
פטור, שכל ענין הכפרה בקטן היינו רק במזיד, 
וכפי שמוכח מדברי המג"א שהביא את מקור 
ושם  נה.(  )סנהדרין  הגמרא  מדברי  לקטן  החיוב 

אמרו בגמרא להדיא שמיירי רק במזיד.
העולה לדינא:

ממה  אחר  מין  ללוקח  נתן  כשהמוכר  א. 
שהיה  באופן  אף  בטל  המקח  שביקש, 

הלוקח יכול לבודקו.
מום  עם  חפץ  ללוקח  נתן  כשהמוכר  ב. 
ולהשתמש  לסובלו  שיכול  אדם  שאין 
בו כן, ולא שייך לומר שמוחל על המום, 
שהיה  באופן  אף  בו  לחזור  הלוקח  יכול 

יכול לבודקו.
או  כדרך,  בחפץ  שנשתמש  לוקח  ג. 
ואחר  לעשותו,  שהדרך  דבר  בו  שעשה 
כל  על  פטור  מום,  בו  שהיה  נתברר  כך 
ידע  אם  בין  לחפץ.  שיארע  ונזק  הפסד 
המוכר  ידע  כשלא  ובין  מהמום  המוכר 
הדרך  שאין  דבר  בו  עשה  ואם  מהמום. 
שזה  שסבור  אף  חייב  והזיקו  לעשותו 
נחשב  לבודקו  יכול  שהיה  כיון  שלו, 

כאונס דאבידה שחייב.
ד. קטן שהזיק פטור מדינא וחייב לצאת 
ידי שמים, וכשהזיק בשוגג לכאורה פטור 

אף לצאת ידי שמים.
ה. ולכן בנידוננו שהמוכר נתן לו בטעות 
נעל במידה אחרת בודאי אין כאן מחילה 
אחרת  נעל  לו  להשלים  המוכר  וחייב 
יכול  אזי  לו  אין  ואם  המתאימה,  במידה 
לחזור בו ואינו חייב לשלם בעד הנעלים 
קודם  בהם  שהשתמש  מחמת  שנפסדו 
בהם  עשה  אם  ואף  הטעות  לו  שנתברר 
שימוש שאין הדרך לעשותו, כיון שהוא 
בו  שעשה  מחמת  ניזק  אם  בגדול  קטן. 
ובשימוש  פטור,  לעשות  שהדרך  דבר 

שאין הדרך לעשות חייב.

newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםלא מחוברים

הבשורה  נפתח,  חדש  עולם  המהפכה. 
היא  החדשה  היצירה  איתה  שמביאה  הגדולה 
דורות,  במשך  עולמות.  בין  היסטורי  איחוד 
אחד  מצד  מחולק:  היה  היהודי  הספרים  ארון 
פנימיות  שני ספרי  ומצד  ו’נגלה’,  הלכה  ספרי 
ו’חסידות’. ‘ליקוטי הלכות’ הוא היצירה היחידה 
בהיסטוריה שמיזגה את שני הקווים המקבילים 
סדר  על  סובב  אמנם  הספר  אחד.  לגוף  הללו 
יבשה,  בפסיקה  עוסק  אינו  אך  ערוך,  השולחן 
המשמעות   – ההלכה”  “נשמת  את  חושף  אלא 
סעיף,  בכל  הטמון  הלבבי  והחיבור  הפנימית 

בצורה שאין לה אח ורע.

גאון  המחבר,  יום,  כל  של  חידוש  המעיין. 
של  המובהק  תלמידו  מברסלב,  נתן  רבי  עוזנו 
רבי נחמן, קיבל ציווי מרבו לחדש בתורה בכל 
יום. במשך עשרות שנים הוא לא פסק מלכתוב, 
כשהוא דולה פנינים מיסודות תורת רבו ויוצק 
יצירה  היא  התוצאה  ההלכות.  תוך  אל  אותן 
שמשמשת כ”תמצית” של כל התורה כולה “על 
רגל אחת” – המבארת בנשימה אחת את התנ”ך, 

חז”ל, הזוהר, כתבי האר”י ויסודות החסידות.

דבריו  השלם,  הבניין  את  לראות  האתגר. 

של רבי נתן הם כבניין אדיר ומשוכלל )“בניין 
ועד  מהמסד  ביסודיות  שנבנה  קומות”(,  רב 
העצום,  העומק  בגלל  דווקא  אולם,  הטפחות. 
וריבוי  הדרוש”(  )“אריכות  הדברים  אריכות 
לעיתים  מתקשה  המצוי  הלומד  החידושים, 
לזכור את רצף הדברים,  “להחזיק ראש” קשה 
ולראות  לסוף,  קשורה  ההתחלה  כיצד  להבין 

איך כל הפרטים מתלכדים ל”מקשה אחת”.

של  הגדולה  הבשורה  מגיעה  כאן  הפתרון. 
עוד  לא  המשולב.  הביאור  החדשה:  ההוצאה 
פירוש חיצוני, אלא יד מכוונת שמשולבת בתוך 
את  חושף  הביאור  נתן.  רבי  של  הזהב  לשונו 
את  מחבר  המאמר,  של  הארכיטקטוני  המבנה 
הקטעים זה לזה, ומסדר את החידושים בצורה 
כזו שמתגלה הבניין המפואר במלוא הדרו. כל 
הרואה זאת אומר “ברקאי” כוונת המחבר נגלית 

בבהירות מיוחדת.

המפתח. כל ‘הלכה’ בספר מיוסדת על מאמר 
היכרות  ללא  מוהר”ן’.  ‘ליקוטי  מתוך  ספציפי 
מעמיקה עם המאמר המקורי, נוצר קושי להבין 
את היסוד עליו בונה רבי נתן את דבריו. לשם 
מדור מבואות.  זו  במהדורה  במיוחד  נסלל  כך 
לפני כל הלכה מוגש סיכום תמציתי ובהיר של 
דברי רבי נחמן השייכים לעניין, המעניק ללומד 

את המפתחות הדרושים כדי להיכנס להיכל.

במושגים  וגדוש  מלא  הספר  האוצרות. 
עמוקים מתורת הקבלה. במהדורה זו, המושגים 
נערך  רב  בעמל  חתומים.  נשארים  אינם  הללו 
נוחה  בשפה  אותם  המגיש  מושגים,  ביאור 
ו”שווה לכל נפש”. בנוסף, נחשף אוצר הידיעות 
פסוק  כל  אלפי מראי-מקומות מציינים  החבוי: 
“הדגשות”  בלשונו,  המרומזים  חז”ל  ומאמר 
לפסוקים  הלב  תשומת  את  מפנות  מיוחדות 

המובאים ברצף לאורך המאמר.

במהלך  ליושנה  עטרה  החזרת  הדיוק. 
הספר.  בנוסח  ושיבושים  טעויות  נפלו  השנים 
מדוקדקת  והשוואה  בדיקה  עברה  זו  מהדורה 
מול דפוסים ראשונים וכתבי יד. טעויות רבות 

מספור תוקנו, והטקסט המוגש הוא מדויק ונקי 
ביותר.

הבית. מאחורי היצירה המונומנטלית עומדת 
והדר’,  ‘עוז   - לישרים’  ‘אור  התורה  ממלכת 
כפי  ‘מתיבתא’.  מהפכת  את  לעולם  שהביאה 
ללומד  והותאמו  דברי המפרשים  נערכו  ששם 
בן זמננו, כך גם כאן: השאיפה היא להגיש את 
ברמת  נפש,  לכל  שווה  כספר  הלכות’  ‘ליקוטי 
את  המאפיינת  וההנגשה  הבהירות  הגימור, 

ספרי הפאר של ‘אור לישרים’.

העורך. על המלאכה המורכבת מנצח הרה”ג 
רוחני  מנהל  שליט”א,  ברנשטיין  יעקב  רבי 
ודומ”ץ  עיניים’  ‘מאירת  ברסלב  בישיבות 
עצום”,  ותפקיד  ייעוד  בכך  “ראיתי  הקהילה. 
הוא משתף. “בעוד שעל ‘ליקוטי מוהר”ן’ נכתבו 
פירושים רבים, איש מעולם לא ניסה לבאר את 
‘ליקוטי הלכות’. זה היה אתגר כפול: מצד אחד 
הספר נראה כאינו זקוק לפירוש, אך מצד שני 
בפני  מניעה  יצרו  הקיצור,  ולעיתים  האריכות 
הלומד להיכנס אל האור”. בעידודו הבלתי פוסק 
שליט”א,  פומרנץ  מנדל  מנחם  רבי  הגאון  של 
שהצלחנו  ידעתי  בו  “הרגע  הדרך.  נפרצה 
ברנשטיין,  הרב  מעיד  דשמיא”,  בסייעתא 
שסיפרו  מלומדים  תגובות  כשקיבלנו  “היה 
הבהיר,  הביאור   – החדשים  הכלים  בזכות  כי 
בפניהם  נפתחו   – והסיכומים  המשנה  כותרות 
הספר  מהלך  את  סוף  סוף  להבין  השערים 
לאורכה ולרוחבה, ולקבוע בה חוק לימודם, עד 
שהדברים הופכים אצלם לתורה שלמה ול’דרך 
חיים’ – מה שבהחלט מעודד, מעצים ונותן כח 

להתקדם להמשך שלבי הפרויקט”.

הלכות’  ‘ליקוטי  הכל,  מעל  חיים.  תורת 
אלא  עיקר  המדרש  “לא  שזועק  ספר  הוא 
המעשה”. בכל עמוד מסתתרות עצות נפלאות 
לחיים ודרכים לשינוי תפיסת עולם. המהדורה 
תשומת  את  להסב  מיוחד  דגש  שמה  החדשה 
הלב של הלומד לנקודות המעשיות הללו, כדי 
להפוך את דבריו הקדושים לכלים מעשיים בכל 

יום ובכל שעה.

לחבר שמיים 
וארץ: ‘ליקוטי 
הלכות’ כפי 
שלא נראה 

מעולם
מהדורת הפאר ‘ליקוטי 
הלכות המבואר’ מבית 

אור לישרים - ‘עוז והדר’ 
חושפת לראשונה את 

נשמת ההלכה, ומגישה 
את החיבור ההיסטורי 

בין הנגלה לנסתר 
בבהירות מושלמת 

השווה לכל נפש

פני 
היצירה

הרה"ג ר' יעקב ברנשטיין שליט"א



בס"ד


