
הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםא מחוברים

הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

גליון רע”ג
פרשת בא

תשפ”ו

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
חדש בהיכל ‹‹‹נפלאות על פרשת השבוע

˘ולחן ˘ב˙ עם ה‡ור החיים 

ובחר˙ בחיים‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

איך שרק תסתכלו על זה, היה יחיאל מיכל חביב הקהל.

ממרום גילו המופלג וזקנו שופע ההדר, מקומו הקבוע אי 

חייו  וקורות  השכונתי  הכנסת  בבית  המזרח  בכותל  שם 

שהותירו את חותמם בפניו משופעות הקמטים והתלמים, 

עצה  להם  להעניק  בטובו  והואיל  העם  אל  מיכל‘ה  ירד 

ביד  חלוט  לפעם,  תה מפעם  כוס  וגם  חם  חיוך  ותושייה, 

אוהבת וגדוש קוביות סוכר.

הגדרתו המדויקת שנויה היתה במחלוקת. זקַן הקהל, ניצול 

חלק  רק  הינם  אלה  כל  אדיב,  שכן  או  חביב  סבא  שואה, 

לחלק  והפכו  לו  שהוצמדו  תארים  של  ארוך  רצף  מאותו 

מתדמיתו, חלק ממסכת חייו.

שרוליק נכדו, אשר חש קרוב מספיק לסבא הגדול, החליט 

בחיק  מיכל‘ה  חבש  אותו  בכובע  מועיל  שימוש  לעשות 

המשפחה - כובע הסבא החביב.

כי  החליט שרוליק  סיפורנו,  נסוב  עליו  הסדר  ליל  באותו 

חייו  סיפור  אחר  להתחקות  מוכרח  הוא  להחשות.  לו  די 

של סבא, להעשיר בפרטים שעוד לא ראו אור עולם וטרם 

שמעתם אוזן ולמלא את נרתיקו בסיפורים נוטפי נוסטלגיה 

מעברו הנסתר של סבא.

תכנית מורכבת נטוותה מבעוד מועד, וכך מצא את עצמו 

שרוליק בוהה בסבו משך כל הסדר, עוקב בדריכות אחר 

מעשיו ומצפה לרגע הגורלי בו תשתנה המשוואה. הרגע בו 

הוא יוכל לדרוש, ולעמוד על שלו.

גנב את האפיקומן?...‘ הפנה סבא מבט חמים  מי  אז  ’נו? 

זאת  לצד  אך  החג  שמחת  היטב  נשמעת  בקולו  לנכדים, 

מעיד רעד קל כי השנים לא פסחו עליו.

נדמה לו שהוא שמע משהו. מי?

’אני‘ נשמע שוב הקול, צלול וצעיר, מפיו של שרוליק, ’אני 

גנבתי את האפיקומן!‘

’ומה תרצה בתמורה?‘ סבא לא בזבז זמן.

’אבקש את אשר חפצתי‘ הבהיר שרוליק בטון עסקי שאינו 

משתמע לשתי פנים, ’אך ורק אם יואיל הסבא להבטיח לי 

נאמנה כי יגשים את משאלתי‘.

משועשע,  הפך  סבא  מדובר?...‘  להיות  יכול  כבר  ’במה 

’אוסף הבולים היקר שלי? הכרך העתיק של סלאוויטא?‘

’לא ולא‘ הניד שרוליק בראשו.

’נו?‘ נימה קלה של קוצר רוח נרמזה בקולו של סבא.

’תבטיח לי, סבא‘.

’נו נו, אני מתחייב בזאת‘ נעתר סבא והתפייט, ’והכל שריר 

וקיים‘.

הסיכה  את  שרוליק  נעץ  סבא!‘  אושוויץ,  על  לנו  ’סַפֵּר 

סביב,  ששררה  המשועשעת  הבועה  את  באחת  שפוצצה 

הניסים  והאתגרים,  הקשיים  על  החוויה.  על  לנו  ’ספר 

והישועות, הגבורה וההצלה, אנא!‘

סבא הרצין באחת, פניו האפירו.

לא  מדברים,  לא  הזה  הנושא  על  הכל.  ידעו  טאבו,  זהו 

ולא  הנושא  על  אין שאלות  בו.  ולא דשים  אותו  מזכירים 

רמזים, כלום. סבא הגיע ’משם‘, ידע כל נכד מקטנותו, וזהו. 

הוא לא מדבר על כך ולא משתף.

’הבטחה זו הבטחה‘ הזכיר שרוליק בטון חושש, וסבא נאנח 

והתרווח על כסאו, לקח נשימה ארוכה והחליט לקיים את 

הישנים  בפצעים  לנבור  נאלץ  בחייו  לראשונה  הבטחתו. 

ההם, המדממים ללא הפוגה, לדוש בהם ועוד לעשות זאת 

בפומבי.

אותו ליל הסדר לא יישכח במהרה מבני המשפחה, קטנים 

וגדולים גם יחד.

וקונן. על  עד סמוך לעלות השחר ישב סבא וסיפר, בכה 

השאגות  על  ההמוניות,  האקציות  ועל  צעדיהם  הצרת 

והכלבים האימתניים, על המגלבים שהכו  מקפיאות הדם 

בבשר החי ועל הנסיעות הממושכות בתת-תנאים בקרונות 
הבקר.

הוא נזכר, בקול, בפניו של השטן שחרץ את גורלם בהינף 

יד וקבע מי לחיים ומי למוות. ביכּה מרות, לראשונה מזה 

עשורים, את גורלה של משפחתו הענפה וקהילתו הפורחת 

שעלו על המוקד, חלקם מול עיניו. צירל וחווהל‘ה, משה-

מרדכי ויידל, אבא ואמא. החברים לשטיבל והשכנים, הרבי 

וגבאי, המלמד והבלן.

עליהם  שכפה  הסדיסט  במפקד  כשנזכר  דם  הוצפו  פניו 

סלידה  ועטו ארשת  על השלג,  חסרת תכלית  ריצה  לרוץ 

כשתיאר את מרק-הפיגולים שחולק להם במשורה.

הגבורה  בסיפורי  כששיתף  אותו  לפתה  ההתרגשות 

לא  בדרך  מאי-שם  שהושג  השופר  היהודית.  האמיתית, 

דרך, התפילין שהוחבאו במסירות נפש והועברו מיד ליד 

המחנה.  בני  חלקו  אותו  בלוי  תהלים  ספר  בהתרגשות, 

הריקודים  המזעזעות,  והבכיות  הנוראים  הימים  תפילות 

והחיזוק  המחתרתיים  התורה  שיעורי  תורה,  בשמחת 

ההדדי באמונה.

הופיע  בו  לשלב  כשהגיע  התייצב,  מעט,  התאושש  קולו 

הצבא האדום בשערי המחנה וכבש אותו, שחרר את שלדי 

האדם שבו ואפשר להם לשוב לארץ החיים.

’ואז נמלטתי לארץ הקודש, השתקעתי בבני ברק והנה אני 

כאן‘ סיים באחת, נותן סביבו מבט אוהב, חם.

זהו? הנכדים היו המומים.

מה החיפזון הפתאומי של סבא לסיים, לקצר לפתע לאחר 

חבלי  לארץ,  העלייה  פירוט  על  ולוותר  הרבה  האריכות 

הקליטה והקמת המשפחה, שיקומו האישי ועוד? מה בוער 
לו?

ה‡הבה מ˜ל˜ל˙ ‡˙ ה˘ורה

התורה הקדושה מספרת לנו אודות המעמד נורא ההוד - 

מעמד הר סיני וקבלת התורה, והפרשה פותחת בפסוקים 

יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  לְצֵאת  הַשְּׁלִישִׁי  ”בַּחֹדֶשׁ  ב):   - א  (יט,  הבאים 

מֵרְפִידִים  וַיִּסְעוּ  סִינָי:  מִדְבַּר  בָּאוּ  הַזֶּה  בַּיּוֹם  מִצְרָיִם  מֵאֶרֶץ 

וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר“.

עומד האור החיים הקדוש על סדר הפסוקים ועל העובדה 

לאחר הפסוק המציין כי  ’וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים‘ נאמר  שהפסוק 

’בַּיּוֹם הַזֶּה בָּאוּ מִדְבַּר סִינָי‘, וקושייתו איתנה: ”קָשֶׁה, לָמָּה 

פָּסוּק  לְהַקְדִּים קוֹדֶם  לוֹ  הָיָה  זֶה  פָּסוּק  כִּי  הַמּוּקְדָּם,  אִיחֵר 

שֶׁלְּפָנָיו שֶׁאָמַר ’בָּאוּ מִדְבַּר סִינַי‘“.

לוהטות שכל  במילים  החיים הקדוש  האור  כך משיב  על 

כי  צדיקים  התבטאו  אודותם  יוקדת,  אש  שלהבת  כולן 

’התיבות בוערות באש‘, וזו לשון קדשו: ”וְאוּלַי שֶׁהוּא עַל 

הַשּׁוּרָה“,  מְקַלְקֶלֶת  ”אַהֲבָה  ב):  קה,  (סנהדרין  אוֹמְרָם   ֶדֶּר

לְהַקְדִּים הַמְּאוּחָר.

לָעוֹלָם,  לַתּוֹרָה,  לַבּוֹרֵא,  הַמְּקֻוֶּוה  יוֹם  זֶה  כִּי הוּא  ”שֶׁלִּהְיוֹת 

לָעֶלְיוֹנִים וְלַתַּחְתּוֹנִים, וּמִיּוֹם הַבְּרִיאָה, וְהֵם יוֹשְׁבִים וּמְצַפִּים 

מָתַי יָבוֹאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִדְבַּר סִינַי.

”לָזֶה כְּשֶׁהִגִּיעוּ שָׁמָּה א עָצְרוּ כֹּחַ לְסַפֵּר סֵדֶר הַדָּבָר, וְתֵכֶף 

חָשׁוּק  הִגִּיעַ  וגו‘,  בָּאוּ‘  הַזֶּה  ’בַּיּוֹם  בְּאוֹמְרוֹ  הַהוֹדָעָה  קָדְמָה 

מפי  ישראל  נצטוו  תורה  מתן  טרם 

שָׁמוֹעַ  אִם  ”וְעַתָּה  ה):  (יט,  הגבורה 

בְּרִיתִי  אֶת  וּשְׁמַרְתֶּם  בְּקֹלִי  תִּשְׁמְעוּ 

וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל הָעַמִּים כִּי לִי כָּל 

הָאָרֶץ“.

הציווי  פשר  את  מבאר  החיים  האור 

עֶלְיוֹן  אֵ-ל  רָצָה  ”וְכַאֲשֶׁר  וכותב:  הזה, 

לָתֵת הַתּוֹרָה זַכָּה וּבָרָה, יְסוֹד הַקְּדוּשָּׁה 

וְהַטָּהֳרָה וְרוּחָנִיּוּת הָרוּחָנִיּוֹת, צִוָּה לָהֶם 

קַל.  מֵחֵטְא  אֲפִלּוּ  בִּתְשׁוּבָה  שֶׁיַּחְזְרוּ 

(קידושין  זַ“ל  מַאֲמָרָם  לָנוּ  קָדַם  וּכְבָר 

עַל  הָאִשָּׁה  אֶת  הַמְקַדֵּשׁ  בְּדִין  ב)  מט, 

רָשָׁע,  וְנִמְצָא  גָּמוּר,  צַדִּיק  שֶׁהוּא  מְנָת 

שֶׁמָּא  חַיְישִׁינַן  כִּי  קִידּוּשִׁין,  שֶׁקִּידּוּשָׁיו 

תְּשׁוּבָתוֹ  וּבְאֶמְצָעוּת  תְּשׁוּבָה,  עָשָׂה 

יִקָּרֵא צַדִּיק“.

כך אכן נפסק בשלחן ערוך (אה“ע לח, 

מנת  על  האשה]  את  ”[המקדש  לא): 

שאני צדיק, אפילו רשע גמור, הרי זו 

מקודשת מספק, שמא הרהר תשובה 

לדגש:  לב  לשים  יש  זאת  עם  בלבו“. 

הרהר  מספק, שמא  מקודשת  זו  ’הרי 

תשובה בלבו‘.

האם   - הוא  כשלעצמו  מעניין  נידון 

תשובה,  עשה  להניח שהעבריין  ניתן 

ובכך להחזיק את הקידושין כתקפים 

מספק, גם בשעה שאנו עודנו רואים - 

לדוגמה - את החפץ הגנוב בידו, והוא 

טרם החזירו לבעליו.

בענין זה נחלקו הראשונים והאחרונים 

אכן  כי  הסבורים  יש  שם),  נו“כ  (עיי‘ 

ניתן להאמין בכך, אך זאת כמובן רק 

להשיב  עצמו  על  קיבל  בתנאי שהוא 

וסבורים  החולקים  ויש  הגזילה,  את 

כי אף בכך אין די, אלא קידושיו אינם 

קידושין אף מספק כל עוד לא השיב 

את הגזילה.

בראשונים  מוקדשת  נרחבת  יריעה 

האם   - נוספת  לנקודה  ובאחרונים 

בתשובה,  הרהר  שהוא  אמירתו 

קובעת כי אכן ודאי שב בתשובה. יש 

נאמן  אדם  כי  שמואל)  (בית  הסוברים 

בתשובה,  שהרהר  עצמו  על  להעיד 

(טיב קידושין ועוד)  אכן לדעות אחרות 

של  בעדות  רק  לו  נתונה  הנאמנות 

ממש, של שני עדים.

לדעה הראשונה, יש לנידון זה השלכה 

הבית  שהוזכר.  הקודם  הנידון  על 

שמואל מסתפק בשאלה הנ“ל - האם 

כשהגזילה עודנה בידו יש להחזיק את 

הקידושין כחלים מספק, והוא מכריע 

שהרהר  טוען  הוא  בו  במקרה  כי 

בתשובה - ודאי יש להניח כך.

המ˘ך בעמו„ הב‡ ◄

˙ור˙ חיים

נו˘‡ ˙ורני מר˙˜

ל‡ור „ברי ה‡ור החיים

עמ' י"גבס"ד, גיליון רצ"ח | פרשת יתרו | תשפ"ה

ויהי האדם לנפש חיה

בריאת האדם ושלטונו בברואים

הארץ‘.  ואת  השמים  את  אלקים  ברא  ’בראשית 

אין לך יפה מן ההתחלה - בריאת מעשה בראשית 

בששה ימים, ולבסוף שבת קודש, בה כלו מעשה 

ביום  אלקים  וישבות  צבאם,  וכל  והארץ  השמים 

השביעי. 

ביום השישי לבריאה, ברא הקדוש ברוך הוא את 

אחרון  ונברא  הבריאה,  נזר  הוא  האדם  האדם. 

כדי  החיים,  בעלי  כל  אחר  בראשית,  למעשה 

שישלוט בכולם.

לאדם  אלקים  אמר  בראשית  מעשה  בסיום 

כּלָ  אתֶ  לכָםֶ  נתָתַּיִ  ”הנִּהֵ  כט-ל):  (פסוקים  ולאשתו 

כּלָ  ואְתֶ  האָרָץֶ  כלָ  פּנְיֵ  עלַ  ֶר  אֲשׁ זרֶעַ  זֹרעֵַ  עשֵֶׂב 

ֶר בּוֹ פרְיִ עץֵ זֹרעֵַ זרָעַ לכָםֶ יהִיְהֶ לאְכָלְהָ:  העָץֵ אֲשׁ

ָמיַםִ וּלכְֹל רוֹמשֵׂ עלַ  וּלכְלָ חיַּתַ האָרָץֶ וּלכְלָ עוֹף השַּׁ

ֶר בּוֹ נפֶשֶׁ חיַּהָ אתֶ כּלָ ירֶקֶ עשֵֶׂב לאְכָלְהָ,  האָרָץֶ אֲשׁ

השישי  היום  מלאכת  מסתיימת  ובזה  כןֵ“.  ויַהְיִ 

”ויַּרַאְ  לא),  (פסוק  והארץ  השמים  מלאכת  כל  עם 

ֶר עשָָׂה והְנִּהֵ טוֹב מאְֹד ויַהְיִ ערֶבֶ  אלֱֹקיִם אתֶ כּלָ אֲשׁ

ִי“. שּׁ ִ ויַהְיִ בֹקרֶ יוֹם השַּׁ

מאכל האדם, ואיסור הבשר

על נתינת עשב הארץ למאכל לאדם ולכל הבהמה 

וז“ל:  בו,  ענין לענות  בו  יש  רש“י דבר אשר  כתב 

”לכם יהיה לאכלה. ולכל חית הארץ - השוה להם 

הכתוב בהמות וחיות למאכל“. 

הבריאה  נזר  האדם  היות  אף  על  כי  מבואר, 

ותכליתה, מכל מקום לענין מאכלו הושווה לחית 

ובהמת הארץ, ומאכל כולם מעשב הארץ. 

ועוד הוסיף רש“י וכתב: ”ולא הרשה לאדם ולאשתו 

להמית בריה ולאכול בשר, אך כל ירק עשב יאכלו 

יחד כלם, וכשבאו בני נח התיר להם בשר, שנאמר 

(להלן ט ג) ’כל רמש אשר הוא חי וגו‘, כירק עשב‘ - 

שהתרתי לאדם הראשון - ’נתתי לכם את כל‘“. 

לשחוט  הראשון  לאדם  הותר  לא  כי  מבואר,  הרי 

ולאכול בשר בהמה, ואף על ידי שחיטה - כשאינו 

נבלה וטריפה, אלא רק לנח ובניו הותר הדבר, ואז 

נאסר להם בשר מן החי ואבר מן החי ודם.

מהי ההשוואה בין אדם ובהמה?

זו בין אדם ובהמה צריכה תלמוד.  והנה השוואה 

כי גם אם נקבל את עצם הדבר שהאדם והבהמה 

שהושווה  מהו  להבין  יש  אחד,  מדבר  ניזונים 

עצם  וגם  להם.  אחת  תורה  כאילו  להם,  האדם 

אינו  אחד  מאבוס  יאכלו  וחמורו  שהאדם  הדבר 

מדברת  בראשית  במעשה  כאן  לכאורה  כי  מובן, 

וכי  והבהמה,  האדם  גוף  פעולת  דרך  על  התורה 

שניהם מקרה אחד להם עד שיאכלו מאכל אחד 

ויהיו ניזונים בשווה?

בהמות  הכתוב  להם  ’השוה  רש“י  לשון  כן,  אם 

וחיות‘ צריך ביאור. 

ובפרט יש להבין מה שכתב לאחר מכן ’ולא הרשה 

לאדם ולאשתו להמית בריה ולאכול בשר‘. לשון 

על  אנו  יודעים  התורה  מן  כי  מצויה,  אינה  זו 

הכשר  על  למדנו  חז“ל  ומדברי  והמותר,  האסור 

והפסול, אולם מהו ’לא הרשה‘? האם איסור גמור 

הוא? הלא על עץ הדעת הזהיר הקדוש ברוך הוא 

את אדם הראשון בפירוש, ואמר לו (בראשית ב יז) 

מה  אך  ממִּנֶּוּ“,  תֹאכלַ  לֹא  ורָעָ  טוֹב  הדַּעַתַ  ”וּמעֵץֵ 

ביאור הנוסח ’לא הרשה‘?

כבהמות נדמו

לחקור  עלינו  שומה  זה,  פרק  לשנות  מנת  על 

ולפרש את פשר היחס בין אדם לבהמה. 

הנפש  מלבד  בהמית  נפש  בו  יש  אדם  כל  הנה, 

מקִרְהֶ  ”כּיִ  יט)  ג  (קהלת  הכתוב  וכדברי  המשכלת, 

להָםֶ  אחֶדָ  וּמקִרְהֶ  הבַּהְמֵהָ  וּמקִרְהֶ  האָדָםָ  בנְיֵ 

כּמְוֹת זהֶ כּןֵ מוֹת זהֶ ורְוּחַ אחֶדָ לכַֹּל וּמוֹתרַ האָדָםָ 

מןִ הבַּהְמֵהָ איָןִ כּיִ הכַֹּל הבָלֶ“. כי אכן מאכל האדם 

את  ולהפקיר  לאבד  אדם  ויכול  שווה,  והבהמה 

שליחותו בעולם, עד שיהא נמשל כבהמות נדמה. 

מלאכי  בין  ממוצע  הוא  האדם  כי  חז“ל  ואמרו 

השרת לבהמת הארץ, וכלשונם (חגיגה טז.): ”ששה 

דברים נאמרו בבני אדם, שלשה כמלאכי השרת, 

האדם  נוהג  שבו  הרוחני  בחלק  כבהמה“.  שלשה 

אינו  הגופניים  בצרכיו  אולם  מרומים,  כמלאכי 

על  ישגיח  לא  אם  כך,  ומשום  הבהמה.  מן  שונה 

קיום תפקידו בזה העולם, ידמה לבהמה, כי האדם 

בא  בעבורה  אשר  התכלית  את  מקיים  אינו  אשר 

”נוח  יג:)  (עירובין  חז“ל  אמרו  עליו  הזה,  לעולם 

לעולם  אך  משנברא“.  יותר  נברא  שלא  לאדם  לו 

בוודאי שם אדם עליו, ויוכל לחזור אל מעלתו.

שיטת הרמב"ן בהבדל שבין מאכל אדם ובהמה

רש“י,  דברי  את  הביא  אתר  על  הרמב“ן  והנה, 

הותר‘)  ’לא  ד“ה  (נט:  בסנהדרין  גם  פירש  שכן  וכתב 

בזה הלשון: ”לא הותר בשר באכילה, דכתיב ’הנה 

וגו‘ - לכם ולחיות נתתי  נתתי לכם את כל עשב‘ 

העשבים והאילנות ואת כל ירק עשב לאכלה, אבל 

לא חית הארץ נתונה לכם“.

הכתוב  חילק  אכן  כי  כתב  עצמו  הרמב“ן  אמנם 

בין האדם ואשתו לחיה והבהמה, ופירש כי לאדם 

ולאשתו נתן הבורא יתברך את כל עשב זורע זרע 

וכל פרי עץ. אולם לחית הארץ ולעוף השמים נתן 

רק את כל ירק עשב, ולא את פרי העץ והזרעים. 

ואין מאכלם יחד כולם בשווה.

ברם, לענין מה שכתב רש“י בדבר איסור אכילת 

בשר לאדם הראשון, מודה הרמב“ן, וכותב כי כך 

היא דעת רבותינו ז“ל, והוא פשוטו של מקרא.

עולה אם כן, כי לדברי הרמב“ן לא קשה הקושיא 

בדבר  רש“י,  דברי  על  שהקשינו  הראשונה 

עלינו  שומה  עדיין  אך  והבהמה.  האדם  השוואת 

להבין את הלשון שנקט רש“י, ש‘לא הרשה‘ לאדם 

נוקט  מדוע  בשר.  ולאכול  בריה  להמית  ולאשתו 

רש“י בביטוי זה, החורג מלשון התורה בכל מקום.

מדוע נאסר הבשר לאדם והותר לנח?

קודם שנבוא לביאור הדברים, נציגה נא בזה את 

המשך דברי הרמב“ן, העוסק בביאור החילוק בין 

דורו של אדם הראשון וזרעו אחריו, ובין נח ובניו 

- להם הותרה אכילת בשר. 

התנועה,  נפש  בהם  יש  החיים  בעלי  כי  וכתב, 

אשר יש בה קצת מעלה בדומה לנפש המשכלת, 

ואף כח הבחירה ניתן בהם במידה ידועה, לבחור 

להם  הראוי  את  ולבחור  המוות  פני  על  בחיים 

והמיתה  הצער  מן  הם  בורחים  זה  ובכח  למזונם, 

ומבקשים את מזונם וטובתם. וכמו שאמר הכתוב 

היִא  העָֹלהָ  האָדָםָ  בּנְיֵ  רוּחַ  יוֹדעֵַ  ”מיִ  כא)  ג  (קהלת 

לאָרָץֶ“.  למְטַּהָ  היִא  היַֹּרדֶתֶ  הבַּהְמֵהָ  ורְוּחַ  למְעָלְהָ 

ברחמים  לנהוג  האדם  לבני  גם  ראוי  כך  ומשום 

בבעלי החיים ולא לגרום להם צער. 

זה, מדרכי המוסר ראוי היה תחילה שלא  מטעם 

השחית  כאשר  אולם  החיים.  בעלי  מבשר  לאכול 

הנה  הארץ  וגם  הארץ,  על  דרכו  את  אדם  כל 

ברעת  דרכם  השחיתו  החיים  ובעלי  נשחתה, 

והיו  בה,  יושבי  וכל  תבל  על  כליה  נגזרה  האדם, 

ראויים כולם למות במבול. אלא שנח איש צדיק 

ואותו ראה ה‘ צדיק לפניו בדור הזה,  תמים היה, 

ובזכותו הציל הקדוש ברוך הוא שנים שנים מכל 

ואילך  ומעתה  הטהורים.  מן  שבעה  ושבעה  מין, 

כל  כי  ולאכול,  לשחוט  האדם  לבני  רשות  ה‘  נתן 

קיום המין - בעבור נח וזרעו.

ועם כל זאת, גם אחר היתר אכילת הבשר, לא נתן 

ה‘ יתברך לאדם רשות בנפש הבהמה, ואסר להם 

אבר מן החי, והוסיף להם לישראל איסור אכילת 

דם, כי הדם הוא הנפש. ורק את גוף בעלי החיים 

התיר הבורא, ולא את נפשו. וציוה ה‘ על השחיטה 

מברכים  אנו  אשר  וזהו  חי.  הבעל  צער  למעט 

”אשר קדשנו במצוותיו וציונו על השחיטה“.

הפרדת רשויות – האדם ובעלי החיים
(בראשית תשפ"ג)

גיליון א'
בראשית תשפ"ו

משיעורי
רבי מנחם מנדל 
פומרנץ שליט"א

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

האכילה קודם החטא ולאחריה ולאחר דור המבול

עמ' י"ז

להזמנות ספרים עד הבית: 1800-22-55-66

אגרא דכלה המבואר שמות
לרבי  המבואר  דכלה  אגרא 
זצ"ל,  מדינוב  אלימלך  צבי 
בביאור  מבוארת  מהדורה 
דבריו,  להבנת  נרחב 
וציונים,  הערות  ובתוספת 
ע"פ  הוגה  כולו  הטקסט 
ונוקד  מחדש  ונערך  דפו"י 
בניקוד מלא, נוספו כותרות 
ופרקי  קטע,  לכל  משנה 

תולדות.

אור לשמים המפואר
רבי  להרה"ק  לשמים  אור 
זיע"א,  מאפטא  מאיר 
במהדורה חדשה מוגהת ע"פ 
רבים,  תיקונים  עם  דפו"י 
רש"י  בכתב  חדשה  בעריכה 
ובחלוקה לקטעים, עם סימני 
פיסוק, רבבות מראי מקומות, 
עם כותרות משנה לכל קטע, 
מפתחות המקורות ומפתחות 
עניינים, סידור קטעים רבים 

למקומם הראוי.

מנחם ציון המפואר
מנחם  רבי  להרה"ק  ציון  מנחם 
מנדל מרימנוב זיע"א, במהדורה 
עם  דפו"י  ע"פ  מוגהת  חדשה 
חדשה  בעריכה  רבים,  תיקונים 
ובחלוקה לקטעים,  בכתב רש"י 
עם סימני פיסוק, רבבות מראי 
משנה  כותרות  עם  מקומות, 
המקורות  מפתחות  קטע,  לכל 
סידור  עניינים,  ומפתחות 

קטעים רבים למקומם הראוי.

האם מותר 
להשתמש 
במטרייה 
שנשכחה 
אצלי ולא 

נמצאו בעליה?
| עמ’ ח' |

אקטואלי:

האור החיים הק’: 
שמירה לקדושת קרבן 

הפסח משעת המקח
| עמ’ ב' |

חשיפה:
מדוע עזב 

מרן ה’באבא 
סאלי’ את 

אשקלון ועבר 
לנתיבות מול 
מחבלי עזה?

עמ' ה'פניני אביר יעקב| עמ’ ד' |

השבוע בגליון:

עמ' כ"ה

בכל הארבעים שנה במדבר קידשו החודש 
על פי חשבון ולא על פי ראיה

הוּא  רִאשׁוֹן  חֳדָשִׁים  רֹאשׁ  לָכֶם  הַזֶּה  הַחֹדֶשׁ 
בתיבת  לדקדק  יש  ב(.  )יב,  הַשָּׁנָה  לְחָדְשֵׁי  לָכֶם 
‘החודש הזה’, מה הדגשה יש כאן, ועיין ברש”י.

רבינו  שכתב  מה  לפי  בזה,  לבאר  ושמעתי 
בחיי )כאן( בשם רבינו חננאל שבכל הארבעים 
מוקפים  והיו  במדבר  ישראל  בני  שהיו  שנה 
בענני כבוד, לא היו מקדשים את הלבנה על 
פי הראיה, משום שלא היו יכולים לראות את 
]וגם  כבוד  הענני  ידי  על  שהוסתרה  הלבנה 
בלילה היה עמוד האש[, ובאותם השנים היו 

מקדשים את החודש רק על פי חשבון.
ולפי זה מדוקדק מה שאמר הקב”ה למשה 
וקדש,  ראה  כזה   – לכם  ‘הזה’  החודש  ואהרן 
לקדש  אתם  יכולים  עדיין  זה  בחודש  שדוקא 
שעדיין  מאחר  הראיה,  פי  על  החודש  את 
אינכם מוקפים בענני כבוד, אבל מכאן ואילך 
במדבר  שהרי  הראיה,  לפי  יותר  תקדשו  לא 
גלוי  היה  ישראל  ולארץ  חשבון,  ע”פ  קדשו 

לפניו ית’ שמשה ואהרן לא יכנסו.
)משולחן רבי אליהו ברוך -פינקל, בפרשתנו(

החסד עם היהודי גרם שגם המצרי ישאיל
וַיִּשְׁאֲלוּ  מֹשֶׁה  כִּדְבַר  עָשׂוּ  יִשְׂרָאֵל  וּבְנֵי 
ה(.  )יב,  וּשְׂמָלֹת  זָהָב  וּכְלֵי  כֶסֶף  כְּלֵי  מִמִּצְרַיִם 
וברש”י  עשו כדבר משה - שאמר להם במצרים 

)לעיל יא, ב( ‘וישאלו איש מאת רעהו’. 

ולכאורה, מה הוא מחדש בדברים אלו? הרי 
זה מה שכתוב ומה בא רש”י הקדוש להוסיף 

בפירושו?
אומר הגאון מוילנא, פלאי פלאים ממש:

משה רבינו אומר לכלל ישראל בשם הקב”ה 
שישאלו “איש מאת רעהו” כלי כסף וכלי זהב. 
הלזאת ייקרא “רעהו”? המצרי הזה הוא חבר 

של הישראל?!
נא  “דבר  שנאמר  מה  הגאון,  אומר  אלא, 
באזני העם וישאלו איש מאת רעהו ואשה מאת 
רעותה כלי כסף”... – אין הכוונה שאת הכלים 
היהודי!  מחברו  אלא  מהמצרי  היהודי  ישאל 

“רעהו” אכן הכוונה ליהודי ולא למצרי! 
שכן, אם רוצים היהודים שהגוי ישאיל להם 
עליהם לעשות חסד האחד  קודם   - כליו  את 
עם השני. מעשי החסד הללו יביאו שפע של 

חסד לעולם וכך גם המצרי ישאיל ליהודי.
 – משה”  כדבר  עשו  ישראל  “ובני  ואכן, 
מאת  איש  ‘וישאלו  במצרים  להם  “שאמר 
רעהו’” - מהחבר היהודי, וזה הביא ל”וישאלו 
- מעשי החסד  זהב”  וכלי  כלי כסף  ממצרים 

הביאו להשפעה של נתינה.
)הגאון רבי ראובן קרלנשטיין זצ”ל – יחי ראובן(

איך כתבו שם הוי”ה על המשקוף עם הדם
אֶל  וְהִגַּעְתֶּם  וגו’  אֵזוֹב  אֲגֻדַּת  וּלְקַחְתֶּם 
הַמַּשְׁקוֹף וְאֶל שְׁתֵּי הַמְּזוּזֹת מִן הַדָּם אֲשֶׁר בַּסָּף 
את  שעשו  הקדוש  הזהר  בס’  איתא  כב(.  )יב, 

עיי”ש  ב”ה  הוי”ה  השם  את  הדם  מן  האות 
שכתב רשום שמא דקוב”ה. 

השם  הי’  א”כ  ממצרים  דיצאו  כיון  וקשה 
הקדוש נשאר שם על כל הבתים בבזיון ח”ו, 
משם  צאתם  טרם  אותו  שמחקו  לומר  ואין 

דהלא אסור למחוק את השם.
 ותירץ אדמו”ר זצ”ל דהנה איתא במכילתא 
דהדם  ס”ל  יונתן  ור’  ישמעאל  דר’  מחלוקת 
נתנו מבפנים דכתיב והי’ הדם לכם לאות, לכם 
לעיל  ברש”י  איתא  )וכן  לאות  לאחרים  ולא  לאות 
פי”ג(, ור’ יצחק ס”ל דנתנו אותו מבחוץ עיי”ש 
איסקופא  יונתן  בתרגום  והנה  במכילתא, 
את  שנתנו  משמע  בתיא  על  מלברא  עילאה 
הי’ הענין  דכך  זצ”ל  רבינו  ואמר  הדם בחוץ, 
מבפנים  המשקוף  על  הדם  את  נתנו  דבאמת 
כמו  בהיפך  ב”ה  הוי’  השם  את  וכתבו  הבית 
בחותם היינו מתחילה י’ הפוך ואח”כ ה’ הפוכה 
ונראה  זכוכית  כמו  שקוף  נעשה  והמשקוף 
מבחוץ השם הוי’ ב”ה ישר כמו שצריך להיות, 
מתקיימים  ונמצא  כן  להמלאכים  גם  ונראה 
דברי האומר בפנים )כפירש”י ז”ל( ודברי התרגום 
מבפנים  שנתנו  דהיינו  מבחוץ,  האומר  יונתן 
איך  שהקשינו  מה  ג”כ  וניחא  מבחוץ,  ונקרא 
הניחו שם כתוב את השם הקדוש דהא באמת 
לא הי’ השם כתוב ביושר כי אם בהיפך ובאופן 
כולו  למחוק  יכולין  והיו  שֵם,  נקרא  לא  כזה 
ואולי להניחו שם כך כתוב  יצאו משם,  טרם 

ג”כ לא איכפת לן ודו”ק.
)מהרי”ל דיסקין – בפרשתנו(

פסח מצרים: גילוי קדושת הבית היהודי 
כמקדש

בְכֹרִי  בְּנִי  ה’  אָמַר  כֹּה  פַּרְעֹה  אֶל  וְאָמַרְתָּ 
יִשְׂרָאֵל )ד, כב(. 

הלכות  וכמה  בכמה  מצרים  פסח  נתייחד 
גיסא  מחד  דורות.  כפסח  שלא  בו  שנאמרו 
הושווה לפסח דורות בהיותו שה תמים, ונאסר 
כרעיו  על  ראשו  בצלייה  ומצוותו  נותר,  בו 
הדם  זריקת  בו  נאמרה  לא  אולם  קרבו.  ועל 

והקטרת האימורים והחלבים על גבי מזבח.
וכבר עמדו חכמי הגמרא )פסחים צו.( בשאלה 
בו  שניתן  והחלק  הקרבן  עיקר  הלא  כי  זו, 
הוא  הדם  בהזאת  נעשה  הוא  ברוך  לקדוש 
המשובחים  האברים  ובהקטרת  הנפש, 
לריח  המזבח  גבי  על  הנשרפים  והחלבים, 
ניחוח לה’, ובפסח מצרים שלא היו בו כל אלו, 

במה נחשב הוא לקרבן כלל.
שלושה  כי  יוסף  רב  דעת  שם  והובאה 

כוס ישועות אשא - גביע 

הקדוש 
סוד הגביע

עם כלות ימי השבעה לפטירתו של הרב 

הקדוש רבי שמחה בונם מפשיסחא זי”ע 

ביום י”ב באלול תקפ”ז, נמנו וגמרו חלק 

מהחסידים אשר הסתופפו בצל הקדש כי 

בימים הנוראים של תחלת שנת תקפ”ח 

יפל דבר בהנהגת חסידי פשיסחא. 

בליל ראש השנה, לאחר תפילת מעריב, 

רבי  הקדוש  הרב  אל  החסידים  נגשו 

יום  ‘גוט  לו  ואחלו  זי”ע  מוורקא  יצחק 

ואף  לרבם,  חסידים  אצל  כנהוג  טוב’, 

הוסיפו ובקשו ממנו כי יערך את השלחן 

הטהור לכבוד יום טוב. 

נכנס  ואכן  מוורקא  הרבי  להם  נענה 

השלחן  בראש  עמד  השלחן,  לעריכת 

בנו של  ימינו עמד  על  לקדש.  והתכונן 

רבי אברהם  הקדוש  הרב  הקודם,  הרבי 

משה זי”ע, ואתו עמו עוד רבים מגדולי 

יעקב אריה  רבי  הקדוש  הרב  החסידים, 

זושא  אלכסנדר  רבי  זי”ע,  מרדזימין 

מפלוצק זי”ע, רבי שרגא פייבל מגריצא 

זי”ע ועוד.

היין  מלא  ומזג  משה  אברהם  רבי  קם 

בתוך הגביע שעמד לפני הרבי מווארקא 

ידו. ברב שרעפיו  ונתנו על  ואף הרימו 

בקרבו התעכב הרבי מוורקא מלהתחיל 

עיניו זלגו דמעות רותחות 
בסדר הקדוש, 

וכלו היה אש להבה. ואז, לפתע פתאום, 

התנער ממחשבותיו, הושיט את ידו בה 

ידו  על  והניחו  הקדוש,  גביע  נתון  היה 

של רבי אברהם משה, ואמר לו בחרדת 
קדש: 

“עשו אתם קדוש, שכן אתם זכיתם בנזר 

הנהגת הצבור”. 

קדש  ומיד  משה  אברהם  רבי  סרב  לא 

החסידים  למנהיג  היה  ובכך  היין,  על 

מווארקא,  כשהרבי  בפשיסחא,  שנותרו 

שהיה מבגר ממנו, מתבטל אליו כתלמיד 

לפני רבו.

גם אצל חלק הארי של חסידי  היה  כך 

את  עצמם  על  קבלו  אשר  פשיסחא 

מרותו של הרב הקדוש רבי מנחם מנדל 

מקוצק זי”ע, כפי שמספר בספר ‘מאיר 

עיני הגולה’ )אות קפח(:

הרבי  עמד  כאשר  קדש,  שבת  בליל 

בסמוך  עמד  שלחנו,  את  לערך  מקוצק 

מאיר  יצחק  רבי  הקדוש  הגאון  אליו 

מגור זי”ע, בעל ‘חדושי הרי”מ’, ובכבודו 

ומזג את  היין  ובעצמו פתח את בקבוק 

מקוצק,  הרבי  עבור  הקדוש  של  הגביע 

מעשה חסיד לרבו. 

השלימו  שלא  כאלה  היו  הנוכחים  בין 

עם כך שרבי יצחק מאיר אינו מקבל על 

עצמו את על ההנהגה, ובטרם לקח הרבי 

מקוצק את הגביע לידו בכדי לקדש בו, 

קם אחד מהחסידים, רבי נתן סטוטשינר 

והעמידו  הגביע  את  ולקח  מוורשה, 

על ידו של רבי יצחק מאיר באמרו לו: 

“העולם רוצה לשמוע קדוש, לכן יקדש 

נא רבנו”. 

בעל ‘חדושי הרי”מ’ לא ענה כלום, אלא 

על  והעמידו  הגביע  את  בשתיקה  לקח 

ידו של הרבי מקוצק. ואף הרבי מקוצק 

לו:  ואמר  נתקי  רבי  החסיד  על  הביט 

“נתקי, עוד תבוא אלי בפוזמקאות בכדי 

לקבל נזיפה”...

עליון  שקדושי  למדנו  אלו  ממעשים 

הנהגת  עול  את  עצמם  על  קיבלו 

ויש  הגביע,  החזקת  ידי  על  החסידים 

שראוי  הגביע  של  סודו  מהו  להתבונן 

הוא לכך?

את  להשיג  יכולים  אנחנו  אין  אמנם 

סודם של דברים, אולם ענינו של הגביע 

של  הכסף  גביע  בענין  מצאנו  בתורה 

הצדיק  כי  אותנו  המלמד  הצדיק,  יוסף 

משול לגביע.

רבי  הקדוש  המגיד  של  קדשו  וכדברי 

ישראל מקוזניץ זי”ע, בספרו ‘נזר ישראל’ 

של  כגביע  הוא  משול  שהצדיק  שכתב 

יוסף, כי הצדיק אינו אלא כגביע שמקבל 

בתוכו להשפיע לכל ישראל כל טוב. 

ידי  על  נתן  אשר  הגביע  ענין  ובודאי 

הצדיקים הוא לאות ולסימן שעל ידי כך 

יהיה בידם הצנורות להשפיע שפע ברכה 

והצלחה על כל המסתופפים בצלם.

גביע האבות

כתב  ויגש(  )פר’  עמקות’  ‘מגלה  בספרו 

שפירא  נטע  נתן  רבינו  הקדוש  המקובל 

מהאותיות:  בנויה  ‘גביע’  תבת  כי  זי”ע 

ג-י-ב-ע, הרומזות ל-ג’ אבות, י”ב שבטים, 

וע’ נפש, וכל אלו הם היסודות האיתנים 

עליהם עם ישראל נשען ועומד.

ויש להשלים זאת עם המבאר בספרים, 

שהאות ע’ רומזת לשבעים הזקנים, על 

משה  קבל  אשר  התורה  נמסרה  ידם 

לזקנים,  ויהושע  ליהושע  ומסרה  מסיני 

)פ”א  אבות  מסכת  בתחלת  ששנינו  כמו 
מ”א(.

הגביע  בבחינת  כי  האמור,  מן  לנו  הרי 

נרמזים שרשי בני ישראל, שעל ידם קיום 

אומתינו ומהם יצאו הענפים להנחיל דת 

מורשה לדורות הבאים.

כעין דברים אלו יש בדברי הרב הקדוש 

בספרו  זי”ע  רבי יהודה אריה לייב מגור 

את  שביאר  תרל”ד(,  )במדבר  אמת’  ‘שפת 

חולֹ  כְּ רָאֵל  יִשְׂ נֵי  בְּ ר  מִסְפַּ וְהָיָה  הכתוב 

)הושע ב א(  פֵר  יִסָּ וְלאֹ  ד  יִמַּ לאֹ  ר  אֲשֶׁ הַיָּם 

שעיקר  הבורא,  לעבודת  הראויה  בדרך 

הרצון אצל יהודי הוא להיות דבק ונמשך 

מרגליות יקרות ואבני חושן,

פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון

מאוצרות תורת החסידות

משובצות זהב ומסודרות

משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

בס“ד

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה כבשן האש

תמיהה מתבקשת תמה רבינו בעל ‘אור החיים’ 

הקדוש בפרשת ויגש )בראשית מה(:

יוסף  שהיה  שנים  אותן  שכל  ייתכן  כיצד 

במצרים, לא שלח להודיע לאביו כי הוא חי?

בבית  כליאתו  ובשנות  עבדותו,  בשנות  אם 

הסוהר, ייתכן שלא היה באפשרותו, אך לאחר 

שעלה לגדולה, הלא חלפו תשע שנים תמימות 

עד שבאו אחיו, וכיצד לא חש לצערו של אביו?

הרי כל אותן שנים ישב יעקב אבינו והתאבל 

על בנו אהובו.

והתשובה מרעידה:

רצה  שלא  מפני  לאביו,  מלהודיע  יוסף  נמנע 

לבייש את אחיו ולפרסם את חטאם.

האחים הרי סיפרו ליעקב שחיה רעה אכלתהו, 

הוא  עלול  חי,  שיוסף  יעקב  ישמע  וכאשר 

לחשוד באחים שידם במעל – כפי שאכן אירע.

לאדם  לו  “נוח  נט.(  )ב”מ  חכמינו  אמרו  וכך 

שיפיל עצמו לכבשן האש ואל ילבין פני חבירו 

ברבים”.

מאמר זה שגור בפי הבריות כדוגמא עד היכן 

לא  ומעולם  חברו,  פני  מהלבנת  להזהר  יש 

מצאנו אדם שיעלה על דעתו להפיל את עצמו 

לכבשן האש ובלבד שלא ילבין פני חברו, מלבד 

של  משמו  יוחנן  רבי  דרש  שבעקבותיה  תמר 

אצל  אבל  הזה,  מאמר  יוחאי  בר  שמעון  רבי 

הגאון הצדיק רבי ישראל יעקב ליובצ’אנסקי – 

המשגיח מברנוביץ’ ה’ יקום דמו לא היה מושג 

אמרו  כך  ואם  בעלמא,  חז”ל  מאמר  שכזה, 

חכמינו – כך יש לנהוג!

חורף כבד היה זה.

שרר  עז  וקור  ארוכים,  לילות  נערם  השלג 

ברחובות.

להתכרבל  העדיף  באפשרותו  שהיה  מי  כל 

אל  לצאת  ולא  המחממות,  לשמיכות  תחת 

הרחוב הסוער.

וכך נהג גם השמש העירוני, שבמקום להתייצב 

שחר,  עם  הגדול  הכנסת  בבית  משמרתו  על 

ולהעלות את האש בתנור הגדול, נותר מחופר 

במיטתו.

‘ותיקין’  מנין  ראשוני  כשהגיעו  בתחילה, 

את  ומצאו  ממיטתם,  לעמוד  כארי  שהתגברו 

בית הכנסת קר וחשוך, חשבו שנאנס השמש 

ולא יכול היה לבוא.

שמא חלה והצטנן.

אך למחרת, שוב היה ההיכל קפוא וריק.

את  כיסו  השלג  פתותי  הרוח,  שאגה  בחוץ 

את  לתחוב  הצליחו  בקושי  ואך  החלונות, 

המפתח בחור המנעול.

בהכנסת  שבוזבז  הרב  הזמן  על  לדבר  שלא 

העצים ועל הנסיונות להצית את האש בתנור 

המגושם, על מנת שיוכלו הבאים לפשוט את 

מעיליהם.

הנפש  את  להשיב  הבאים  עבור  חמים  ומים 

מהקור כמו בימים הטובים, מאן דכר שמייהו?

על  ושאלו  השמש  את  שפגש  מאן-דהוא 

היעדרותו, סיפר שהלה גמגם על עיסוק חשוב 

שנקלע אליו שלא בטובתו.

ביום השלישי, הם כבר ממש כעסו.

כהרגלו,  בעיר  משוטט  נצפה  השמש 

סיפרו  המאוחרים  המנינים  של  והמתפללים 

שלקראת השעה שמונה; הוא נראה מגיח סוף 

תחת  ותפליו  כשטליתו  בנינוחות  מביתו  סוף 

בית שחיו, והוא צועד לבית הכנסת.

עבור מה מקבל השמש תשלום?

המשרה  בתנאי  במפורש  נכלל  לא  האם 

הכנסת  בית  את  ולהכין  קום  להשכים  שעליו 

למתפללים?

השמש  בפני  הקהילה  מנכבדי  אחד  כשהטיח 

את האשמה, שתק הלה במבוכה ופניו הסמיקו.

לאיש  הבטיח  כשורה”  יהיה  הכל  “ממחר 

הזועם.

בית  לחלונות  מבעד  נראו  לא  למחרת,  אבל 

זרח  ור’  העששיות,  של  אורן  קרני  הכנסת 

במילוי  זמנו  את  לכלות  נאלץ  שוב  האופה 

התנור בעצי ההסקה תוך שהוא משפשף את 

פרקי  את  לומר  במקום  הקור,  מחמת  ידיו 

לפני  לומר  רגיל  שהיה  הקבועים  התהלים 

התפלה.

שלא לדבר על כוס התה המהביל שהיה רגיל 

לשתות.

השמש  את  לפטר  קרא  המתפללים  אחד 

ממשרתו, ואחרים תבעו לקצץ במשכורתו.

החורף  שנת  על  לו?  משלמים  אנו  מה  “עבור 

המתוקה שלו?!”

מותיקי  כמה  התגודדו  המנחה  תפלת  ואחרי 

המנין סביב השמש בזעם:

“כיצד אינך מתבייש לישון על מיטתך?!”

השמש השפיל עיניו ושתק.

אזניו בערו מבושה, והוא ייחל שהאדמה תבלע 
אותו.

“אתם צודקים, אמצא לכך פתרון” אמר, ונמלט 

מהמקום.

אלא שכאשר קרא התרנגול בעלות השחר הבא, 

התהפך השמש על מיטתו והמשיך לישון.

אף  להוציא  הדעת  על  יעלה  לא  שכזה  בקור 

לשמיכה,  מחוץ  אל  הקטנה  האצבע  את  לא 

על  לחשוב  אבה  שלא  המנומנם,  מוחו  הרהר 

ההשלכות.

את העלבונות שספג אמש, העדיף לשכוח.

תוך  נחושה’  ב’החלטה  בלבו  החליט  “ממחר” 

כדי ששמורות עיניו נעצמות שוב.

כעבור שעתיים, כשהזדחל מהמטה, וראה את 

השעון, כמעט ופרח לבו בקרבו.

שוב פעם גברה עליו תאות השינה, וכעת עלול 

הוא להיות מפוטר ממשרתו...

מאין יביא לחם לעולליו?

וכיצד יישא את פניו בבית הכנסת?

הגערות שספג אמש יהיו כאין וכאפס לעומת 

מה שעלול הוא לספוג היום...

שזמן  אלא  בבית,  להישאר  והחליט  כמעט 

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע

המשך בעמוד ב’

המשך בעמוד ב’

עמ' כ"א



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםב מחוברים

שמירה לקדושתו משעת המקח
יוֹם  עָשָׂר  אַרְבָּעָה  עַד  לְמִשְׁמֶרֶת  לָכֶם  וְהָיָה   

לַחֹדֶשׁ הַזֶּה )יב, ו(.
אור החיים הקדוש: “צריך  על פסוק זה כתב 
שמירה כדין קדשים, כיון שקרא עליו שם פסח”.

דן  מאיר  רבי  הגאון  הקשה  אלו  דברים  על 
זכיתי  לא  חמדה”:  ה”כלי  בעל  זצ”ל  פלוצקי 
כוונתו הקדושה; הרי הדין שקדשים  להבין את 
טעונים שמירה חל רק לאחר השחיטה מחשש 
טומאה )כמבואר במסכת פסחים לד.(. ואפילו לשיטות 
הסוברות שיש “פסול הגוף” )כלומר שהיעדר השמירה 
פוסל את הקורבן גם אם לא נטמא בפועל(, ברור שדין זה 

אינו חל מחיים. אם כן, כיצד כתב האור החיים 
כבר  קדשים  מדין  טעון שמירה  הפסח  שקורבן 

משעת המקח, בעודו בחיים?

כדי ליישב זאת, מקדים ה”כלי חמדה” ומבאר 
זה  דין  בקדשים”.  “שמירה  של  הדין  מקור  את 
מִשְׁמֶרֶת  “אֶת  נאמר:  עליה  מתרומה,  נלמד 

תְּרוּמֹתָי” )במדבר יח, ח(.

הסיבה שדין השמירה בקדשים )הנלמד מתרומה( 
משום  היא  השחיטה,  לאחר  רק  כלל  בדרך  חל 
שמשווים את הקדשים לתרומה: כשם שבתרומה 
שנטמאה אין לה תקנה ואי אפשר לפדותה, כך 
גם בקדשים – רק לאחר השחיטה אין להם תקנה 
אם נפסלו. לעומת זאת, בעוד הקורבן בחיים, אם 

נפל בו מום ניתן לפדותו ולהקדיש אחר תחתיו, 
ולכן לא חל עליו דין השמירה הנלמד מתרומה.

לאור זאת מבאר ה”כלי חמדה” יסוד מחודש: 
את  לקחת  שחובה  היה  הדין  מצרים,  בפסח 
השה כבר בעשור לחודש )“מבעשור”(, ודין זה היה 
לאחר  מום  בשה  נופל  היה  אם  מעכב. ממילא, 
היום העשירי, לא הייתה שום אפשרות לפדותו 
האחד-עשר  ביום  )שהרי  תחתיו  אחר  שה  ולהקדיש 
כבר עבר זמן הקיחה(. מכיוון שבמקרה זה הקדושה 

הייתה “אבודה” ללא יכולת חילופין – הרי הוא 
דין  חל  מצרים  בפסח  לכן,  לתרומה.  דומה 
השמירה של קדשים כבר מחיים, וזהו כוונת אור 

החיים הקדוש. ודפח”ח.

ווארט מהאור החיים הק'

newsletter.mechubarim@gmail.com :לתגובות ולהצטרפות לקבלת הגליון במייל

נר
 ק

קי
שו

ד: 
מו

עי
ב ו

צו
עי

ירושלים: ירמיהו 13 | שאולזון 49 | הפסגה 45 | בר אילן 4 | חבקוק 2 • בית שמש: שדרות 
האמוראים 63 | נחל ניצנים 3 | יהודה הנשיא 6 • בני ברק: רבי עקיבא 152 | רבי עקיבא 68 
| הרב שך 8 | אהרנוביץ 12 | נחמיה 28 | כהנמן 64 • מודיעין עילית:  שד' יחזקאל 2 | חפץ 
חיים 7  אלעד: יהודה הנשיא 94 • אשדוד: יהודה הנשיא 8 | אליעזר בן הורקנוס 8  ביתר 
עילית: הרן 9 • חיפה: מיכאל 27  נתיבות: הרמב"ם 1  נתניה: הס 18  פתח תקוה: רוטשילד 75

מחוברים
העלון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

ניתן להשיג את הגיליון 
מדי שבוע בכל סניפי 

"ספרי אור החיים"

ירושלים זמני כניסת
ויציאת

16:2916:4416:4416:18שבת קודש: 17:4517:4617:5317:3017:47 18:2318:2018:15
כניסת השבתכניסת השבתכניסת השבתכניסת השבת יציאת השבתיציאת השבתיציאת השבתיציאת השבת רבנו תםרבנו תםרבנו תםרבנו תם

לונדוןניו יורקבני ברק

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
נפלאות על פרשת השבוע

החסידות  פניני  אוצר
יłראל  Łעל |àית הבטחה | הŁáמäçת טרדõת  – וקלל õתיה' Łנה 'ôכלה ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶֶַַַַָָָָָָ

ה ïרנסה  טר âת מהאדם äôסר  õôרה  על  קàלת .ידי  . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְְִֵֵַַַַַַָָָָָָָֹ
łיח õת  Łאין|לäñטי מïני  àהס ôר  ä אמרìŁ א êא  àרכ õת הם הõôכחה עניני éל  ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַָָָָ

àגäêי לבõא  .àיכל ôן . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְִִָָָ
אõריתא  áŁם |ïתáמי àאפן  àאדם טבäע  להי õת צריכה  ü רàית ה⁄ם מציאäת ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶַַַַַָָָָָָָָֹ

ü רàית õô מא יéŁח  לא  àהלה  Łל  .àמðב . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ב . ְְְִִִֵֶֶַַַָָָָֹ
õôרה  ה éתיבה '|לäñטי ו'אõתõçת החקיקה ' 'א õת õçת  .àחינת . . . . . . . . . . ב . ְְְֲִִִִִִֵַַַָָָ

מŁה  ההïŁעõת|àאר  לכל  זõכים הàרית Łàמירת הåהירäת  .éפי . . . . . . ג. ְְְְְְִִִִִִֵֵֶַַַַַָָֹ
עין õôציא |àת Łחד מïני  ההתח äŁâת'ויŁן àחינת את  äלגõêת  להאמין  – 'ä ְְְְְְְֲִִִִִִֵֶַַַַַַַָָָָ

י õם  .àŁכל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ג. ְֶָ
אבõת  האדם |õôרת הנהגת ôהיה êŁא – זקäפה' 'àקõמה  קõממäçת אתכם ü לõוא ְְְְְֲִִֵֶֶֶֶַַַָָָָָָָָֹ

àהמה  .àבחינת . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ד. ְְִִֵַָ
מ⁄מäאל  יŁרäת|Łם õתäהëŁ äאבינ מçעקב üäהפ .עמלק . . . . . . . . . ד. ְְֲֲִִִֵֵֵֶַַַָָָֹ

הêבן ה ⁄כינה |מחłף Łàביל  י łראל את  יגאל .הקב"ה . . . . . . . . . . . ד. ְְְְְִִִִִֵֶַַַַָָָָֹ
הêבן י łראל |מחłף נŁמõת  üלער קצבה  ואין üער .אין . . . . . . . . . . . ה . ְְְְְְִִִֵֵֵֵֵֶֶַַָָָָֹ

ח çים  מים הõàרא |àאר  לעבõדת  õàערה  Łאé .התלהבäת  . . . . . . . . . . ה . ְְְֲֲִִִֵֵֵֵַַַַַַָ
Ł קד הם |זרע äמתäקים א õתם ל ëקçמים הנאה Ł י טעם להם ŁçŁ ה ëצ õת ְְְְֲִִִֵֵֵֶֶֶֶַַַַַַָָָָֹ

.מאד  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְֹ
äéà אביב äàâר|רי äלדàר õôàרה  לעסק çŁכõל אהבה  מרב àעפר להתáלáל  Łי ְְְְֲֲִִִִֵֵֵֵֵֶֶַַַַַָָָָָָֹֹ

ü רàית ה ⁄ם לפני  .אחד . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְִִֵֵֶַַָָ
אמת  łמחה |łפת יתמêא לא  ïתי  מי  õôרה טעמי  לטעם õåŁכין אחר  ְְְְֱֲִִִִִִֵֵֶֶֶַַַַַָָֹֹ

.וחדוה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְֶָ
מ⁄מäאל  למעלה |Łם Łהäא  האלקי הäàâק את  האדם מפסיד העברה ידי על ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֵֶֶַַַַָָָָָָָֹ

àŁעõלם  וłמחה וענג Łע äŁע  .מéל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְְֲִִֶֶַַָָָָֹ
אדם  לאחר|õôלדõת אף האדם על ãמä⁄ ר çŁ⁄אר  àאפן  ה ëצוה  לקçם Łי ְְְְְִִִֵֵֵֶֶַַַַַַָָָָָָָָֹ

ãמäçק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִָ
üאלימל קר õב |נעם ה äא מהשי"ת  רחõק Łהäא  õ ל ìŁדמה .מי  . . . . . . . ה . ְֱִִִֵֶֶֶֶֶַָָֹ

הרמ"ל  êŁא |מŁנת רחמים Łñיב õ רנסתï àצרכי להתע íק õצאת קדם ְְְְְְְֲִִִֵֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָֹֹ
.יŁéל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִֵָ

הëאיר מâאי|אõר  יõתר àפרנסה õŁ נפ ה ëטריד אõדõת מäסר .âברי  . . . . ו . ְְְְְִִִִֵֵֵַַַַַַָָָ
נעם  àרוח|אמרי  לפרנסה  זõכה  האכילה àתאוõת  .המצמצם . . . . . . . . . . ו . ְְְְְְְֲֲִִֵֵֶֶַַַַַַָָָָֹ

אמת  מŁיכõת|łפת ã ל ŁçŁ éŁן מéל  ל ôאוõת  מŁיכ õת Ł פì ל ŁçŁ Łéם ְְְְֱֲִִִֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַַַַָָ
ה ' לקרבת .äדרכים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְִִַָ

ïנחס áדõל õת|אמרי  àרכ õת מרëזים .õôàכח õת . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵַָָָֻ
àינה  לעם |âברי ויäŁעõת  éברכõת  הõôכחה âברי את  äמפר Łים מה ïכים צ âיקים ְְְְְְְְִִִִִִִִִֵֵֵֶַַַַָָָָ

.י łראל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְִֵָ
יäŁעה  äברכõת|עטרת טõבõת  äמס ôרים áנ äזים ãכõ תà. . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְֲִִֶֶָָָָֻ

אמת  וזõכים |õôרת מע łיו להיטיב õעצמ על  מקàל  אחד éל ה õôכחה  àקריאת  ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָ
õôרה  àמôן  Łàלמäת  Łâלהתק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְִִֵֵַַַָ

âוד äפõסקים |חמâת áמרא ללäëד וחסידäת מäסר ספרי  לäëד àין  .החäêק ו . ְְְְְֲִִִִִִִֵֵֶַַַָָָָ
מŁה  נŁמת à|õאר  את האדם מעלה  לאט לאט éי ויõם י õם àכל הôפêה טעם ְְְְְְֲִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

ãŁ רŁל. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְָָ
יõסף  נ õספת|âברי  מצוה  לקçם äמõôŁקק àמצוה הע õסק Łל õכרł. . . . . ו . ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֶֶֶַָָָָ

הáר ìŁי àŁàת|ילקäט  Łáמים ירידת .הôר  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵֶַַַַָָֻ
נבחר łביעה |éסף éדי Łאõכלים ïי על  אף ליłראל  ïנים .נ łיאת . . . . ז . ְְְְְְְִִִִִִִֵֵֶֶֶַַַָָָָ

מלכים  ה⁄לõם |מäסר את  מביאה .ה õôרה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ז . ְְִִֶַַַָָָָ
קדäמים  אלçהä|נחל ידי על  י õם àכל  ôמידים .הקרבת . . . . . . . . . . . . ז . ְְְְְִִִִֵֵַַַַַָָָ
Łאäל  ה ìביא |וçאמר  ä הç אל ידי על י õם àכל ôמידים להקרבת  הéת äב ז רמז ְְְְְִִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

הõôרה  על ח çים כלäם |חפץ õ אינ לה àא וקàלה äŁôבה àלא .וäâי  . . . . ח. ְְְְְִִֵֵַַַַַָָָָָָֹ
מעõן äŁôבה |Łיר  ידי  על ה äíçרים .ïéרת  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִֵַַַַָָָ

יהõנתן Łה |מדרëô לא  אבõת .àרית  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְְִִַַָָָָֹ
קדäמים  àעõלם |נחל להõריו רäח  נחת  õáרם àŁàת  õôרה Łäâ ח Łâהמח ְְְְִִֵֵַַַַַַַַָָָָָ

.ה àא  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ַָ
הארץ  ה⁄àת|מåמרת àי õם הõôרה  לäëד .ע ñר . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִִֶַַַַַָָָָ

âוד ה åה |àנין  àע õלם אף לłכר זõכה  äבמצõת  àת õרה àŁàת  .העõסק . . ח. ְְְְְְִִִֵֶֶַַַַָָָָָָָָ
צדיקים  .מעשי . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ט.

ויהלום  הפרשה |ספיר מן  חסידית .הארה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . יב .
הקדוש .זוהר . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . והכבוד הכתר פרוש  עם יד|

      
מתחילים 
את היום!

newsletter.mechubarim@gmail.comלהצטרפות: ישירות למייל האישי

בס"ד

לשאלות הלכתיות בבית ההוראה הקש 8

שוקי קנר  :עלונים  מודעיצוב ועי 

קו השיעורים – קול הלשון: 03-6171077

דבר האמונה:
תכלית הבריאה להגיע לאמונה

כיון שהאמונה היא יסוד עבודתנו את ה’, 
לפיכך פתח הקדוש ברוך הוא את התורה 
הקדושה בסיפור בריאת שמים וארץ וכל 
ורק אחר  לגלות,  וירידתם  עבודת האבות 
כך הזכיר את יציאת מצרים שהיא תחילת 
כשהשלמות  הנבחר  לעם  ישראל  היות 
ונתן  תורה  במתן  נשלמה  הבריאה  של 
קיום לעולם . כבאור שבארו רבותינו ז”ל 
היה  לא  התורה,  בתיחלת  רש”י  והביאם 
לָכֶם’  הַזֶּה  מ’הַחֹדֶשׁ  אלא  התורה  צריך 
וכו’ ומה טעם פתח בבראשית  )שמות יב ב( 

קיא  )תהלים  לְעַמּוֹ’  הִגִּיד  מַעֲשָׂיו  ‘כֹּחַ  משום 
נמצא  בראשית  חומש  תהליך  שבכל  ו(. 
כח מעשיו של הבורא יתברך הן בבריאת 
שמים וארץ והן אחר כך בנח דור המבול 
אבותינו  בבוא  שאת  וביתר  הפלגה,  ודור 
העולם  היה  אז  שעד  לעולם,  הקדושים 
אבינו  אברהם  שבא  עד  באפלה  מתנהג 
ושבטי  ע”ה  ויעקב  יצחק  ואחריו  והאיר, 
י-ה היורדים למצרים לברר כל המקומות 
שבעולם שהם פועלים ומתקימים אך ורק 

מכח מעשיו של הקדוש ברוך הוא.

וזו אפוא הסבה שבגינה פתח בבראשית, 
לעולם  בורא  יש  כי  ויאמינו  הכל  שידעו 
המנהיג ומחיה כל הבריאה בכל רגע ורגע, 
ואם יסיר השגחתו לרגע יהיה העולם כלו 

כאבק פורח. 

חביבות ומתיקות החיים בצל האמונה
כשחושבים על זה, שכל הנאמר בתורה 
הינו כדי להביאנו  לָכֶם’  הַזֶּה  ל’הַחֹדֶשׁ  עד 
לאמונה, מתמלא הלב בהתלהבות עצומה 
הוא  ברוך  הקדוש  אותנו  שזיכה  כך  על 
לזכות  נוכל  ידה  שעל  הדרך  את  וחשב 
לחיות בכל רגע בחיים עם ה’ אלקינו אשר 
שהיטיב  וכפי  התענוגים,  כל  תענוג  הוא 
לדבר בקדשו הרה”ק בעל קדשת לוי ע”ה 
‘מה  הנזכרים,  רש”י  דברי  לבאר  בבואו 
טעם’ כלומר כמה טעם מתוק יש בכך, שה’ 
בספור  הקדושה  התורה  את  פתח  יתברך 
ושרש  היסוד  שזהו  כיון  בראשית,  מעשה 
אמונה  בקרבנו  שמשריש  שלנו,  האמונה 
חזקה בבורא יתברך, שהוא אלקינו שברא 
שמים וארץ והוא עשה עושה ויעשה לכל 
המעשים היה הוה ויהיה אחד יחיד ומיחד 
ה’ אחד ושמו אחד, שבזאת האמונה יקבל 
באהבה כל הנעשה עמו בין בהארת פנים 

בין בהסתרת פנים.
לבוא  ומשתוקק  מתרונן  הלב  וכאשר 
זו מושך הוא עליו ביתר  נפלאה  לדבקות 
לאמונה.  להגיע  הדרך  את  ותעצומות  עז 
כי הדרך היא כפי הרצון ותשוקה האמתית 
דשמיא  סייעתא  יש  וכך  הלב  מעמק 
‘צבי’  כי  יש  ורמז  שבלב,  האמונה  לחזוק 
בגימטריא ‘אמונה’, ‘צבי’ לשון רצון, לומר 
לאמונה  מגיעים  כך  החזק  הרצון  שכפי 

שלמה וחזקה.

קו מענה הלכה
02-803-9999
rav@abiryaakov.com :או במייל

שתי  ועל  המשקוף  על  הדם  נתינת  שכן  שם,  היו  מזבחות 
המזוזות חשובה כזריקתו על קרנות המזבח. 

)שמות  בפרשתנו  הכתוב  בלשון  הדבר  נרמז  כי  לומר  ויש 
וְאֶל  הַמַּשְׁקוֹף  אֶל  וְהִגַּעְתֶּם  בַּסַּף  אֲשֶׁר  בַּדָּם  “וּטְבַלְתֶּם  כב(:  יב 

שְׁתֵּי הַמְּזוּזֹת מִן הַדָּם אֲשֶׁר בַּסָּף”, שהוא בדומה למה שנאמר 
קַרְנוֹת  עַל  וַיִּתֵּן  בַּדָּם  אֶצְבָּעוֹ  “וַיִּטְבֹּל  ט(  ט  )ויקרא  בקרבנות 

הַמִּזְבֵּחַ”.
מצרים  בארץ  נעשה  מישראל  אחד  כל  בית  כי  אומר,  הוי 

למזבח, ולא מזבח אחד בלבד כי אם שלושה מזבחות.
דבר גדול נאמר כאן, כי ביתו של כל אדם מישראל משכן 
כמזבח.  הוא  הרי  ביתו  ופתח  מעט,  כמקדש  לשכינה  הוא 
וחידוש זה נאמר דווקא בפסח מצרים, משום שאז נעשו בני 
הוקם  לא  ועדיין  להם,  לידה  בחינת  זו  והיתה  לעם,  ישראל 
המשכן ולא נבנה המקדש, אך כבר אז היה להם ביתם למשכן 

ומקדש, ובו עבדו את ה’.
)עינים מאירות – להגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט”א(

‘תם’ של חוץ לארץ, נהפך בארץ ישראל ל’טיפש’... 
וְהָיָה כִּי יִשְׁאָלְךָ בִנְךָ מָחָר לֵאמֹר מַה זֹּאת וגו’ )יג, יד(.  וברש”י 
זה תנוק טפש שאינו יודע להעמיק שאלתו וסותם ושואל מה 

זאת.
הרה”ק רבי יואל מסאטמר זי”ע אמר פעם: מה שאמרו חז”ל 
)ב”ב קנח, ב( “אוירא דארץ ישראל מחכים”, אין הפירוש הוא שכל 

הנכנס לארץ ישראל נהפך לחכם, אלא שכל אדם – כשנכנס 
לארץ ישראל מתחזקים כוחותיו, ולפיכך אם היה מקודם חכם 
במקצת – הרי שבארץ ישראל “אוירא דארץ ישראל מחכים”, 
אבל לו היה מקודם טיפש – הרי שבארץ ישראל יהיה טיפש 

שבעתיים...
והוסיף ואמר בדרך צחות: ראיה לדבר, מההגדה של פסח, 
כי הנה הנוסח המצוי בידינו הוא “אחד תם”, ואילו בירושלמי 
)פסחים פ”י ה”ד( מצינו שנקרא אותו בן, לא “תם”, אלא “טיפש”, 

)האדמו"ר רבי דוד חי אביחצירא שליט”א - מילתא חדתא – אמונה וביטחון(הרי לך שה”תם” של חוץ לארץ, נהפך בארץ ישראל ל”טיפש”...



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםג מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

וְאֶת בָּתֵּינוּ הִצִּיל:
הרופא המפורסם שלא האמין למראה עיניו כשהחור בלב נעלם,

והקשר המצמרר למסירות הנפש של האם שלא הסכימה שבעלה יסגור את הגמרא אפילו ליום אחד.
ברכי, הילדה השלישית שלנו, נולדה כשהיא סובלת מכמה בעיות רפואיות 
לגמרי לא פשוטות, וביניהן חור בלב ובעיות אורתופדיות. מהרגע שבו נולדה 
ברכי, נפסקה שגרת החיים העליזה והנהדרת שלנו, ואנחנו נאלצנו להכיר את 
הצד האחר של החיים. ריצות לרופאים ובתי חולים, ביקורים אצל אורתופדים 

וקרדיולוגים, ובעיקר, הרבה תפילות על הילדה היקרה שלנו, שתבריא.
בעלי הוא אברך כולל מתמיד ושקדן, הוא אוהב את תלמודו ונהנה ממנו, 
ואני מאושרת מאוד בזכות הזו, ומשתדלת לעזור לו ככל יכולתי. באותה תקופה 
הרגשתי שיש לי שליחות מיוחדת במינה, לאפשר לו להמשיך ללמוד על אף 
והניירות סידרתי בעצמי בשמחה רבה, מתוך תחושת  כל הריצות  הכל. את 
שליחות עמוקה. גם לרופאים הלכתי בעצמי. הרגשתי שכל זמן שהוא ממשיך 
דשמיא  סייעתא  לנו  תהיה  ובוודאי  אהבה,  של  ייסורים  אלו  בכולל,  ללמוד 

מיוחדת.
אותו יום היה עמוס במיוחד בתכנוני ביקורים אצל רופאות: בבוקר היה לנו 
תור לרופאה אורתופדית בתל אביב, שעתיים נסיעה לכל צד, ואחר הצהריים 
הבן  את  שלחתי  בבוקר  מיד  נסיעה.  שעה  בירושלים,  קרדיולוגית  אצל  תור 
הבכור בן השלוש וחצי לתלמוד התורה, את הבת בת השנתיים לגן הפרטי שבו 

היא נמצאת, ונסעתי עם ברכי התינוקת לבית החולים בתל אביב.
הדרך הייתה קשה ומייגעת. היה חם בחוץ, ולא היה קל להיטלטל עם העגלה 
המסורבלת והתינוקת. מאוטובוס בינעירוני היה עליי לעבור לאוטובוס עירוני, 
ואחר כך לאוטובוס נוסף, כשבכל פעם כזו אני צריכה לקפל את העגלה, לקחת 
את התינוקת ולארגן את הדברים. כשהגעתי לבית החולים, בדיוק בזמן, התברר 
לי שבאותו יום היה פיגוע בתל אביב, הכל מבולבל והיסטרי, והאורתופדית 
תור. הפקידה אמרה  מ’סתם’  ודחופים בהרבה  עסוקה במקרים קשים מאוד 
שהם מתנצלים, אבל אני אצטרך להמתין. יחד איתי היו עשרות אנשים שחיכו 

לאורתופדית.
התור שלי היה בעשר בבוקר, אבל נכנסתי לרופאה רק בשתיים עשרה וחצי. 
סיימנו את הביקור ויצאתי לחום המהביל בתל אביב, לנסיעה בכמה אוטובוסים, 
ידעתי  לעירנו,  הבינעירוני שהפליג  באוטובוס  לבטח  ישבנו  כשכבר  גם  אבל 

שהחלק הקשה של היום עוד לפניי.
אחרי הצהריים, בשעה חמש ורבע, היו לי שני תורים לקרדיולוגית: התור 
הראשון היה לבת הגדולה, חוי, בשל מום שאולי קיים והיה צורך לעקוב אחריו, 
והתור השני לתינוקת בגלל החור בלב שהלך והתרחב. עד עכשיו הרופאה רק 
עקבה אחר מצב הלב, אבל החור הלך וגדל, והיום תחליט הרופאה אם הילדה 

הקטנה שלנו זקוקה לניתוח לב פתוח, ואם כן מתי יתקיים הניתוח הזה.
הוא  מהכולל.  בעלי  אליי  התקשר  אביב,  מתל  בחזור  באוטובוס  כשהייתי 
שמע ממני את כל תלאות הבוקר הקשה שעברתי, ואמר לי: “אני חושב שאחרי 
ואני אסע עם הבנות לרופאה”. “מה פתאום?”  הצהריים את תישארי בבית, 
הלימוד  אבל  הייתה קשה,  נכון שהנסיעה  עייפה,  נכון שאני  בלחש.  שאלתי 
של בעלי – קודש הוא, וכבר מזמן החלטתי שזה דבר שבשום מחיר ואופן לא 
נוגעים בו. “אני נוסעת, אני לא רוצה שתיעדר מהכולל אחר צהרים שלם”. 
“אבל עברת בוקר קשה מאוד”, בעלי ריחם עליי. הוא התחנן ממש שארשה לו 
להחליף אותי. “ואם תתמוטטי חס וחלילה, איאלץ לסגור את הגמרא לא רק 
לאחר צהרים אחד אלא להרבה ימים”. בעלי אמר לי שבמקרה כזה נראה לו 
שאין חשש של ביטול תורה, ולדעתו אני אוכל לנוח אחר הצהריים והוא ילך 

עם הילדות. יש גבול לכוחות שאני יכולה להוציא בנסיעות לכל חלקי הארץ.
חשבתי מעט, ואז אמרתי לו: “נכון מאוד שזה מעבר למה שנדרש ממני, אבל 
אני רוצה ומבקשת לעשות גם את המאמץ הזה, דווקא את המאמץ הזה. אני 
מקווה שזה יעמוד לנו לזכות הילדות, ונתבשר אצל הקרדיולוגית רק בבשורות 
טובות”. מול המשפטים האלו – לא היה לבעלי מה להגיד. הייתה דממה לרגע, 
ולאחר מכן הוא אמר לי שמסירות הנפש שלי למען התורה שלו היא דבר גדול 
מאוד, וגם הוא מצידו יעשה כל מאמץ כדי ללמוד בהתמדה ולא לבטל אפילו 
זמן מועט בדיבור או בשיחה בטלה. מאוחר יותר סיפר לי שבאמת אותו אחר 

צהריים היה מיוחד מאוד, והוא ראה ברכה מיוחדת ועזרה שמימית בלימוד.
השלוש  בן  הילד  כולל  הילדים,  את  ארגנתי  הביתה.  הגעתי  שלוש  בשעה 
אותו,  להשאיר  איפה  לי  היה  לא  כי  המאולתר  לטיול  אלינו  שהצטרף  וחצי 
יצאנו כולנו למסע ארוך לירושלים, כששני הגדולים שמחים  ובערך בארבע 
מאוד מהטיול, ואני רק משתדלת להחזיק את העיניים שלי פקוחות, ומתפללת 
שה”טיול” הזה יעבור בשלום, ושתהיינה לנו בשורות טובות. במשך כל הדרך 
השתדלתי להיות עם הילדים, למרות המתח העצום. האכלתי אותם, סיפרתי 

להם סיפורים והראיתי להם את הנוף.
בשעה היעודה הגענו לרופאה, ואז התברר שיש מישהו אחד לפנינו. המתנה 
של  המתנה  אחרי  לא  בוודאי  נורא,  דבר  אינה  דקות  עשרים  רבע שעה  של 

שעתיים וחצי בבוקר, אבל מיד כשהגעתי הבנתי שקיימת כאן בעיה אחרת, 
לגמרי לא פשוטה. בחדר ההמתנה של הרופאה דלק מכשיר, שלא רציתי בשום 
אופן שהילדים שלי יראו או ישמעו אותו, אבל לא ידעתי מה אני יכולה לעשות, 
אנחנו חייבים לחכות לתורנו. מצאתי את עצמי מתפללת: “ריבונו של עולם, 

הילדים האלו הם גם הילדים שלך, תעשה שהם לא יסתכלו במכשיר”.
בעוד המילים על שפתיי נפתחה הדלת של הרופאה. היא פנתה למי שישב 
לפני )ערבי( ואמרה לו: “מחכה כאן אישה עם ילדות קטנות, אני צריכה שהילדות 
תהיינה רגועות בבדיקה, ואני חוששת שהמתנה של עשרים דקות תהיה ארוכה 

מדי בשבילן. האם תסכים לוותר על התור שלך והן תיכנסנה לפניך?”
עקבתי בנשימה עצורה אחר חילופי הדברים. זו לא הייתה הפעם הראשונה 
שבה הגעתי לרופאה המדוברת, אבל זאת הייתה בהחלט הפעם הראשונה שבה 
היא פנתה למישהו בבקשה מהסוג הזה. לא האמנתי שהאדם הזה יסכים, הרי 
מדובר בהמתנה של קרוב לשעה. אולם לשמחתי ולגודל הנס – הנהן הערבי 
בראשו. הוא ויתר לי, ואני בלי להמתין דקה, נכנסתי עם הילדים לחדרה של 

הרופאה.
הדלת נסגרה מאחורינו, והלב שלי רעד. אצל הרופאה הזו ביקרתי כבר יותר 
לבד?  הגעת  “למה  ושואלת:  הייתה מקניטה  היא  פעם  ובכל  פעמים,  מכמה 
למה בעלך לא מגיע במקומך? אז מה אם הוא לומד, הוא יכול להפסיק קצת 
ללמוד ולהגיע”. דיבורים והקנטות מהסוג הזה היו תופעות לוואי של כל ביקור 
אצל הרופאה. מדובר ברופאה שאינה שומרת תורה ומצוות, ולכן אף פעם לא 

טרחתי לענות לה.
כשנכנסתי לחדרה בביקור הזה, התפללתי בכל לב שהפעם היא לא תאמר 
מילה, שכן היום צריך להכריע האם יהיה צורך בניתוח לב פתוח לקטנה, וגם 
אצל הגדולה חושדים במשהו, כך שבאמת הייתי “לבד” )הלא הרופאה אינה מבינה 

שיהודי אף פעם אינו לבד(.

הרופאה התחילה לבדוק את חוי, בת השנתיים. הבדיקה הסתיימה במהירות 
יחסית. התברר שהכל בסדר, ברוך ה’, והחשד היה חשד שווא. ואז הגיע התור 

של ברכי.
הפכה  והבדיקה  שלה,  הפנים  התרצו  כך  אחר  לבדוק.  התחילה  הרופאה 
להיות מרוכזת ומעמיקה יותר. היא בדקה שוב ושוב, ראיתי איך היא מסתכלת 
על הילדה שלי ברצינות, והלב שלי החסיר פעימה. הבנתי שמשהו כאן מאוד 
לא כשורה. שום קול לא יצא לי מהפה, אבל התפללתי מעומק הלב: ד’ תעשה 

שהילדה שלי תהיה בריאה, שהיא תחיה, שהכול יהיה בסדר.
הדממה שהייתה בחדר העמיקה. שני הגדולים ישבו גם הם בשקט, כאילו 
הרגישו את המתח הנורא שלי. הרגשתי שבעוד רגע המתח גורם לי להתפוצץ. 
רציתי שהרופאה תגיד כבר משהו, כל דבר, אפילו הגרוע מכל יהיה קל יותר 
החדר.  את  רגע  ועזבה  סליחה  ביקשה  היא  אבל  הזו,  המאיימת  מהשתיקה 
כעבור דקה היא חזרה ובידה צילומים ובדיקות קודמות. היא הסתכלה בהם, 
ושוב בדקה את הילדה, ואני כבר לא יכולתי להכיל את המתח, מה עומדת 

הרופאה להגיד לי?
כמה דקות נוספות של מתח. שמעתי קול מתקתק, ולא ידעתי אם זה השעון 
או הלב שלי. בסופו של דבר הביטה בי הרופאה ואמרה: “תגידי את האמת, מה 
עשית עם הילדה?” “כלום”, אמרתי לה, “לא עשיתי כלום”. “אני לא מאמינה”, 
אמרה הרופאה וחזרה לשבת על כיסאה. “החור של הילדה שלך...” שנייה אחת 
של מתח שקורע את האוויר, “הוא נסתם, פשוט איננו”. הרופאה שתקה לרגע, 
הביטה בריכוז במחשב שלפניה, “אני לא יודעת איך קורה דבר כזה, חור כזה 

לא נסתם לבד, זה לא ייאמן”.
שמעתי את הדברים של הרופאה, ובשלב הזה הרגשתי שאני לא מסוגלת 
ההודיה  והמתח,  העייפות  וההתרגשות,  האושר  הנס.  גודל  את  להכיל  יותר 
והתפילה, כל אלו התערבו לפקעת אחת אדירה, ואני התפרצתי פתאום בבכי 
צריכה  “היית  הרופאה,  אותי  עכשיו?” שאלה  בוכה  את  “למה  שליטה.  חסר 

לבכות קודם, כשהילדה שלך הייתה חולה”.
היום.  שעברתי  מה  כל  בקצרה  לרופאה  וסיפרתי  הדמעות,  את  מחיתי 
אותו  לבטל  רציתי  שלא  כך  ועל  במקומי,  ללכת  שהציע  בעלי  על  סיפרתי 
והנה הגיעה הישועה.  מלימוד התורה, והתפללתי שזכות התורה תגן עלינו, 
הרופאה הקשיבה לכל הסיפור, ואחר כך, אותה רופאה שעד כה רק הקניטה, 

אמרה: “אם כך, תגידי לבעלך שימשיך ללמוד”.
הבת שלנו בריאה לחלוטין. אחרי הביקור הזה לא נזקקנו יותר לבקר אצל 
קרדיולוגית. לפעמים, בימים של שגרה אפרורית, אני מסתכלת עליה, שומעת 
באוזניי קול של ניגון לימוד תורה, ויודעת שזכיתי לראות אך קמצוץ קטן של 

אור וחיוך של אבא, שהביט בי ממרום ולחש באוזניי “יש שכר לפעולתך”.
)גל’ קבלת שבת/ בך בטחנו – בראשית, מאת הרב צבי נקר(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםד מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

וְלֹא יִתֵּן הַמַּשְחִׁית לָבאֹ אֶל בָּתֵּיכֶם לִנְגּףֹ:
הצדיק ששמר על ה”פתח”: מדוע עזב ה’באבא סאלי’ את אשקלון הנוחה ועבר לגור מול מחבלי עזה בנתיבות?

הסוד מאחורי חומת ההגנה הרוחנית ששמרה על הדרום.
זצ”ל,  אבוחצירא  ישראל  רבי  של  ההילולא  יום  חל  בשבט  ד’  בתאריך 
השם  בה  שמוזכר  בא,  בפרשת  כלל  בדרך  יוצא  זה  יום  סאלי”.  ה”באבא 

“ישראל” פעמים רבות. 
זכיתי להכיר את הבאבא סאלי, ולהיות אצלו כמה פעמים. יום אחד הוא 
סיפר לנו, למה קראו לו בשם ישראל: ביקשו לקרוא לו על שם זקנו, רבי 
ועל  יעקב,  השם  את  במשפחה  נתנו  פעמיים  אך  זיע”א,  אבוחצירא  יעקב 
אותם שנקראו כך עברו תלאות שונות ומשונות. כיון שכך, החליטו לקרוא 

לו ישראל במקום יעקב, כדברי הפסוק “לא יעקב יקרא שמך אלא ישראל”.
לאחר שהגיע לארץ ישראל, התגורר הבאבא סאלי באשקלון, ואמנם ידעו 
עליו באותה תקופה, אך לא היה מפורסם כמו בשנים המאוחרות יותר. אני 
זוכר אותו מאותם זמנים, הולך מדי פעם ברחובות ירושלים כשהוא מלווה 

באחד מבני ביתו, ללא גינונים מיוחדים. כולם יכלו לגשת אליו. 
יום אחד החליט הבאבא סאלי לעבור דירה מאשקלון לנתיבות, שנקראה 
באותם ימים “עזתה”, בשל קרבתה לעזה. קיים ספק הלכתי לגבי נתיבות, 
האם היא חלק מארץ ישראל או לא. חלק מהפוסקים טוענים אפילו שצריך 
לחגוג בה שני ימים טובים של גלויות. רבים תמהו, מה ראה לגור במקום 

שהוא ספק ארץ ישראל.
פעם סיפר לי הבאבא סאלי מהי הסיבה לכך - הפדאיון, המחבלים הערבים 
מעזה, הגיעו מספר פעמים לנתיבות, וביצעו פיגועים נוראיים. פעם אפילו 
רצחו תינוקות במיטותיהם, ה’ ישמור. הבאבא סאלי אמר, שהלך להתגורר 
בעזתה, על אף שהמקום הוא ספק ארץ ישראל, כדי להגן על תושבי המקום 

על ידי תפילה ועשיית ייחודים לשם שמים. 
כשהיה הבאבא סאלי שומע על יהודי חולה, היה מצטער צער רב ובוכה, 
והיה מתפלל עליו שיבריא. גם לאחר זמן רב זכר את החולה ושאל לשלומו. 

היתה בו אהבת ישראל אמיתית, שאי אפשר לתאר.
התגורר  ופשוטים.  צנועים  בגדים  לובש  גמורה,  בפשטות  מתנהג  היה 
הדירה  את  קנו  שהזדקן,  לאחר  בנתיבות.  והן  באשקלון  הן  שיכון,  בדירת 

הסמוכה, כדי שיהיה מקום לאנשים ונשים להמתין בדירות נפרדות. 
יום אחד הייתי אצלו, והיה עימנו גם חתנו, הרב דוד יהודיוף זצ”ל. באותה 
עם  דיבר במטבח  אותו אדם  כ”באבא”.  עת שהה שם אדם שהחזיק עצמו 
אשת הרב, ופתאום דפק הבאבא סאלי על השולחן דפיקה חזקה ואמר: “אל 

תרבה שיחה עם האשה!” 
יום אחד, כשהיינו שם, הגיע אינסטלטור לטפל בסתימה. הוא בדק את 
וביקש מהרבנית  הרב,  אל  לגשת  לאחר שסיים פחד  אך  ביסודיות,  הצנרת 
שתעדכן את הרב לגבי העלויות של העבודה. הרבנית נכנסה לחדרו של הרב, 
ואמרה לרב שיש בעיה בכל הצנרת של הבית, וצריך לעקור בלטות, לשבור 

חלק מהקיר, ולהחליף את כל הצנרת במטבח ובחדר השירותים. 
“האינסטלטור מוכן לעשות את הכל במחיר עלות, ללא רווח” - היא סיפרה 

לרב - “אבל גם כך ההוצאות גדולות מאד, כי צריך להביא פועלים שיעבדו 
כמה ימים, וגם הצנרת החדשה והמרצפות לא זולות. התיקון עומד להסתכם 

בסכום של חמשת אלפים דולר”.
הרב הניח את ידו על מצחו ואמר: “בשביל שירותים צריך לבזבז חמשת 

אלפים דולר?!” 
הרבנית הצטערה מאד בשומעה זאת, אך הרב סימן לה לפתוח את המגירה.

דקות ספורות לפני כן ביקר אצל הבאבא סאלי יהודי עשיר מחו”ל. אמנם 
ומרבית  מפוקפקים,  היו  עסקיו  אבל  נכבד,  איש  נראה  והוא  זקן,  לו  היה 
הכנסותיו הגיעו ממקומות מפוקפקים שבבעלותו. פעם בכמה חודשים היה 

אותו אדם מגיע לארץ, והיה מניח מעטפה של כסף במגירה.
המעטפה שהביא אותו עשיר היתה מונחת במגירה, והבאבא סאלי הורה 
כן את הכסף, אבל עכשיו הורה  לפני  לרבנית לקחת אותה. הרב לא ספר 

לרבנית לספור. היא ספרה, ומצאה בדיוק חמשת אלפים דולר.
הוא  לשם  הגיע,  הזה  שהכסף  מאיפה  “ראית?  סאלי:  הבאבא  לי  אמר 
הולך... הכסף מאותו אדם שמנהל את המקומות הללו הולך להוצאות של 

השירותים...”
שבאו  מאלו  רבים  אך  מאנשים,  כסף  ביקש  לא  מעולם  סאלי  הבאבא 
היה  שקיבל,  הכסף  מרבית  את  מעטפות.  אצלו  השאירו  ידו,  על  להתברך 

מחלק לתלמידי חכמים. 
בעת שהייתי משגיח בישיבה קטנה “פורת יוסף”, היה שולח אלי מפעם 

לפעם כספים שנתנו לו, והיה מורה לי לחלק לתלמידים על פי הצורך. 
אני זוכר במיוחד פעם אחת, בשנת תשל”ח, ששלח לי כסף לחלוקה. הכסף 
הגיע ממש בהשגחה פרטית. באותה תקופה היו בישיבה כשישים תלמידים, 
שכולם אכלו וישנו בבית ולמדו בישיבה. בשעה שתיים ועשרים בצהרים היו 
חוזרים לישיבה אחרי הפסקת צהרים, והייתי צריך “להחזיק” אותם בלימוד 
עד שבע בערב. זה לא היה קל. הרבה מהם באו מבתים די חלשים, והם היו 
בגילאי ארבע-עשרה עד תשע-עשרה, הגיל הקריטי והרגיש. רציתי לתת להם 
תמריץ, שילמדו וייבחנו על המסכת, ויקבלו כסף. אך מניין לי כסף? פתאום 

הגיע אלי שליח מהבאבא סאלי עם שטרות של כסף.
שמחתי שמחה גדולה. אמרתי לתלמידים: “תדעו, מי שייבחן בעוד יומיים 
וידע אותם, יקבל שטרות כסף של הבאבא  על כמה דפים ממסכת חגיגה, 
סאלי...” הם התלהבו. “מה? יש לך כסף מהבאבא סאלי??” “בדיוק ככה,” 

אמרתי להם. “בא שליח לישיבה עם מעטפה, והביא לי כסף עבורכם”.
קשה להאמין איזה חיזוק היה בכך עבור אותם בחורים יקרים!

של  שזכותו  רצון,  יהי  מבחייהם.  יותר  במיתתם  צדיקים  גדולים  כידוע, 
רבי ישראל אבוחצירא תגן עלינו ועל כל ישראל, ויושיע אותנו הקב”ה מיד 

אויבינו ומיד היצר הרע, במהרה.
)הגאון רבי בן ציון מוצפי שליט”א – דורש ציון(

וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה’:
הוא קיבל על עצמו קבלה סודית בלב המחלקה האונקולוגית באיכילוב וחשש שלא יוכל לקיימה,

עד שאביו חזר מבית הכנסת עם הפתעה שגרמה לו להתרגש. עדות מרטיטה על השגחה פרטית גלויה..
בניסיון  בשנים האחרונות התנסיתי  לוי מביתר:  דוד  ישראל  הרב  מספר 
הייסורים. במשך תקופה ארוכה סבלתי מהמחלה הנוראה, ונאלצתי לעבור 

סדרות של טיפולים לא קלים.
היה זה באחד הסבבים, כאשר עמדתי להתחיל סבב טיפולים נוסף בבית 
שהחיים  חש  ואתה  רבים,  בייסורים  כרוך  כזה  סבב  כל  איכילוב.  החולים 

תלויים מנגד. ידעתי איך זה מתחיל, אך לא ידעתי כיצד זה יסתיים.
לפני תחילת הטיפולים ביקשתי לקבל על עצמי קבלה מסוימת, איזושהי 
בידיים,  היה  הניסיון שנשלח אלי משמים  התחזקות קטנה. מכיוון שמקום 
למרות  המיטה.  ליד  שחרית  ידיים  נטילת  של  בנושא  להתחזק  החלטתי 
החלטתי  להלכה,  ובהתאם  קרוב  במקום  ידים  ליטול  אפשרות  לי  שהיתה 

להתמיד ולהניח קערה וספל לנטילת ידים צמוד למיטה מדי לילה.
מקום  איכילוב,  החולים  בבית  התקיים  הטיפול  קושי:  התעורר  אולם, 
שמתנהל באורח חילוני למהדרין. כיצד אוכל לקיים את הקבלה שלי במקום 
כזה? לכן חשבתי כי את הקבלה אקבל על עצמי לימים שבהם אני ישן בע”ה 

בבית, ואילו בבית החולים אאלץ, לצערי, לוותר על כך.
ולסייע  אותי  ללוות  שליט”א  אבי  הגיע  הטיפול,  להתחלת  הגענו  כאשר 

לי בהתמקמות. נכנסנו למחלקה, ואבי ניגש לבית הכנסת של בית החולים 
כדי להתפלל תפילת מנחה וערבית. כאשר הוא שב מהתפילה, התעגלו עיני 

בתדהמה: אבי אחז בידו... קערה וספל לנטילת ידיים!
עצמי!  על  שקבלתי  בקבלה  איש  שיתפתי  לא  עולם  בורא  מלבד  והרי 
לבית  לתרום  דאג  דהו  מאן  כי  סיפר  והוא  הדבר,  לפשר  אבי  את  שאלתי 
החולים כמות גדולה של קערות וספלים לנטילת ידיים, והניחם בבית הכנסת. 
קשה להבין - אמר לי אבי - מה הייתה כוונתו המדויקת וכיצד תרומה זו 
תביא תועלת, שהרי בית החולים אינו עומד לחלק קערות וספלים לנטילת 
ידיים בחדרים, “אבל לפחות אביא לך קערה וספל נטילת ידיים שיהיו זמינים 

לך בימי הטיפול הקרובים.”
עמדתי נפעם. כיצד זה, שברגע המדויק שבו קיבלתי על עצמי את אותה 
התחזקות הקשורה ביד, וחששתי מכך שאיאלץ לוותר עליה בבית החולים – 
דווקא אז, מן השמים שולחים לי רמז ברור לעמוד בהתחזקות ובקבלה שלי 

בלי להתפשר, גם בבית החולים!
ב’’ה הבראתי מהמחלה, תודה להשי’’ת, אך הארת פנים זו מלווה אותי עד 

היום הזה.
)גל’ בטחוני בצורי(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםה מחוברים

עצות וסגולות:
גאולת ישראל בזכות קימת חצות

תוֹךְ  בְּ יוֹצֵא  אֲנִי  יְלָה  הַלַּ חֲצֹת  כַּ ה  מֹשֶׁ וַיֹּאמֶר 
מִצְרָיִם )יא, ד(

ראויים  היו  לא  במצרים,  ישראל  שהיו  בזמן 
מצד מעשיהם להינצל משם, באשר ירדו לשאול 
תחתית ועשו כמעשי הגויים. ורק בזכות הבטחתו 
של הקדוש ברוך הוא לאבותיהם נגלה עליהם מלך 
מלכי המלכים וגאלם. אמנם פטור בלא כלום אי 
אפשר, ונזקקו לזכויות שלהם עצמם כדי להיגאל. 
ואכן, הקדוש ברוך הוא ברוב רחמיו חישב להם 

את זכויותיהם העתידיות, ובזכות כך גאלם.
השתתפות בצער השכינה

מאמר  תשובה,  )שערי  זיע”א  רבינו  כותב  והנה, 
ונחרב  אדמתם,  מעל  ישראל  שגלו  מיום  כי  יג( 
שאין  יום  ואין  צערם,  מאוד  גדל  מקדשם,  בית 
הבנים  שצער  אף  אמנם,  מחבירו.  מרובה  קללתו 
שהגלה  האב  של  צערו  ממנו  גדול  מאוד,  גדול 
הקדושה  שכינתו  וגם  ביתו,  את  והחריב  בניו  את 
ישראל  נהגו  כך,  משום  עימם.  בגלות  נמצאת 
עם  עצמם  ולשתף  הלילה,  בחצות  לקום  קדושים 
צער השכינה, לעורר רחמי שמים ולבקש על בנין 

המקדש, ובזכותם עתידים ישראל להיגאל. 
מעתה, מאחר וגלוי וידוע לפני הקדוש ברוך הוא 
למען  הלילה  בחצות  לפניו  לקום  בניו  עתידים  כי 
כבוד שכינתו, גמל להם ברוב אהבתו במידה כנגד 
ראה  וכאשר  דבר,  עשו  לא  שעוד  למרות  מידה, 
הסתכל  עליהם,  השרוי  והקטרוג  צרתם  גודל  את 
בעתיד,  להיעשות  הראויים  הטובים  במעשיהם 

ונתגלה גם הוא עליהם בחצות הלילה להצילם.
קביעת חצות הלילה כזמן קימה לדורות

על פי זה, יש לפרש את לשונו של משה רבינו 
לשלח  בפרעה  שהתרה  שבשעה  השלום,  עליו 
ימותו  כן  יעשה  לא  שאם  והזהירו  ישראל,  את 
‘כחצות  כאן:  אמר  הלילה,  בחצות  הבכורות  כל 
הלילה אני יוצא בתוך מצרים’ - באות כ”ף, ולא 
ואילו בשעה  הלילה’.  ‘בחצות   - בי”ת  באות  אמר 
שירד הקדוש ברוך הוא בפועל, כן נכתב )להלן יב, 
‘כחצי  ולא  הלילה”,  בחצי  “ויהי  בי”ת,  באות  כט( 
הלילה’. ולפי האמור יובן מאוד, שרצה משה רבינו 
עליו השלום לדמות את חצות הלילה שבמצרים, 
לחצות של העתיד לבוא, ואמר כי ‘כחצות הלילה’ 
בעתיד,  ישראל  יקומו  שבו  הלילה  חצות  כמו   -
ובזכות השתתפותם עם השכינה והכבוד שירחשו 
בכור  כל  ויכה  ‘בחצות’,  עתה  ה’  יצא  כך  כלפיה, 
ה’  לניסי  ראויים  ישראל  יהיו  כי  מצרים.  בארץ 
עימם במידה כנגד מידה, בזכות שיקומו לעבודתו 

יתברך.

רמזי תיקון השכינה בקידוש החודש
ים )יב, ב( ה לָכֶם רֹאשׁ חֳדָשִׁ הַחֹדֶשׁ הַזֶּ

קידוש  מצות  על  ישראל  נצטוו  זו  בפרשה 
במצוה  ישראל  של  כוחם  מאוד  גדול  החודש. 
זו, שכן עד עתה היו המועדות מסורים בידו של 
העולמות  כל  ואילך,  ומכאן  הוא,  ברוך  הקדוש 
דין.  בבית  ישראל  של  לקביעתם  משועבדים 
ואמרו רבותינו זכרונם לברכה )ילקוט שמעוני רמז קפז, 
היה  יצחק, לא  רבי  א, א(: אמר  והובא ברש”י בראשית 
צריך להתחיל את התורה אלא מ’החודש הזה לכם’, 

שהיא מצוה ראשונה שנצטוו בה ישראל.

האם אכן קידוש החודש היא המצוה 
הראשונה?

בא(,  חותם,  )פיתוחי  כך  על  שואל  זיע”א  רבינו 
קודם  כבר  מדוקדק, שהרי  אינו  הדבר  שלכאורה 
פרייה  מצות  כגון  מצוות,  כמה  בתורה  באו  לכן 
מילה  מצות  הראשון,  לאדם  שנאמרה  ורבייה 
ואיסור  השלום,  עליו  אבינו  אברהם  בה  שנצטוה 
אכילת גיד הנשה, שנהג מזמן יעקב אבינו, אם כן 

אין זו המצוה הראשונה?
ראש ותכלית העבודה - תיקון השכינה

כי  כפשוטו.  המאמר  שאין  לפרש  נראה  לכן 
הנה ראשי התיבות ‘לכם ראש חדשים’ יוצרות את 
התיבה ‘רחל’, שהיא שמה של כנסת ישראל - היא 
דכ”ט  )ח”ב  הקדוש  בזוהר  מבואר  כך  עוזנו.  שכינת 
רָמָה  ע”ב(, ונדרש כן על הפסוק )ירמיה לא, יד( “קוֹל בְּ
נֶיהָ”,  בָּ עַל  ה  מְבַכָּ רָחֵל  תַמְרוּרִים  כִי  בְּ נְהִי  מָע  נִשְׁ
שזו היא השכינה הקדושה, המשמיעה קולה ברמה 
בנהי ובכייה בירושלים של מעלה, על בני ישראל 

בניה שהלכו בגלות.
עוד נרמזת השכינה הקדושה בפסוק כאן בסופי 
שאותיותיהן  חדשים’,  ראש  לכם  ‘הזה  התיבות 

)המש”מ( עולות בגימטריא ‘שכינה’ )385(.
הרי כאן שני רמזים בפסוק, וענינם אחד, לומר 
שאיפותיו  כל  שב’ראש’  ישראל,  מבני  אחד  לכל 
הקדושה,  השכינה  את  ישים  תכליתו  על  ומגמתו 
ויזהר בכל מאודו לקדשה ולרוממה, ולא יפגום בה 

חלילה בשום אופן שהוא.
קידוש החודש - ראשונה מצד ענינה

על כך רמז רבי יצחק ואמר, כי מצוה זו היא 
 - כלומר  ישראל,  בה  שנצטוו  הראשונה  המצוה 
מכיון  לקיימה,  והצורך  החשיבות  מצד  ראשונה 
כולן,  המצוות  כל  לקיום  והשורש  הבסיס  שהיא 
שיעשה אדם את כל המצוות כדי לתקן את שכינת 
עוזנו ותפארתנו. ומפני כך תקנו חכמים לומר קודם 
קיום כל מצוה את הנוסח: “לשם יחוד קודשא בריך 

הוא ושכינתיה”.
הלבנה רומזת לשכינה

והנה, ידוע שהשכינה נקראת ‘לבנה’, והירח רומז 
‘קידוש החודש’ רומזת גם היא לענין  לה, ומצות 
תיקון השכינה. כך פירש רבינו האר”י זיע”א )‘ספר 
הליקוטים’ פרשת וזאת הברכה( את שמותיה השונים של 
הלבנה; בתחילת החודש היא עולה לאיטה ונקראת 
בשם ‘סהר’, לאחר מכן כשנראית יותר אך עדיין 
היא פגומה נקראת ‘ירח’, וכאשר באמצע החודש 
היא נראית במילואה בשיא תפארתה, נקראת בשם 
‘לבנה’. זהו סוד מצות קידוש לבנה, כידוע מכתבי 
)‘פרי עץ חיים’ שער  זיע”א במקום אחר  רבינו האר”י 
ראש חודש ג(, שבכל ראש חודש מתמלאת השכינה 

בכל ספירותיה ומעלותיה.
בקידוש החודש נעשה התיקון השלם

בתיבת  למצוא  יש  זה,  לענין  נוספים  רמזים 
‘הַחֹדֶשׁ’, שסופי התיבות של מילוי תיבה זו - ה”ה 
עם  עולים   - ‘תתנ”ה’  אותיות  שי”ן,  דל”ת  חי”ת 
הכולל בגימטריא כחשבון השמות הקדושים ‘א”ל 
נו”ן  דל”ת  אל”ף  למ”ד  אל”ף  כזה:  במילוי  אדנ”י’ 
לשכינה  הרומזים  השמות  שני  ואלו   ,)856( יו”ד 
שפירש  כפי  והמתוקן,  השלם  במצבה  הנמצאת 
רבינו האר”י זיע”א )‘שער הכוונות’ ענין שחרית של שבת(.

פנינים על הפרשה:

מעשיות ולקחים סיפורי צדיקים
מאלפים מצדיקי 

הדורות

ענייני שבת קודש )ד’(
לימוד קבלה בשבת מסוגל להשגת האמת

יוֹם  בְּ י  כִּ פכ”א(  השבת  שער  חיים  עץ  )פרי  זלה”ה  לִים  הַמְקֻבָּ תְבוּ  כָּ
יּוֹם  שֶׁ מֵאַחַר  הָאֱמֶת  רֶךְ  דֶּ בּוֹ  לְמְדוּ  יִּ שֶׁ רָאוּי  תּוֹרָה  עֲלֵי  בַּ ת  בָּ ַ הַשּׁ
רֶךְ הָאֱמֶת. יג בּוֹ דֶּ ל הוּא לְהַשִּׂ ה מְסֻגָּ ָ קָדוֹשׁ הוּא וְיֵשׁ בּוֹ תּוֹסֶפֶת קְדֻשּׁ

)גנזי המלך, אות נט(

בשבת מקבלים חזרה את האורות שניטלו 
בעגל

רָאֵל  לְיִשְׂ וּמַחֲזִיר  אֶלֶף אוֹרוֹת,  ה  לְמֹשֶׁ ת חוֹזְרִים  בָּ שַׁ עֶרֶב  בְכָל 
רָאֵל  חֲזִיר לְיִשְׂ מַּ ת, וְזֶה הַחֲזָרָה שֶׁ בָּ כָל שַׁ הֶם בְּ לָּ דְבַת לִבּוֹ הָאוֹרוֹת שֶׁ מִנִּ
ה  מַח מֹשֶׁ אוֹמְרִים ‘יִשְׂ ֶ מַה שּׁ אֱמָנוּתוֹ. וְזֶה רָמוּז בְּ דְבַת לִבּוֹ וּמִנֶּ הִיא מִנִּ
ךְ הוּא,  בָרִים כָּ י עֶבֶד נֶאֱמָן קָרָאתָ לוֹ’. וּפֵרוּשׁ הַדְּ נַת חֶלְקוֹ כִּ מַתְּ בְּ
נָה  תָּ ת, הַמַּ בָּ הוּא יוֹם שַׁ הַיְנוּ, הַיּוֹם שֶׁ נַת חֶלְקוֹ’, דְּ מַתְּ ה בְּ מַח מֹשֶׁ ‘יִשְׂ
ו חוֹזֶרֶת לוֹ  הֵם אֶלֶף אוֹרוֹת, עַכְשָׁ נּוּ, שֶׁ לָה מִמֶּ בָר וְנִטְּ נָה לוֹ כְּ תְּ נִּ שֶׁ
הַזֹּאת  נָה  תָּ הַמַּ שֶׁ לְפִי  חֶלְקוֹ’,  נַת  מַתְּ בְּ ה  מֹשֶׁ מַח  ‘יִשְׂ וְזֶהוּ  ת.  בָּ שַׁ בְּ
ת  בָּ כָל שַׁ חוֹזֶרֶת לוֹ בְּ בָר, וּכְשֶׁ ת, חֶלְקוֹ הִיא כְּ בָּ כָל שַׁ חוֹזֶרֶת לוֹ בְּ שֶׁ

הֶם. לָּ רָאֵל הָאוֹרוֹת שֶׁ ד אֱמוּנָתוֹ מַחֲזִיר לְיִשְׂ מֵחַ הוּא, וְהוּא מִצַּ שָׂ
)פיתוחי חותם פרשת דברים, ד”ה ה’ אלקי אבותיכם(

היודע השגחת הקב”ה, ליבו פנוי לקדושת 
שבת

וְהִנְחִילוֹ  קָדוֹשׁ,  יוֹם  הוּא  שֶׁ דַעְתּוֹ  בְּ ע  קְבַּ יִּ שֶׁ הוּא  ת  בָּ ַ הַשּׁ ר  עִקַּ
תוֹרָתוֹ, וְהַכֹּל  ג בּוֹ וְלַעֲסֹק בְּ רָאֵל לְהִתְעַנֵּ רוּךְ הוּא לְעַמּוֹ יִשְׂ דוֹשׁ בָּ הַקָּ
הֵיכָן  חֹל,  לְדִבְרֵי  פּוֹנֶה  ב  הַלֵּ וְאִם  טְהוֹרָה,  בָה  וּבְמַחֲשָׁ ב  לֵּ בַּ לוּי  תָּ
מוֹן  רֶוַח הַמָּ בוֹ שֶׁ חָשְׁ ל זֹאת, הוּא בְּ רַם כָּ ה שׁוֹרָה עָלָיו. וּמִי גָּ ָ קְדֻשּׁ
יַד הָאָדָם, וְחָכְמָתוֹ וּבְקִיאוּתוֹ וְטִרְחָתוֹ הִיא הַגּוֹרֶמֶת, לְפִיכָךְ  לוּי בְּ תָּ
זֶה  [עֵסֶק  ]בְּ עֲשׂוֹת  לַּ מַה  אוּ  בָּ רוֹב  מִקָּ חֲדָשׁוֹת  בוֹת  מַחֲשָׁ יוֹם  כָל  בְּ
רָט  ל פְּ יחַ עַל כָּ גִּ שְׁ אֲדוֹן הַכֹּל הַמַּ טְחוֹנוֹ בַּ לָה בִּ וְכַיּוֹצֵא. אֲבָל אִם תָּ
בוֹתָיו מוֹעִילוֹת  הְיֶה וְאֵין מַחְשְׁ יִּ זַר ה’ הוּא שֶׁ גָּ ֶ י מַה שּׁ וּפְרָט, יֵדַע כִּ

דַרְכֵי ה’ וּבְתוֹרָתוֹ. י אִם בְּ ב כִּ ֵ לוּם, וְאֵינוֹ מְחַשּׁ לוֹ כְּ
מְלָאכָה  ה  עָשֶׂ תֵּ יָמִים  ת  שֶׁ שֵׁ ב(  לה  )שמות  סוּק  הַפָּ אָמַר  שֶׁ וְזֶהוּ 
ם  יִהְיֶה לָכֶם קֹדֶשׁ, הַתּוֹרָה אוֹמֶרֶת, אִם רָצִיתָ לְקַיֵּ בִיעִי  ְ הַשּׁ וּבַיּוֹם 
ה  אַתָּ לָאכָה שֶׁ הַמְּ ע לְךָ שֶׁ ת, דַּ בָּ ת שַׁ ַ רָאוּי וְתָחוּל עָלֶיךָ קְדֻשּׁ ת כָּ בָּ שַׁ
ה,  הָעוֹשֶׂ הוּא  ה  אַתָּ אֵין  מַרְוִיחַ,  ה  אַתָּ שֶׁ וְהָרֶוַח  הַחֹל  ימֵי  בִּ עוֹסֵק 
י הוּא הַגּוֹרֵם וְהַנּוֹתֵן לְךָ כֹּחַ  רַךְ, כִּ ית עַל יָדוֹ יִתְבָּ רַק מֵאֵלֶיהָ נַעֲשֵׂ
ךְ  כָּ חְשֹׁב  תַּ וּכְשֶׁ ה’.  עֲשֶׂ ‘תַּ וְלאֹ  ה  עָשֶׂ תֵּ אָמַר  וּלְפִיכָךְ  חַיִל,  לַעֲשׂוֹת 

בִיעִי יִהְיֶה לְךָ קֹדֶשׁ. ְ ה’, אָז יוֹם הַשּׁ טְחוֹנְךָ בַּ ה בִּ וְתַעֲשֶׂ
)פיתוחי חותם פרשת ויקהל, ד”ה ששת ימים(

אכילה בשבת - כולה קודש
נוּ הָאֲרִ”י זַ”ל )ספר הגלגולים פל”ח(  דוֹשׁ וּבְדִבְרֵי רַבֵּ הַר הַקָּ זֹּ תוּב בַּ כָּ
פֶשׁ, הַכֹּל הוֹלֵךְ  ימֵי הַחֹל יוֹתֵר עַל קִיּוּם הַנֶּ אוֹכֵל אָדָם בִּ ֶ כָל מַה שּׁ דְּ
טְרָא אַחֲרָא.  לִיטָה לַסִּ הֶם שְׁ ימֵי הַחֹל יֵשׁ בָּ וּם דִּ טְרָא אַחֲרָא, מִשּׁ לַסִּ
ת  בָּ בְשַׁ דִּ וּם  קֹדֶשׁ, מִשּׁ הַכֹּל  וְיוֹסִיף  יֹּאכַל  ֶ שּׁ ל מַה  כָּ ת,  בָּ שַׁ בְּ אֱמֶת  בֶּ

לִיטָה )זוהר ח”ב קלה:(. לֶת סִטְרָא אַחֲרָא וְאֵין לָהּ שְׁ טֶּ מִתְבַּ
)פיתוחי חותם פרשת בשלח, ד”ה אכלוהו היום(

שמירת שבת תלויה בששת ימי החול
אֱמַר )שמות כ ח(  נֶּ מוֹ שֶׁ רָאוּי, כְּ ת כָּ בָּ ת שַׁ ַ מֹר קְדֻשּׁ הָאָדָם צָרִיךְ לִשְׁ
מָה  בָזֶה זוֹכֶה לְתוֹסֶפֶת נֶפֶשׁ רוּחַ נְשָׁ שׁוֹ’, דְּ ת לְקַדְּ בָּ ַ ‘זָכוֹר אֶת יוֹם הַשּׁ
הֵר  לִזָּ צָרִיךְ  דְּ ה,  עֲשֶׂ הַמַּ יְמֵי  ת  שֶׁ שֵׁ בְּ לוּיָה  תְּ ת  בָּ שַׁ מִירַת  וּשְׁ רָאוּי.  כָּ
חוּל  תָּ שֶׁ דֵי  כְּ רָאוּי  כָּ עֲבוֹדַת ה’  בַּ ה לְהִתְנַהֵג  עֲשֶׂ הַמַּ יְמֵי  ת  שֶׁ כָל שֵׁ בְּ
ת  שֶׁ מֹר הָאָדָם שֵׁ שְׁ יִּ ךְ. וּכְשֶׁ יָּ לאֹ זֶה לאֹ שַׁ זֶה בְּ ת, דְּ בָּ ת שַׁ ַ עָלָיו קְדֻשּׁ
זֶה זוֹכֶה לְתוֹסֶפֶת נֶפֶשׁ  רָאוּי, בָּ ת כָּ בָּ ת שַׁ ַ ה וְשׁוֹמֵר קְדֻשּׁ עֲשֶׂ יְמֵי הַמַּ

ין לוֹ רָזֵי תּוֹרָה. מָה, וּמְגַלִּ רוּחַ נְשָׁ
)מעגלי צדק אות תי”ו, ד”ה תקרב רינתי(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםו מחוברים

אוצרות הפרשה

מַכַּת חשֶֹׁךְ
האסירים  בפני  חיזוק  ודברי  שיעור  למסור  פעם  התבקשתי 
להציג  צריכים  היינו  הכלא,  בשערי  שנכנסנו  לפני   .’4 ב’כלא 
שלושה אישורים. אישור כניסה עבורי, אישור נוסף עבור המלווה 
הוצגו,  אלה  שכל  לאחר  רק  הרכב.  עבור  מיוחד  ואישור  שלי, 
הכניסו אותנו אל מעבר לחומות הכלא, חומה בתוך חומה, סורג 

בתוך סורג, עד המקום שבו מתגוררים האסירים.
לאחר השיעור, כאשר הגענו שוב אל שערי בית הכלא, ניצבנו 
מיהר  לא  הלה  לצאת.  שברצוננו  סימן  לו  ועשינו  הזקיף,  ליד 

למלא את מבוקשנו.
הוא ביקש מאתנו לצאת מן הרכב, בדק אותו מכל צדדיו, אבל 
לא הסתפק בכל זה, אלא נשכב כל-כולו מתחת למכונית, וערך 

גם בתחתית הרכב בדיקה מדוקדקת ויסודית. 
כששאלנו אותו על מה ולמה הוא מבצע בדיקה שכזו, ביקש 
הזקיף שלא נפריע לו בעבודתו... ‘תנו לי לעבוד, ואחר כך אסביר 

לכם הכל’, אמר. 
מקרים  היו  שבעבר  הזקיף  גילה  הבדיקה,  את  כשסיים 
אסירים  ביציאתן  הבריחו  בהיתר,  הכלא  אל  שנכנסו  שמכוניות 
ש’נדבקו’ לדפנות התחתיות של המכונית, ובצורה זו עלה בידם 
להימלט מעיניהם הבוחנות של הזקיפים שלא האמינו שמישהו 

מסוגל להידבק לרכב ולנסוע אפילו מטר אחד...
מסתבר שתאוותם של האסירים לזכות בחֵרות, עולה על כל 
דמיון, וכדי להמלט מחומות הכלא הם מסוגלים לעשות דברים 
הזקיף,  ציין  מאז,  בדעתו.  כלל  אותם  מעלה  אינו  רגיל  שאדם 
אנחנו עורכים בדיקות קפדניות גם בתחתית הרכב, ואף מכונית 

אינה מורשית לצאת מבית הכלא עד לאחר הבדיקה הזו.
את רצונם העז של האומללים הללו לצאת לחופשי, הרגשתי 
ראיתי  האסירים  אליי  כשניגשו  השיעור  בתום  כאשר  בבירור, 
‘איזה מאושר אתה;  בעיניהם את מבטי הקנאה, כמי שאומרים 
אנחנו נשארים כאן, בתוך החומות, ואתה יוצא לך לחופשי’ - - -

העצום  הנסיון  את  להבין  נוכל  האמורים,  הדברים  לאור 
שעמד לפני בני ישראל במצרים, בעת מכת החושך שניתכה על 
המצרים. מדוע, לכאורה, לא ברחו כל בני ישראל ממצרים במכה 
זו, שהותירה את אויביהם ‘בלי עיניים’, ובלי יכולת תזוזה? מהו 
היה  לא  אחד  אף  כאשר  ההיא,  בעת  בפניהם  שעמד  המחסום 

מסוגל למנוע בעדם מלברוח? הלא דבר הוא!
נתאר לעצמנו, לאור הדברים שהקדמנו בדבר רצונו הכביר של 
כל אדם לזכות בחופש, מה היה קורה בכלא 4, אם כל הסוהרים 
לראות  מסוגלים  היו  ולא  החושך,  במכת  לוקים  היו  והזקיפים 
מאומה; הרי בתוך שניות לא היה נשאר אסיר אחד בין החומות! 
מדוע לא ניצלו אפוא בני ישראל את הימים שבהם שלטה המכה 
במצרים, וברחו? הרי גם הם רצו בכל מאודם להגיע כבר לחיים 

של חרות!
אכן, אומר החתם סופר, היה זה נסיון עצום מאין כמותו, ועם 
שנשבעו  השבועה  את  שקיימו  משום  בגבורה,  בו  עמד  ישראל 
שאומר  כמו  זמנם,  קודם  ממצרים  ייצאו  שלא  רבינו  למשה 
ה’תרגום יונתן’ על הפסוק “וישבע יוסף את בני ישראל” )בראשית 

נ, כה(.

הגאון רבי יצחק זילברשטיין 
שליט”א: לאור הדברים 
האמורים, נוכל להבין את 
הנסיון העצום שעמד לפני 
בני ישראל במצרים, בעת 
מכת החושך שניתכה על 

המצרים. מדוע, לכאורה, לא 
ברחו כל בני ישראל ממצרים במכה זו, שהותירה 
את אויביהם ‘בלי עיניים’, ובלי יכולת תזוזה? מהו 
המחסום שעמד בפניהם בעת ההיא, כאשר אף 

אחד לא היה מסוגל למנוע בעדם מלברוח? הלא 
דבר הוא!

הגאון רבי אהרן טויסיג שליט”א: וידועה 
השאלה, איך מתקיימות גמילות חסדים ושנאת 
חינם בכפיפה אחת, הלא לכאורה סותרות הן זו 
לזו! אלא, המציאות מוכיחה, כי יכול אדם לומר: 
“מקיים מצוות אנכי, מקפיד על קלה כחמורה, 
ואפילו גומל חסד, אבל פלוני - מצוה לרדפו 

עד חורמה!”... וידועים דברי ה”אמרי חיים” זצ”ל: 
“יש מצוות שאיני רוצה לקיים, ויש עבירות שאני 

משתוקק להן. הכיצד? כשאומרים לי - שעבירה לעזור לפלוני, ומצוה 
לרדפו”...

אין מצוה ‘לקבור’ את הרשע...
וְשָׁחֲטוּ אֹתוֹ כֹּל קְהַל עֲדַת יִשְׂרָאֵל בֵּין הָעַרְבָּיִם. וְלָקְחוּ מִן הַדָּם )יב, ו-ז(

אמרו בגמרא )יומא ט ע”ב(: “מקדש שני שהיו עוסקין בתורה ובמצוות וגמילות חסדים, 
מפני מה חרב? מפני שהיתה בו שנאת חנם”. וידועה השאלה, איך מתקיימות גמילות 

חסדים ושנאת חינם בכפיפה אחת, הלא לכאורה סותרות הן זו לזו! 
יכול אדם לומר: “מקיים מצוות אנכי, מקפיד על קלה  כי  אלא, המציאות מוכיחה, 

כחמורה, ואפילו גומל חסד, אבל פלוני - מצוה לרדפו עד חורמה!”... 
וידועים דברי ה”אמרי חיים” זצ”ל: “יש מצוות שאיני רוצה לקיים, ויש עבירות שאני 

משתוקק להן. הכיצד? כשאומרים לי - שעבירה לעזור לפלוני, ומצוה לרדפו”...
מסופר על יהודי שחכר פונדק מפריץ והתפרנס ממנו. בכל שלוש שנים היה הפריץ 
מוציא את הפונדק למכרז, ואיש לא התמודד מול היהודי ההוא, כי לא רצו לפגוע במטה 
לחמו. פעם הוצעה החכירה למכרז, והנה לראשונה בא מאן-דהו והגיש הצעה גבוהה 
יותר וזכה. בעקבות זאת הודיע הפריץ לחוכר שעליו לפנות את הפונדק בתאריך פלוני. 
נחרד האיש. הוא בירר מי האיש שהעז להשיג את גבולו וגילה שמדובר ביהודי שומר 
מצוות, מחסידי ה”דברי חיים” מצאנז. החוכר הראשון לא נמנה על החסידים, וחזותו 
העידה עליו שאין בו ריח של תורה ויראת שמים וכלל אינו מקפיד על המצוות... כששמע 
האיש שהחוכר החדש הוא מחסידי הרבי מצאנז, קם ונסע ל”דברי חיים”, כדי לקבול 

בפניו על חסידו שהעז להשיג את גבולו.
שמע הרבי את קובלנתו של האיש. לא היה צריך להיות בוחן כליות ולב כדי לראות 
שהאיש הניצב לפניו אינו ירא שמים גדול... אמר לו ה”דברי חיים”: “הסר דאגה מליבך. 
השנים,  בברכת  להתברך  החסיד  לכאן  יבוא  ודאי  הנוראים,  הימים  יבואו  מעט  עוד 

ואשוחח עמו בעניין”.
כשבא החסיד אל רבו, חקרו הרבי בעניין פרנסתו, אמר החסיד: “היו לי שנים קשות, 
רעבתי ללחם. אבל בקרוב בעז”ה מצבי עומד להשתנות לטובה. לאחרונה חכרתי פונדק 

משגשג ומצליח, ואני מקוה לעשות חיל”.
תמה הרבי: “אם הפונדק משגשג ומצליח, מדוע נטשוהו החוכרים הקודמים?”

אמר: “לא נטשוהו. הוספתי על דמי השכירות, וזכיתי בו”.
התמיהה גברה: “הרי זו השגת גבול!”

אמר החסיד בזחיחות: “כנראה שהרבי לא ראהו... עבריין הוא, קל דעת וחוטא. מצוה 
לקברו!”

הזדעזע הרבי ואמר: “אוכיח לך, שאין מצוה לקבור עבריין רשע. הנה אמרו חז”ל )רש”י 
שמות יב, ו( שלא היו לישראל מצוות להגאל בהן, נתן להם הקב”ה דם פסח ומילה. וקשה, 

שהרי כתב רש”י )שם י, כב( שהיו בישראל רשעים שלא רצו לצאת ממצרים והמיתם הקב”ה 
בשלושת ימי האפלה וקברום בחסות החשכה, כדי שלא יראו המצרים ויאמרו שאף הם 
לוקים כמונו. וכתב )רש”י שם יג, יח( שארבע חמישיות מתו, וחמישית אחת נגאלה. הרי שכל 
יהודי קבר ארבעה רשעים. ואם יש מצוה לקבור רשעים, הרי היו בידם מצוות למכביר”...

“אלא מכאן ראיה” – אמר הרבי – “שאין שום ‘מצוה’ ‘לקבור’ רשע. ועתה, אם תשיב לו 
את הזכיון - מוטב, ואם לאו - מרה תהיה אחריתך, חלילה וחס!”...

האמת  “ותהי  עליו  שנאמר  דמשיחא,  עקבתא  של  בדור  כיום,  הדברים  נכונים  כמה 
נעדרת” )ישעיה נט, טו( – “מלמד שנעשית עדרים עדרים והולכת לה” )סנהדרין צז ע”א(. כל 
‘עדר’, כל עדה וחוג, בטוחים שהאמת איתם ואין בלתה, הם ורק הם הולכים בדרך הישר 

והאחרים תועים ומטעים.
מסתמא גם במצרים היה כך. גם אם שקועים היו במ”ט שערי טומאה, הרי “כל דרך 
איש ישר בעיניו” )משלי כא, ב(, ואפילו “דרך אויל ישר בעיניו” )שם יב, טו(. אין אדם רואה חובה 
לעצמו )שבת קיט ע”א(, ואינו רואה מומין לעצמו )בכורות לח ע”ב(. וכפתגם הידוע שאין גמל 
רואה את חטוטרתו, רק את דבשת חברו. כל אחד ראה שהשני שקוע במ”ט שערי טומאה.

יותר מכל,  זה, והיה הדבר חשוב לקב”ה  ועם זאת כרתו ברית לעשות חסד זה עם 
ונגאלו!

)הגאון רבי אהרן טויסיג שליט”א – נאה דורש(

צילום: הרב מרדכי זאב שוומנפלד, 
מתוך ארכיון עוז והדר.

ארכיון 'עוז והדר'



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםז מחוברים

אוצרות הפרשה

הגאון רבי מאיר צוויבל שליט”א: והנה 
בסוף פרשתן נכתבה המצווה של 

פדיון הבן, וכבר נהגו ישראל לעטר את 
התינוק בתכשיטי כסף וזהב לרוב, וגם 
מניחים על הטס צרורות של שומים. 

ונראה לבאר טעם הנחת השום בדרך 
צחות על פי הסיפור הנ”ל: כי ריח השום 
חריף וחזק, ועל ידו אפשר לברר בקלות 

אם אחד נכשל ח”ו בגניבה ולקח מן 
התינוק תכשיט שאינו שלו.
טעם הנחת שום בפדיון הבן

וְכֹל בְּכוֹר אָדָם בְּבָנֶיךָ תִּפְדֶּה )יג, יג(
מסופר על הרה”ק רבי יהונתן אייבשיץ זצ”ל, שבימי ילדותו בעיר מולדתו 
פינטשוב היה יהודי שהחזיק לפרנסתו חנות של בשמים, ובשכנות לו הייתה 
חנות של קצב נוצרי. פעם אחת ישב היהודי בחנותו אחר שעת הסגירה והיה 
מונה את הכסף שנשתכר במשך היום, וצרר כל מין לעצמו בחבילות נפרדות: 

מטבעות זהב לחוד, כסף לחוד ופרוטות נחושת לעצמן.
הוא לא השגיח בחור קטן שהיה בכותל חנותו, בקיר המפסיק עם חנותו 
של הקצב. דרכו הציץ הקצב הנכרי וקנאתו בערה בו למראה הרווחים הנאים 
שעושה שכנו היהודי. הלה החליט לעשות מעשה; הוא חקק בזכרונו היטב 
את סכומי הכסף שבכל צרור וצרור ואת מספר המטבעות של הזהב, הכסף 

והנחושת שהיו שם.
למחרת הגיש תלונה על היהודי שגנב ממנו את כספו, ואף סימנים מובהקים 
ביהודי,  מדובר  שכאשר  כמובן  בצרורו.  צרורים  שהיו  הכסף  בסכומי  מסר 
של  לחנותו  מהר  חיש  נשלחו  שוטרים  יתרה;  בזריזות  העניינים  מתנהלים 
הבשמים, ומשמצאו שם את הצרור המתאים לתיאורו של הקצב, נתנו אזיקים 
על ידו של היהודי וגררו אותו אל עגלתם. לשווא התחנן היהודי המסכן וצעק 
שהכל עלילת שווא וזהו כספו אשר הרוויח ביושר; אף אחד לא טרח להאזין 
אליו או לבדוק את טענותיו. הוא הושלך לבור הכלא והיה צפוי למשפט חמור.

בינתיים התפשט המעשה בחוצות העיר כאש בשדה קוצים. שונאי ישראל 
הרימו ראש והסיתו את קהל ההמונים נגד היהודים שגונבים את כספי הנוצרים 
בישראל  פרעות  לפרוע  התכוננו  הסביבה  גויי  לפרנסתם.  העמלים  הכשרים 
ככל  וגברו  הלכו  והדאגה  הפחד  לביתם.  מחוץ  לצאת  פחדו  העיר  ויהודי 
שהתקרב זמן המשפט. אמנם השופטים היו הגונים וישרים, אך כל הסימנים 
היו לרעת היהודי: סכומי הכסף והמטבעות השונים תאמו בדיוק נמרץ למה 
היהודי  כיצד  עיניהם  במו  שראו  נמצאו  “נאמנים”  עדים  וגם  הקצב,  שמסר 
מתגנב באישון לילה ואפילה לחנותו של הנוצרי ונוטל משם את צרור הכסף.

את  שמשחקים  ילדים  חבורת  וראה  היהודים  ברחוב  הרב  הלך  אחד  יום 
המעשה של היהודי והקצב. אחד הילדים שימש כבושם היהודי, משנהו היה 
הקצב הנוצרי ושניהם שטחו את טענותיהם לפני ה”שופט” – הלא הוא יהונתן 
הקטן. השופט הצעיר האזין בקשב רב לטענות שני הצדדים ולאחר מכן הכריז 

את פסקו:
ובשר, בהכרח שגם המטבעות  וידי הקצב מלוכלכות תמיד משומן  “היות 
שלו יהיו משומנות. אי לכך, יש להביא מים רותחים וליצוק על המטבעות; 
והיה אם יצופו עליהם עיגולי שומן – אות הוא שהצדק עמו והיהודי גנב את 
כספו, אך אם לא יהיה כן – הרי זה סימן ברור שרק עלילה טפל על שכנו 

והיהודי נקי מכל אשמה.”
כששמע הרב את הרעיון הבין שכאן טמון פתח הישועה. הוא מיהר לגשת 
והציג בפניו את התחבולה המחוכמת. הלה התפעל מאוד מן  לבית השופט 
הרעיון והבטיח להשתמש בו ולהוציא את הצדק לאור. ואכן בשעת המשפט 
הציג השופט בפני הקהל את פסק הדין של יהונתן הקטן. חיש מהר הובאו 
מים רותחים לבימת השופטים, ותוך כמה רגעים חזו הכל עם מי הצדק ומי 
נשתחרר  והיהודי  כבד,  לעונש  ונשפט  המעשה  בכל  הודה  הנוצרי  השקרן. 

לביתו ומשפחתו לשמחת כל הקהל. ע”כ המעשה.
והנה בסוף פרשתן נכתבה המצווה של פדיון הבן, וכבר נהגו ישראל לעטר 
את התינוק בתכשיטי כסף וזהב לרוב, וגם מניחים על הטס צרורות של שומים. 
ונראה לבאר טעם הנחת השום בדרך צחות על פי הסיפור הנ”ל: כי ריח השום 
חריף וחזק, ועל ידו אפשר לברר בקלות אם אחד נכשל ח”ו בגניבה ולקח מן 

התינוק תכשיט שאינו שלו.
 )הגאון רבי מאיר צוויבל שליט”א – גל’ המאיר(

ארכיון 'עוז והדר'

ועל כך משבח הקב”ה את עם ישראל, ‘שלח חושך ויחשיך ולא מרו את 
ישראל  ועם  )תהלים קה, כח(, כלומר, למרות שהחושך שלט במצרים,  דברו’ 
יכול היה לברוח ולממש את רצונו ותאוותו לחיי חופש, לא המרו בני ישראל 

את פי ה’, ולא יצאו קודם זמנם.

מכת בכורות
התורה מספרת לנו, שאחר שהודיע משה רבינו לפרעה על מכת בכורות 
במקום:  רש”י  ופירש  לילה”,  פרעה  “ויקם  מצרים,  על  לבוא  האמורה 

“ממיטתו”. 
יבוא השואל וישאל: פרעה, שבמו עיניו ראה כיצד לא נפלה עד עתה 
מדברי משה רבינו אף מילה ארצה, וכל תשע המכות ש”הובטחו” למצרים 
התקיימו במדוייק, והנה הוא שומע עתה ממשה אזהרה מפורשת על מכה 
נוספת, החמורה מכולן, מכת בכורות, הממשמשת לבוא על ארצו, והולך 

לישון כאילו לא אירע דבר?!
הודעה  נתבונן עד כמה הדברים תמוהים. אם, למשל, היתה מתקבלת 
דרמטית על רעידת אדמה שתתרחש חלילה ביום פלוני ובשעה פלונית, הרי 
מי שהיה לובש פיז’מה והולך בשעה זו לישון על מיטתו - היה ראוי לאשפזו 

בבית חולים לחולי נפש. לא כן? 
וכיצד קורה דבר כזה שפרעה לא שת ליבו לאזהרה, למרות שלא היה 

ספק בליבו שהדברים יתממשו, והולך לישון כאילו לא אירע דבר?1
הגר”י גלינסקי: הקב”ה ברא את עולמו בהנהגה כזו שכאשר יש  ותירץ 
כוח קדושה הפועל בנושא מסויים, צריך להיברא כנגדו כוח של טומאה. כך 

הנהיג אדון הבריאה בבריאתו. 
כח הקדושה, בנידוננו, היה אצל אברהם אבינו, בנושא העקידה. כאשר 
אומרים לאדם שמחר הוא צריך להקריב לעולה את בנו יחידו אשר אהב 
לישון בלילה  יכול אבא שכזה ללכת  גבי המזבח, האם  ולשחוט אותו על 

שלפני השחיטה? האם יעלה בידו להירדם?
המזבח,  גבי  על  בנו  יצחק  את  להעלות  לאברהם  אומר  הקב”ה  והנה, 
והאבא הגדול הזה - המתאזר בבטחון מלא בבוראו ויודע שכל ציוויו הם 
ברחמים גדולים, והם באים לעולם אך ורק כדי להיטיב לפרט ולכלל - הולך 
לישון על מיטתו, והתורה מעידה על כך כנאמר: “וישכם אברהם בבוקר” 

)בראשית כב, ג(.

זה כח הקדושה של אברהם אבינו, המתעלם מכל ההרגשים הטבעיים 
כדי לעשות רצון בוראו, ולעומתו נברא כוח של טומאה אצל פרעה הרשע, 
שכאשר מודיעים לו על מכת בכורות, הוא מסוגל להפגין חוסר איכפתיות 
עד כדי כך שאין לו מה לעשות באותו לילה, רק לישון בשלווה על מיטתו.

והוסיף הגר”ח קנייבסקי זצ”ל, שמצינו מקרה נוסף עם רוח קדושה שכזו, 
את  מנענעים  הים  גלי  להישבר,  עומדת  הספינה  הנביא.  יונה  אצל  והוא 

נוסעיה מצד אל צד, והוא הולך לירכתי הספינה ו...נרדם.
הגר”י גלינסקי הוסיף לתת טעם על הנהגתם, הנראית לכאורה כתמוהה, של 
אברהם אבינו ויונה הנביא. כיצד היו מסוגלים לישון בלילה גם כאשר העולם 
שמסביבם רעש וגעש, אצל אברהם אבינו כתוצאה מהעקידה שניקבעה לו 

למחר, ואצל יונה הנביא בשל גלי הים שאיימו להטביע את הספינה?
על האדמו”ר הזקן מגור זצ”ל - בעל ה”אמרי אמת” - מסופר שכאשר 
לארץ  בדרכו  מבטחים,  חוף  אל  ההריגה  מגיא  השואה  בתקופת  הועבר 
ישראל, אבטחו את הנסיעה שני קציני גסטפו בכירים. אנשים שהיו ברכבת 
ההיא שאלו אותם ‘כיצד ייתכן שמצד אחד הינכם הורגים מיליוני יהודים 

ומן הצד השני אתם שומרים כאן על רבינע’ר יהודי’?
והקצינים, ימ”ש, השיבו ביבושת: ‘אל תשאלו אותנו שאלות כאלו. זו היא 

פוליטיקה גבוהה. קיבלנו הוראה מגבוה ואנחנו מבצעים אותה’.
ולא רוצים לדעת שום דבר. ההוראה  יודעים  ובמילים אחרות: הם לא 
הונחתה עליהם מלמעלה, מהדרגים הגבוהים ביותר, והם מחויבים לקיים 

אותה ככתבה וכלשונה, גם אם הם עצמם לא בדיוק מבינים מדוע ולמה.
להבדיל אלף אלפי הבדלות, גם אבות האומה הישראלית, אברהם אבינו 
ויונה הנביא, וכמותם כל הצדיקים ורועיו הנאמנים של העם היהודי, לא 
שאלו שאלות. גם הם התייחסו אל ציווייו והוראותיו של מלך מלכי המלכים 
מודיע  כשהקב”ה  ולכן  מכך,  יותר  והרבה-הרבה  גבוהה’,  ‘פוליטיקה  כאל 
לאברהם שמחר הוא צריך לשחוט את בנו ולהעלותו כעולה תמימה על גבי 
המזבח, אין לו כל שאלות, ובלילה שלפני כן הוא עולה על מיטתו ונירדם.

כך גם יונה הנביא. כל הרעש שסביבו אינו מעניין אותו כלל וכלל. זה 
לא נוגע אליו. הרי אין באפשרותו לסייע להצלת הספינה. ואילו לגבי עצם 
הסכנה שבה נתונים כל יושבי האונייה - אלה כבר חשבונות שמימיים של 
מי שאמר והיה העולם, שאין לאיש רשות להרהר אחריהם או לשַנותם, ולכן 

גם הוא, הנביא, יורד לירכתי הספינה ונרדם. 
)הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט”א – הגדת חשוקי חמד(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםח מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

האם פרשיות של תפילין הוכשרו רק 
בדיעבד מחייבות הודעה לקונה?

שאלה: סופר כתב פרשיות והתעוררה שאלה 
להודיע  חייב  אם   - בדיעבד  והכשיר  לרב  ושאל 

לקונה.

הסופר  שאם  בזה  שתלוי  נראה  תשובה: 
את  רק  אלא  עבורם  מיוחד  מחיר  דורש  אינו 
כיון  להודיעו,  חייב  אינו  בשוק  המקובל  המחיר 
שהפרשיות כשרים די בכך, וכך הנוהג שמוכרים 
פרשיות כשרים ע”פ דין, אבל אם הסופר מפורסם 
למומחה עד שמשלמים עבור פרשיות שלו יותר 
מהפשוטים בשוק חייב להודיע לו, ואם לא עושה 

כן הרי הוא גזלן. 

פרשיות  ממנו  דרש  הקונה  שאם  עוד  ונראה 
מהודרים דוקא, הנה שאלות אלו שצריך הוראת 
חכם וכגון שפסק להראותו לתינוק והראה לתינוק 
ששאר  ואף  מהודר.  מיקרי  דלא  נראה  והכשיר, 
כיון  מ”מ  ומהודר  נאה  הפרשיות  בכל  הכתב 
ופסק  להכשירו,  תינוק  ושאלת  הוראה  שצריך 
מהודר,  נקרא  לא  גופא  בזה  כשר,  שבדיעבד 
סימן  ב’  )בחלק  אחר  במקום  שביארתי  לפי  וביותר 
צריך  מדינא  שבאמת  הרמב”ם  לשון  דיוק  תק”ל( 

תינוק  ששואלים  ומה  בהם”  הקורא  כל  “שירוץ 
הוא לידע אם גם התינוק קורא כן, והיינו דהיכא 
כן,  גם  בתינוק  לן  מספקא  אכתי  ספק  אין  שלנו 
שצריך שגם הוא יקרא כן, אבל כשלא ברור לנו 
אם כל אחד קורא כן לא מועיל להראות תינוק, 
לדעת  שאם  פשוט  וזה  ע”ש.  הרמב”ם,  לדעת 
ובמק”א  מהודר(,  נקרא  לא  כשר  לא  הרמב”ם 
ביארתי שאדם שיש לו אתרוג נאה מאד רק שיש 
ספק בכשרותו, ולוקח גם אתרוג אחר פחות נאה 
אבל בלי ספק בכשרותו, גם מצות נאה לא קיים 
בראשון, דנראה שספק בכשרותו זה גופא חשיב 
לפ”ז  ודנתי  ואנוהו”,  אלי  “זה  במצות  גם  חסרון 
בהנהגת הגר”ח מבריסק זצ”ל שלקח אתרוג נאה 
ספק מורכב נאה כדי לקיים מצות הידור, ואחר כך 
נטל אתרוג כשר פחות נאה, וצ”ב שבספק מורכב 
אף דנאה כיון דיש ספק בכשרותו זה גופא חשיב 
שלוקח  כיון  מקום  דמכל  לומר  ויש  מהודר,  לא 

שניהם לא נחסר בהידור מצוה ואכמ”ל.

בגדים ומגבות שהשאירו אנשים 
במקוה ולא תובעים אותם לעולם 

שהשאירו  ומגבות  בגדים  דין  מה  שאלה: 
אנשים במקוה ולא תובעים אותם לעולם?

תשובה: נראה דבכגון דא אין יאוש בעלים, 
ואפילו בחפצים שאין בהם סימן, דכיון שהרגילות 
עד  במרחץ  שנמצאו  האבידות  להשאיר  היא 
שיחזור  עד  במרחץ  לקחתם,  הבעלים  שישובו 
אדם  לכל  להאמין  מקובל  מגבות  או  ובבגדים 

רמאים  שאין  שלו,  שזה  שיאמר 
מגבות  או  בבגדים  לזכות  הולכים 
מצוי  ע”כ  אחרים,  של  משומשים 
בשעה  כי  התייאש  שלא  הדבר 
בחזרה,  לקבל  עוד  חשב  שאיבד 
בדעתו  התיישב  כך  אחר  אם  ואף 
ולטפל  ולשוב  לטרוח  כדאי  שלא 
בו  לזכות  אפשר  אי  מ”מ  בו, 

שבאיסורא אתי לידיה. 

בכל אופן יעצתי לבעלי המקוה 
לכתוב מודעה בלשון המדובר ולתלותה בכניסה 
“אנו מודיעים  הלשון:  בזה  בולט  במקום  למקוה 
במקוה  שישאיר  מי  כי  המקוה  באי  לכל  בזה 
חפצים, ניתן לקבלם במקום פלוני, וישמרו עבורו 
רק חודש אחד, אם תוך זמן זה לא יתבעו אותו יהיו 

שייכים להנהלת המקוה”. 

ונראה שבזה יצאו ידי חובת הכרזה, כי כל מי 
שאבד לו דבר מה יודע מקומו שהשאירו במקוה, 
בעיר  לאבידות  המיוחד  הטוען  כאבן  ומשמש 
הקודש ירושלים, וכל שכן היכא שהשאירו בדרך 
הינוח ובא לדרוש את אבידתו ימצא אותו במקום 
המיועד לאבידות. ואף אם אחרי חודש לא ימצא, 
הלוא מעיקרא כל הנכנסים למקוה על דעת הכי 
נכנסים שמקנה מאז להם, ואף דאולי יש אנשים 
שלא קראו מודעה זו ולא ידעו, מ”מ רובם יודעים 
ואזלינן בתר רוב ]עיין סימן רנ”ט סעיף ג’[, ודי 

בכך כנלע”ד. 

קמ”ו  סי’  ח’  חלק  יצחק  במנחת  ראיתי  שוב 
מודעה  לתלות  שיש  לדינא  הכי  כן  גם  שמסיק 
כנ”ל ואחר הזמן עוברין החפצים לבעלות הנהלת 
לתקן  ראוי  וכן  חשש,  מכל  יוצאין  ובזה  המקוה, 
בכל מקוה ולתלות מודעה דמי שלא בא לקחת עד 
זמן מסויים יהיו שייכים החפצים להנהלת המקום 

ועל דעת כן נכנסים. 

הנכנס  כל  על  חלה  זו  מודעה  שתוכן  ונראה 
נכנס  דהלוא  המודעה,  ראה  לא  ואפילו  למקוה, 
לפי תקנות בית המרחץ וזהו מתקנותיה, ובודאי 
לא היה נמנע ליכנס גם אם היה יודע מהמודעה.

האם מותר להשתמש במטרייה 
שנשכחה אצלי ולא נמצא בעליה?

שאלה: אדם שהשאירו בביתו מטריה )פרסול, 
ולא  וידידים  אמברעלר בלע”ז( ודרש וחקר בקרובים 

מצא את בעליו, וכבר עבר למעלה משנה, ושואל 
מה עליו לעשות? 

תשובה: בש”ע ח”מ )רס”ז סעיף כ”א( כתב במצא 
תפילין שם דמיהן ורשאי להניחם, שדבר מצוי הוא 
לקנות בכל שעה, ולפ”ז נראה דהוא הדין מטריה 
שמצוי לקנותו בכל שעה דרשאי לשומו ולהחזיקו 
מטריה  לו  יקנה  אבידה  בעל  וכשיבוא  לעצמו, 
כמותו, המצויה בשוק, אבל בש”ך וט”ז שם נראה 

בתפילין  דוקא  הוא  ההיתר  שכל 
דמצוה וניחא ליה שימכרו משא”כ 
בשאר דברים, אבל בסמ”ע שם כתב 
דתפילין אין אדם רגיל להקפיד בו 
אבל  באחרות,  או  באלו  יוצא  אם 
לקנותו  שמצוי  אף  דברים  בשאר 
בו.  שרגיל  דבר  לאדם  חביב  מ”מ 
אף  מותר  יהא  דידן  דבנדון  ונראה 
דידעינן  דבגוונא  הש”ך,  לדעת 
בודאי דאין לו נפק”מ כלל בין חפץ 
שלו לחפץ אחר מודה הש”ך, אם כן 
הכא ודאי לא איכפת ליה במטריה שלו דוקא, ולכן 
מוצא האבידה ירשום לעצמו סוג המטריה שמצא, 
וכשהבעלים יתבעוהו ישיב להם כמוהו, ויכול מיד 

להשתמש בו או ליתנו לאחר. 

דאיתא  בבגדים  נחמיר  אם  שאפילו  ונראה 
בגמרא ב”ב )מו א( נתחלפו לו כלים בבית המשתה 
לא ישתמש בהם, היינו דוקא בבגדים מפני שאדם 
מקפיד על כליו אבל במטריה שאינו מקפיד על 
ישתמש  שאחר  מתנגד  הוא  אין  באחר,  השימוש 
בו, ובלבד שיקבל ע”ע המוצא לשלם לו ולקנות 
י”ב  המתין  שכבר  לאחר  והיינו  ממש,  בו  כיוצא 
חודש כמ”ש, וכעי”ז פסק בחת”ס חו”מ סי’ קכ”ב 
ויש  הואיל  טפי  חמיר  דשם  רק  תכשיטין,  בענין 
מקפידין על נזמיהן דוקא, ולכן כתב החת”ס שם 
קפידא  דליכא  בנד”ד  אבל  גדול,  בהן פחת  שאין 
ויכול  דמיהם  בפנקס  ירשום  דלכו”ע  נראה  כלל 
וכן ראיתי במנחת יצחק חלק ח’  להשתמש בהן, 

סי’ קמ”ו שהעלה כן לדינא. 

ונראה שהנוהג כן צריך לקבל ע”ע להאמין אפילו 
שהניח,  לו  דנדמה  ויטען  אחד  יבוא  שאם  בספק, 
היתה  אם  עין  בטביעות  המטריה  את  מכיר  והיה 
ברשותו ולא מוכרה, רק שאין המטריה לפניו, דדינו 
כת”ח שנאמן בטביעות עין, והיה מסכים להתחייב 
צריכים  אינם  שהבעלים  לו,  ולתת  מטריה  לקנות 
להפסיד בזה שמסר המטריה לאחר או מכרו, ועיין 
ברמ”א שם סעיף כ”ד די”א שאינו צריך בית דין, 
ויכול לשום ולקחתן באותו דמים, ונראה שבזמננו 
שהמחירים עולים מידי שנה בשנה המחירים עולים 
ראוי לקבל ע”ע לשלם ערך הראוי לקנות בשעת 
התביעה ואז יוצא בלי פקפוק. )ועיין בהגהות רע”א יו”ד 

קע”ג שאין כאן חשש ריבית(. 

נמצא למעשה בנידון דידן דאינו צריך להחזיק 
חודש  י”ב  המתין  אם  אלא  לעולם,  המטריה 
מוכרו,  או  לאחר  נותנו  יותר,  יביא  לא  שבודאי 
המטריה  ויתבע  אדם  יבוא  שאם  שיתחייב  ובלבד 

שיתן לו, דבכה”ג אינו מפסיד במכירתו מאומה. 

חפצים  נתחלפו  שאם  היום  המנהג  ומיהו 
חפצם,  להם  שיוחזר  מקפידים  אדם  בני  שאין 
בשל  משתמש  החפצים  ברוב  מאד  השכיח  דבר 
דתולה  ס”ב[  ר”ס  סימן  בערוה”ש  ]מובא  חבירו 
שכירות,  כדמי  הוה  ושימושו  בשלו,  שמשתמש 
שאין  נראה  פתק  שכתב  שאבד,  ידוע  אם  אבל 

להשתמש עד שישיבנו לבעלים.

ארכיון 'עוז והדר'

פוסק הדור הגאון רבי משה שטרנבוך שליט”א 
מח”ס תשובות והנהגות



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםט מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

קביעת מזוזה וחנוכת הבית
עבר להתגורר בבית חדש, אך דוחה  שאלה: 
את ‘חנוכת הבית’ עד שיסיים שיפוץ ואבזור הדירה 
כיאות. האם יכול אף לדחות את קביעת המזוזות 

כדי שיקבעם בחנוכת הבית. 

לקבוע  חייב  בבית,  גר  שכבר  כיון  תשובה: 
עד  מלהמתין  וחלילה  וחדר.  חדר  בכל  מזוזה 
שמתעכב  ויום  יום  שבכל  משום  הבית  לחנוכת 

מלקבוע מבטל מצות עשה של מזוזה. 

שמחת ‘חנוכת הבית’ אינה קשורה למזוזה, אלא 
עניינה הודאה לה’ על שחננו בדירה משלו. ועיקר 
ההודאה לה’ שמקיים מצוותיו ולא דוחה )ציוני הלכה 
- אבלות תפד(. ולכשיסיים כל ההכנות יעשה סעודת 

חנוכת הבית ויאמר מזמור שיר חנוכת הבית.

זמן קביעת מזוזה בהעברת דירה
לקביעת  נכון  היותר  הזמן  הוא  מתי  שאלה: 
הראשון,  החפץ  את  שהכניס  לאחר  מיד  מזוזה: 
או רק לאחר שסיים להכניס כל חפציו. ומה הדין 
כאשר מכניס חפציו ביום א’, ובא לדור רק למחרת.

תשובה: יקבע מזוזה רק לאחר שהכניס את 
“חובת  יט, א(  )סי’  לגור. כמבואר במג”א  ובא  כליו 
פטור  בתוכה,  דר  שאינו  זמן  וכל  היא,  הדר 
החפצים,  בהכנסת  שעסוקים  זמן  וכל  ממזוזה”. 

נחשב שרק מכשירים את הדירה למגורים.

ושמעתי ממו”ר מרן הגרי”ש אלישיב שמיד עם 
סיום הכנסת החפצים עד למחרת שבא לגור, אין 
משום  במזוזה,  החייב  האוצר’  ‘בית  נידון  הבית 
חפצים  ממנו  ולהוציא  להכניס  כשעשוי  שדווקא 
נידון כבית האוצר, כפי שבזמנם אחסנו בו עצים, 
ריהוט  בו  כשמכניס  ולא  ממושך  לזמן  ויין  שמן 

וכדו’ לצורך קבע בלא כוונה להוציאו משם. 

לגור,  שבא  קודם  המזוזה  את  קבע  אם  אמנם 
על  בהסתמך  בברכה,  ולקבעה  לשוב  צריך  אינו 
כיון  חדש  “בית  יא(  )ב,  מזוזה  במסכת  המבואר 

שגמרו חייב במזוזה” אף שאין פוסקים כמותו.

מחסן לשימוש פעמיים בשנה
דפנות  את  רק  בו  שמניחים  מחסן  שאלה: 
הסוכה וכיו”ב דברים שמוציאים ממנו רק פעמים 
פתח  דין  ומה  במזוזה.  חייב  האם  בשנה,  בודדות 
אחד  כאשר  אלו,  למחסנים  למעבר  המוביל 

השכנים משתמש במחסן למגורים. 

אלישיב  הגרי”ש  ממרן  שמעתי  תשובה: 
שפטור ממזוזה כמבואר לעיל שאינו נידון כבית 
בחודש  פעם  ויוצאים  נכנסים  אם  אמנם  האוצר. 

מתחייב במזוזה.

ובאשר לפתח המוביל למעבר למחסנים מעין 
אלו, רק השכן שמשתמש בו לדירה חייב במזוזה, 

פטורים  השכנים  שאר  ואילו 
“מזוזת  זה  אין  שאצלם  כיון 

ביתך”. 

שכל  בגג  אף  זה  וכעין 
דוד  בו  מניחים  רק  השכנים 
משתמש  אחד  ושכן  שמש 
במזוזה,  מחויב  הוא  רק  בו, 
הוא  במזוזה  שהמחייב  משום 
ולשכנים  כ’ביתך’  נידון  אם 
במעקה  אמנם  בית.  זה  אין 
שהמחייב  כיון  חייבים,  כולם 
הוא “מעקה לגגך” אך אם לא 
מקום  אינו  בגג  משתמשים 

שוב  בו,  שמשתמש  מי  כשיש  אך  ופטור,  סכנה 
נידון כמקום סכנה וכולם חייבים בבניית המעקה.

דירת חתן וכלה
רק  החדשה  בדירתו  לגור  שבא  חתן  שאלה: 
בליל הנישואין, האם יכול לקבוע את המזוזה כבר 

בשעה שמסדר את חפציו בדירה.

תשובה: עדיף לקבוע בשעה שנכנס לדור בה 
בליל הכלולות )כהמג”א הנ”ל(. אמנם אם טרחה היא 
יכול  מהחתונה,  כששב  מאוחרת  בשעה  לקבוע 
ובזה  חפציו,  שמכניס  בזמן  ארוחה  שם  לאכול 

ייחשב כמקום מגורים ויקבע המזוזה מיד.

בית הוראה
לקבוע  יש  הוראה’  ‘בית  בפתח  האם  שאלה: 

מזוזה בברכה.

תשובה: אין לברך בקביעתה, משום שדווקא 
י(  רפו,  דעה  )יורה  אומרים שחייב  יש  בבית המדרש 
האוכלים  התלמידים  משום  שהוא  הש”ך  וביאר 
וישנים שם )ואף בזה מסיק השלחן ערוך שלא לברך עליה(, 

בשונה מבית הוראה שאין בו תשמיש דירה.

)תשובות והנהגות  וכעין זה כתב הגר”מ שטרנבוך 
א, תכח( “בחנות או משרד שאין ישנים שם בלילה 

שנוהגים  כמו  ודלא  בברכה.  מזוזה  לקבוע  אין 
היום כשפותחים משרד, מזמינים ציבור לקביעת 

המזוזה ומברכים עליה”.

ברכה בעת אחיזת תיק התפילין
השחר  ברכות  לברך  מותר  האם  שאלה: 

כשמחזיק בידו את תיק הטלית והתפילין.

כן  מחמת  דעתו  מסיח  שלא  כיון  תשובה: 
א(  )צו,  ערוך  השלחן  שכתב  ומה  מותר.  מהברכה, 
גיבורים  המגן  כתב  כבר  בידו,  כשהם  יברך  שלא 
)שם( שמה שכתב “לא יאחזנו סתם, היינו בסתם בני 

אדם שאין מכוונים לבם על ידו”, אך כשלא מפריע 
לכוונתו, מותר. )שם סד(

השגחה על מבשלת נכריה
בכל  המטפלת  נכריה  שאלה: 
זקוקה  האם  הבית,  משק  ניהול 
בבישול  ובכללה  תמידית  להשגחה 
מן  “בשר שנתעלם  המאכלים, משום 
שנכנסים  כשיודעת  שדי  או  העין”, 

ויוצאים בכל עת.

“יוצא  הבית  בעל  אם  תשובה: 
ומותר.  כלל  שאלה  אין  ונכנס”, 
הקרוב  בזמן  ישוב  שלא  וכשיודעת 
 - מההחלפה  אינטרס  לה  ואין  לבית, 
לרמ”א אין לאסור, ולפוסקים כהשו”ע יש להחמיר 

בזה.

ביאור הדברים: נחלקו הרמ”א והמחבר )יורה דעה 
סג, א( האם חוששים שהוחלף בשר כשר בטריפה 

כשלא הושגח, אך גם אין חשש שהוחלף. למחבר 
חוששים, ולרמ”א כשאין חשש שהוחלף לא נאסר 
‘רווח’  לה  שאין  רק  שלא  להוסיף  ויש  הבשר. 
מההחלפה, אלא אם תיתפס בקלקלתה אף תאבד 

את מקום העבודה.

משום שמה שלא נכלל באיסור ]כגון בבישולי 
עכו”ם כשישראל הדליק את האש, למרות שאחר 
כך הנכרי בישל הכל אין בזה איסור כלל – יו”ד 
קיג, ז בהג”ה[ לא נאסר אלא במקרה שיש חשש 

ועניין לנכרי להחליף את הבשר.

לגבי בשר ללא חותם המונח במקרר וכדו’, אם 
בביקורו  שהיה  כפי  מקום  באותו  נשאר  הבשר 
הקודם, די בזה, כמבואר ברמ”א )סג, ב( “אם מצאו 
במקום שהניחו, המנהג להקל”. ואם חפץ שתוציא 
כשנכנסת  שיבדקוה  בזה  די  ותבשלו,  הבשר  את 

שאין עמה בשר וינעלו את הבית.

שליח נכרי למאכל בשרי
שהוזמנה  ארוחה  לאכול  ניתן  האם  שאלה: 
המשלוחן  כאשר  מהדרין,  בכשרות  ממסעדה 
נכרי ואין זה סגור בחותם בתוך חותם, כך שיכול 

להחליפו בבשר טריפה.

תשובה: השאלה נוגעת אף כאשר המשלוחן 
כמבואר  אסורות,  במאכלות  החשוד  ישראל  הוא 
לאכול  שהחשוד  ב(  קיט,  דעה  )יורה  ערוך  בשלחן 
אך  להחליף.  חשוד  הוא  אף  אסורים,  דברים 
מקום  את  להפסיד  ירא  שהוא  משום  להקל  יש 
העבודה באם יתברר שהחליף את ההזמנות. וכן 
הורו הגרש”ז אויערבאך )שבט הקהתי ג, רכח( והאגרות 
לבשר  לחוש  “אין  יד(  קסח,  ב  משה  )מסורת  משה 
נכרית  שמרטפית  כשנכנסת  העין  מן  שנתעלם 
לתוך ביתו, דאין סיבה בזמננו לחשוש לזה דלמה 

תרצה לשנות את בשרו”. 

ובמטעמי השלחן )סג( כתב שבשעת הדחק יש 
להקל  שכוונתו  ונראה  לדעת המחבר.  אף  להקל 

בהפסד מרובה או לצורך סעודת שבת.

הגאון רבי בן ציון הכהן קוק שליט״א
ראש בית הוראה הכללי ירושלים וגאב״ד מרכז פתח תקוה

ארכיון 'עוז והדר'



אֲשֶׁר  אֵת  בִּנְךָ  וּבֶן  בִנְךָ  בְּאָזְנֵי  תְּסַפֵּר  וּלְמַעַן 
הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם וְאֶת אֹתתַֹי אֲשֶׁר שַׂמְתִּי בָם 

וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה’ )י, ב(.
שיכנסו  זוכה  כראוי  ומגדלם  בניו  המחנך 
להתעלות  גם  ויוסיף  בלבו,  גם  הדברים 
אדם  בתולדות  שפירש  כמו  ה’,  בעבודת 
ד”ה  )בא  ע”ה  מאוסטרובצה  יהושע  ר’  להרה”ק 
א”י ולמען( על הפסוק ‘ולמען תספר באזני בנך 

שעל  ה’’,  אני  כי  ‘וידעתם  ומסיים  בנך’  ובן 
ידי חינוך ולימוד הבנים גם האבות בעצמם 
ענין  כי  ה’.  בידיעת  מעלה  מעלה  יתעלו 
חינוך  וכפי  הטהרה,  למידת  רומז  הידיעה 
טהרה  לתוספת  זוכים  ה’  לעבודת  הבנים 

המקרבת את האדם לידיעת ה’.

עתיד כלל ישראל תלוי בחינוך הבנים
ולהפריע  לבטל  פרעה  רצה  זה  ואת 
לחינוך הבנים כי ידע שכל קיום בני ישראל 

ולכן  ולמצוות,  לתורה  הילדים  בחינוך  תלוי 
ברוב רשעותו התנכל ביותר לתינוקות וגזר 
אין  גדיים  אין  אם  שהרי  ביאור,  להפילם 
תיישים )ב”ר מב ג(, וזכו התינוקות שמן השמים 
בעודם  מחסורם  לכל  ודאגו  אותם  הצילו 
תחילה  הקב”ה  את  שהכירו  והם  בשדה, 

בקריעת ים סוף.
אל  רבינו  משה  בדברי  אנו  מוצאים  כן 
הזקנים  לפני  הנערים  שהקדים  פרעה 
‘בנערינו ובזקנינו נלך בבנינו ובבנותינו’ )שמות 
י ט(, וגם אז ביקש פרעה ברוב רשעותו למנוע 

מהם מללכת בדרכי אבותיהם, ואמר למשה 
את  ואילו  ה’’,  את  ועבדו  הגברים  נא  ‘לכו 
ולמונעם  במצרים  להשאיר  ביקש  הקטנים 
ה’, עד שהכניע ה’ את ליבו במכת  מעבודת 
יחד  הקטנים  את  שילח  כרחו  ועל  בכורות 
להיות  זכו  הללו  והתינוקות  הגדולים,  עם 

ים  בקריעת  הבורא  את  שהכירו  הראשונים 
לתורה  הקטנים  בחינוך  תלוי  הכל  כי  סוף, 
ציווה  משם  ה’  וכשהוציאנו  שמים.  וליראת 
לספר וללמד לבנים והנכדים תורה ומצוות 
מעצת  בהיפך  ישראל  לבני  קיום  יהיה  ואז 

פרעה.

על ידי שיראו בניו את מעשיו הטובים 
ילמדו ממנו ויעשו כמעשהו

הנביא אומר )ישעיה כז ו( ‘הבאים ישרש יעקב 
תנובה’.  תבל  פני  ומלאו  ישראל  ופרח  יציץ 
ע”ה,  מבעלזא  אהרן  רבי  הרה”ק  לבאר  כתב 
ששאל אביו זי”ע הלא כתוב )במדבר יז כג( ‘והנה 
פרח מטה אהרן וגו’ ויוצא פרח ויצץ ציץ’ וגו’, 
כתיב  כאן  ומדוע  לציץ.  הוא  קודם  שהפרח 
האר”י  ‘יציץ ופרח’. ותירץ על פי מה שכתב 
כט  )דברים  בפסוק  נצבים(  תורה  )ליקוטי  ע”ה  הקדוש 
כח( ‘הנסתרות לה’ אלקינו’, שאהבת ה’ יתברך 

כי  אלוקינו,  לה’  רק  להיות  צריך  ויראתו 
האדם צריך להסתיר את עבודתו הפנימית, 
כדי שרק ה’ היודע תעלומות לב ידע האמת, 

ושום אדם אחר לא ידע. 
אך ‘והנגלות’ - מעשה המצוות צריך להיות 
הבנים.  שילמדו  כדי   - ולבנינו’  ‘לנו  בנגלה, 
של  ביאור  בתוספת  האריז”ל  דברי  כאן  עד 
הרה”ק מבעלזא. ממשיך רבי אהרן מבעלזא 
משגיחים  אינם  אשר  אנשים  וישנם  ואומר, 
על הבנים שלהם ללמד אותם תורה ומצוות, 
לימוד  מונים  אינם  המצוות  מוני  והלא 
אלא  מצוות,  לשתי  הבנים  ולימוד  התורה 
המצוה  מביאים  הם  התורה  לימוד  במצות 
לימוד  מצות  כי  וזאת,  לבניך’.  ‘ושננתם  של 
אלא  נשלמת  אינה  האדם  של  התורה 

כשלומד גם עם בניו.
יעקב’,  ישרש  ‘הבאים  בפסוק  הרמז  וזה 
יעקב אבינו  רוצים להשריש קדושת  כאשר 
בדורות הבאים. נצרך שיהיה ‘יציץ’ – האדם 
עצמו, כשיהיה בבחינת ‘יציץ’ שהיא מדריגה 
הטובים  מעשיו  על  ומורה  מפרח,  מאוחרת 
ועבודת ה’ יתברך שלו,  אז יתקיים בו ‘ופרח 
מעשיו  את  בניו  שיראו  ידי  שעל  ישראל’, 

הטובים ילמדו ממנו ויעשו כמעשהו.

כפי חינוך בניו זוכה אף הוא להגיע לידיעת ה’

מילתא דפליאה

כשעמל לספר לבניו ולהדריכם לעבודת ה’ זוכה לאריכות ימים
וּלְמַעַן תְּסַפֵּר בְּאָזְנֵי בִנְךָ וּבֶן בִּנְךָ אֵת אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם וְאֶת אֹתתַֹי אֲשֶׁר שַׂמְתִּי 

בָם וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה’ )י, ב(. 
בדברי המסורה מצינו כי פעמיים כתוב בתורה ‘ולמען’, האחד כאן ‘ולמען תספר 
באזני בנך ובן בנך וגו’ וידעתם כי אני ה’’, והשני ‘ולמען תאריכו ימים על האדמה’ 
)דברים יא ט(, ולרמז בא שכפי מה שעמלים לספר נפלאות לצאצאים ולחנכם כראוי, 

כן זוכים לאריכות ימים ושנים.
והותירך(  ד”ה  תבוא  )כי  משה  בתורת  סופר  החתם  דברי  פי  על  להוסיף  עוד  ואפשר 
שלכל אדם יש שליחות קצובה בעבודת ה’, וכיון שהשלים שליחותו הרי הוא ראוי 
הוא  אזי  ה’  לעבודת  ותלמידים  בנים  הוא מחנך  אם  העולם, אמנם  מן  להסתלק 
)דברים ל ט( ‘והותירך  זוכה לתוספת ימים ושנים כדי להוסיף וללמדם, וזהו שכתוב 
גם התלמידים בכלל  ]כי  והתלמידים  וגו’ בפרי בטנך’, שבזכות הבנים  ה’ אלקיך 
)שבהקדמת שו”ת  חותם  בפתוחי  גם  כתב  וכן  חיים.  ושנות  ימים  לתוספת  יזכה  בנים[ 
יו”ד( שמטעם זה רואים צדיקי הדורות שזוכים לאריכות ימים ושנים, אף  חתם סופר 

שבודאי השלימו בנערותם כל שליחותם בעולם הזה, אמנם כיון שרבים צריכים 
להם ללמוד מהם תורה ויראת שמים על מאריכים שנותיהם בעולם לצורך לימוד 

תורה לרבים.



ברזא דאח"ד

וַיֹּאפוּ אֶת הַבָּצֵק אֲשֶׁר הוֹצִיאוּ מִמִּצְרַיִם 
עֻגֹת מַצּוֹת כִּי לֹא חָמֵץ כִּי גֹרְשׁוּ מִמִּצְרַיִם 
עָשׂוּ  לֹא  צֵדָה  וְגַם  לְהִתְמַהְמֵהַּ  יָכְלוּ  וְלֹא 
עשו  לא  צדה  וגם  וברש”י  לט(.  )יב,  לָהֶם 
ישראל  של  שבחן  מגיד  לדרך.   - להם 
בלא  למדבר  נצא  היאך  אמרו  שלא 
צדה אלא האמינו והלכו הוא שמפורש 
בקבלה )ירמיה ב, ב-ג( זָכַרְתִּי לָךְ חֶסֶד נְעוּרַיִךְ 
בַּמִּדְבָּר  אַחֲרַי  לֶכְתֵּךְ  כְּלוּלֹתָיִךְ  אַהֲבַת 
מפורש  שכר  ומה  זְרוּעָה  לֹא  בְּאֶרֶץ 

אחריו קֹדֶשׁ יִשְׂרָאֵל לַה’ וגו’. 
בארץ  כבר  נתקיים  לבנים  סימן 
נפשם  ישראל  בני  שמסרו  מצרים, 
בלקיחת קרבן פסח שהוא יראתם של 
מצרים, כדאיתא בטור )או”ח סי’ תל(: שבת 
שלפני הפסח קורין אותו שבת הגדול, 
גדול,   נס  בו  שנעשה  לפי  והטעם 
]וכו’[  בעשור  מקחו  מצרים  שפסח 
ולקחו להם כל אחד שה לפסחו וקשר 
אותו בכרעי מטתו, ושאלום המצריים 
לשם  לשחטו  והשיבו  לכם  זה  למה 
פסח במצות השם עלינו, והיו שיניהם 
ולא  אלהיהן  את  ששוחטין  על  קהות 
שם  ועל  דבר,  להם  לומר  רשאין  היו 

אותו הנס קורין אותו שבת הגדול.
ב  )ירמיה  ואומר  מעיד  הכתוב  והרי 
אהבת  נעורייך  חסד  לך  ‘זכרתי  ב( 
בארץ  במדבר  אחרי  לכתך  כלולותיך 
נצא  היאך  אמרו  שלא  זרועה’,  לא 
בה’  האמינו  אלא  צידה  בלא  למדבר 
הליכתם  היתה  וכן  דברו,  אחר  והלכו 
שנה,  ארבעים  והנורא  הגדול  במדבר 
כיצד  הרהרו  לא  לארץ  בכניסתם  וגם 
והאומות  המלכים  כל  על  יתגברו 
מירושת  היה  כוחם  וכל  שם,  ששכנו 
האבות הקדושים שתהיה כל הנהגתם 
לעבוד  הבא  כי  הטבע,  מדרך  למעלה 
אין  התורה  את  ולקיים  יתברך  ה’  את 
לו דרך אחרת, אם לא במסירות נפש 

שלא על פי חוקי הטבע.

מצות פסח שקולה כתרי”ג 
מצוות

כי  פסח,  קרבן  של  חשיבותו  וזוהי 

כל  את  בתוכה  כוללת  הפסח  מצות 
מצוות התורה, מאחר שבה הכניעו את 
כוח עבודה זרה של מצרים כמאמרם 
ז”ל )שמות רבה טז ב( ‘משכו וקחו לכם’ )שמות 
מעבודת  ידיכם  משכו  כלומר  כא(,  יב 

כוכבים, וקחו לכם צאן ושחטו אלהיהם 
כי  והיינו  הפסח.  ועשו  מצרים  של 
לטלה  היתה  מצריים  של  עבודתם 
ובני ישראל שחטו אותו לנגד המצרים 
במסירות נפש, ומכוחה נכנסו בקבלת 
עול תרי”ג מצוות. רמז לדבר כי ‘פסח’ 
עולה  ח”ת  סמ”ך  פ”ה   - במילואו 
במספר תרי”ג, לרמז שכולל כל תרי”ג 
ובזה  ח(,  יג  בא  )פר’  יפות  ]פנים  מצוות 
פירש שם את האמור בהגדה של פסח, 
שהבן הרשע שהפקיע עצמו ממצוות 
הפסח הרי כופר בעיקר והוציא עצמו 
שהוציא  הדברים  ופירש  הכלל,  מן 
עצמו ממצות הפסח שהיא כוללת כל 
המצוות ולכן הוא ככופר בעיקר. וראה 
)פר’ תולדות כו כח( שפירש על פי  עוד שם 
כי  מכל’,  ‘ואוכל  אבינו  יצחק  דברי  זה 
היה  אבינו  יעקב  לפני  שהביא  הגדי 
וזהו  פל”ב(,  דר”א  )פרקי  פסח  קרבן  כנגד 
‘ואוכל מכל’ שהיה נכלל באכילתו כלל 
בדברי  הרמז  גם  וזהו  מצוות[,  תרי”ג 
נאכל  אינו  הפסח  מ”ח(  פ”ה  )זבחים  חז”ל 
אלא למנוייו, שיש למנות את ה’פסח’ 
במילוי אותיותיו כדי לעמוד על סודו 

המכוון כנגד תרי”ג מצוות. 
יתברך  מה’  וחרד  הירא  כל  לפיכך 
ונקיה בלב  וחפץ לעבדו עבודה תמה 
לפני  נאמן  כעבד  חפצה  ובנפש  שלם 
הרי  אביו,  לפני  המשרת  וכבן  אדונו 
הוא מקיים את כל מצוות ה’ במסירות 
נפש כפי הטבוע בנפש כל יהודי, וזהו 
היו  אשר  הקדושים  מהאבות  הלימוד 
מקיימים כל מצוות תורה אפילו שלא 
להשיג  זכו  ובנבואתם  עליהם,  הצטוו 
וביגיעה,  בעמל  ומצוותיה  התורה  כל 
בעיניהם  קלה  הייתה  לא  מצוה  ואף 
למסור  מוכנים  והיו  ממנה,  להיפטר 
התורה,  ממצוות  אחת  כל  על  נפשם 
ואפילו מצוה קלה שאין אנו מחויבים 

האבות  היו  עליה,  נפשותינו  למסור 
נפשם בעדה  בכל עת למסור  מוכנים 

אחר שזה כל חיותם בעולם.

עבד ה’ האמיתי נפטר מכל 
צרותיו

עבדות  עצמו  על  מקבל  כאשר 
הרי  אבותינו הקדושים  כדרך  שלימה 
עול  מוטות  מעליו  להסיר  שזוכה 
)תהלים  בהלל  אומרים  שכך  הגלות. 
פתחת  אמתך  בן  עבדך  ‘אני  טז(  קטז 

כי לעתים באים  ויש לפרש,  למוסרי’. 
לעורר  בכדי  יסורים  מיני  האדם  על 
אותו לעבודת ה’, ואם האדם מתעורר 
מעצמו לעבודתו יתברך שוב אין צורך 

להביא עליו יסורים. 
כט(:  ד  )דברים  החיים  באור  ]כמבואר 
שלא  הגם  תשובה  העושה  כנגד 
‘ובקשתם משם  נוגש, אמר  שמע קול 
הלבבות  שיתעוררו  אלהיך’,  ה’  את 
שיש  והגם  ‘ומצאת’,  אלהיהם,  לחיבת 
בסמוך  כאמור  חמורות  עבירות  בידך 
אף  וגו’  אחרים’  אלהים  שם  ‘ועבדתם 
ודי  כן פטורים אתם מהיסורין  פי  על 
תדרשנו  ‘כי  והטעם  התשובה,  לכם 
בכל לבבך’, שתשובה כזו היא תשובה 

שלימה בכל לב ובכל נפש[.
ועל פי זה יתבאר לשון הכתוב ‘אני 
נחלקים  כי העבדים  בן אמתך’,  עבדך 
לשני מינים, יש עבד שזה מקרוב הובא 
אל בית אדוניו ובכל שעה הוא מטכס 
עצה איך להימלט לחופשי. מאידך יש 
שפחה  היא  שאף  לאימו  שנולד  עבד 
שפחה  בן  שהוא  וכיון  האדון,  בבית 
חפץ  אינו  עבדים  משפחת  ומשפחתו 
יפנה  אשר  ובכל  לחורין  לצאת  כלל 

שם עבד עליו.
מאחר  הפסוק:  לשון  מבואר  בכך 
אין  עבדים  בן  כעבד  אמתך’  ‘בן  ואני 
בליבי שום מחשבה לפרוק מעלי עול 
כי  למוסרי’  ‘פתחת  כן  ואם  העבדות, 
אותי  ולקשור  לאסור  צורך  עוד  אין 
אבקש  לא  בלעדיהם  וגם  במוסרות, 

להשתמט מעול עבדותו יתברך.

ראשית אומתנו במסירות נפש
צִוָּה ה’  כַּאֲשֶׁר  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  וַיַּעֲשׂוּ  וַיֵּלְכוּ 

אֶת משֶֹׁה וְאַהֲרֹן כֵּן עָשׂוּ )יב, כח(.
גדולים  של  במשנתם  ראינו  ראו 
לקיים  השתוקקו  כמה  עד  וצדיקים 
דברי  מקיימים  שבכך  חכמים  מצות 
התורה’  את  ‘המכבד  באבות  התנא 
כולם  שכל  החכמים  את  שמכבד  בכך 
שהרה”ק  אש יוקדת של תורה. מסופר 
רבי אלימלך מליז’ענסק ע”ה שבת פעם 
העיר  מאנשי  ובהיפרדו  אחת,  בעיר 
לשוב לביתו הלכו כולם רגלי כברת דרך 
הרבי  נסע  שבה  המרכבה  אחר  ארוכה 
הראוי  כפי  ללוותו  כדי  אלימלך,  רבי 
המלוים  תמיהת  גדלה  ומה  לכבודו, 
ירד  אלימלך  שרבי  לפתע  כשהבחינו 
רגלי.  יחד  אתם  והולך  המרכבה  מן 
את  להם  הסביר  כך  על  כששאלוהו 
פשר התנהגותו התמוהה, שבראותו את 
גודל התלהבותם והשתוקקותם בקיום 
מצות כיבוד חכמים שהוא כבוד התורה 

רצה להתכלל עמהם במצוה רבה זו.
הרה”ק המהרי”ד מבעלזא  בכך מבאר 
על  למפרשים  שהוקשה  מה  ע”ה 
לכל  משה  ‘ויקרא  כא(  יב  )שמות  הנאמר 
זקני ישראל ויאמר אליהם משכו וקחו 
לכם צאן למשפחותיכם ושחטו הפסח’, 
בני  ויעשו  ‘וילכו  כח(  )פסוק  שם  ונאמר 
ישראל כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן 
כן עשו’, וקשה, הרי כבר אמר בתחילה 
‘וילכו ויעשו בני ישראל’ ומהי התוספת 
‘כן עשו’ שגם משה ואהרן עשו כאשר 
ציוה ה’ ]כפירוש שפירש רש”י: ‘כאשר 
ציוה ה’ את משה ואהרן’, להגיד שבחן 
של ישראל שלא הפילו דבר מכל מצות 
משה  אף  עשו’,  ‘כן  ומהו  ואהרן.  משה 
ואהרן כן עשו[, וכי יעלה על דעת אי מי 
שמשה ואהרן לא עשו כרצון ה’. חלילה 

מלומר דברים כאלו. 
כאשר  עשו  ודאי  ואהרן  משה  אלא 
רמות  בכוונות  זאת  ועשו  ה’,  ציוה 
מי  היה  ולא  להם  הידועים  ונשגבות 
גבוה  המצוה  בסודות  כמותם  שהשיג 
מעל גבוה. אך משראו את ההתעוררות 
ותשוקה  חשק  קיבלו  ישראל,  בני  של 
היו  שהם  אפילו  עמהם,  לעשות 
במדרגה הרבה יותר גבוהה, משה קיבל 



מילין יקירין

האבות  היו  עליה,  נפשותינו  למסור 
נפשם בעדה  בכל עת למסור  מוכנים 

אחר שזה כל חיותם בעולם.

עבד ה’ האמיתי נפטר מכל 
צרותיו

עבדות  עצמו  על  מקבל  כאשר 
הרי  אבותינו הקדושים  כדרך  שלימה 
עול  מוטות  מעליו  להסיר  שזוכה 
)תהלים  בהלל  אומרים  שכך  הגלות. 
פתחת  אמתך  בן  עבדך  ‘אני  טז(  קטז 

כי לעתים באים  ויש לפרש,  למוסרי’. 
לעורר  בכדי  יסורים  מיני  האדם  על 
אותו לעבודת ה’, ואם האדם מתעורר 
מעצמו לעבודתו יתברך שוב אין צורך 

להביא עליו יסורים. 
כט(:  ד  )דברים  החיים  באור  ]כמבואר 
שלא  הגם  תשובה  העושה  כנגד 
‘ובקשתם משם  נוגש, אמר  שמע קול 
הלבבות  שיתעוררו  אלהיך’,  ה’  את 
שיש  והגם  ‘ומצאת’,  אלהיהם,  לחיבת 
בסמוך  כאמור  חמורות  עבירות  בידך 
אף  וגו’  אחרים’  אלהים  שם  ‘ועבדתם 
ודי  כן פטורים אתם מהיסורין  פי  על 
תדרשנו  ‘כי  והטעם  התשובה,  לכם 
בכל לבבך’, שתשובה כזו היא תשובה 

שלימה בכל לב ובכל נפש[.
ועל פי זה יתבאר לשון הכתוב ‘אני 
נחלקים  כי העבדים  בן אמתך’,  עבדך 
לשני מינים, יש עבד שזה מקרוב הובא 
אל בית אדוניו ובכל שעה הוא מטכס 
עצה איך להימלט לחופשי. מאידך יש 
שפחה  היא  שאף  לאימו  שנולד  עבד 
שפחה  בן  שהוא  וכיון  האדון,  בבית 
חפץ  אינו  עבדים  משפחת  ומשפחתו 
יפנה  אשר  ובכל  לחורין  לצאת  כלל 

שם עבד עליו.
מאחר  הפסוק:  לשון  מבואר  בכך 
אין  עבדים  בן  כעבד  אמתך’  ‘בן  ואני 
בליבי שום מחשבה לפרוק מעלי עול 
כי  למוסרי’  ‘פתחת  כן  ואם  העבדות, 
אותי  ולקשור  לאסור  צורך  עוד  אין 
אבקש  לא  בלעדיהם  וגם  במוסרות, 

להשתמט מעול עבדותו יתברך.

ראשית אומתנו במסירות נפש
צִוָּה ה’  כַּאֲשֶׁר  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  וַיַּעֲשׂוּ  וַיֵּלְכוּ 

אֶת משֶֹׁה וְאַהֲרֹן כֵּן עָשׂוּ )יב, כח(.
גדולים  של  במשנתם  ראינו  ראו 
לקיים  השתוקקו  כמה  עד  וצדיקים 
דברי  מקיימים  שבכך  חכמים  מצות 
התורה’  את  ‘המכבד  באבות  התנא 
כולם  שכל  החכמים  את  שמכבד  בכך 
שהרה”ק  אש יוקדת של תורה. מסופר 
רבי אלימלך מליז’ענסק ע”ה שבת פעם 
העיר  מאנשי  ובהיפרדו  אחת,  בעיר 
לשוב לביתו הלכו כולם רגלי כברת דרך 
הרבי  נסע  שבה  המרכבה  אחר  ארוכה 
הראוי  כפי  ללוותו  כדי  אלימלך,  רבי 
המלוים  תמיהת  גדלה  ומה  לכבודו, 
ירד  אלימלך  שרבי  לפתע  כשהבחינו 
רגלי.  יחד  אתם  והולך  המרכבה  מן 
את  להם  הסביר  כך  על  כששאלוהו 
פשר התנהגותו התמוהה, שבראותו את 
גודל התלהבותם והשתוקקותם בקיום 
מצות כיבוד חכמים שהוא כבוד התורה 

רצה להתכלל עמהם במצוה רבה זו.
הרה”ק המהרי”ד מבעלזא  בכך מבאר 
על  למפרשים  שהוקשה  מה  ע”ה 
לכל  משה  ‘ויקרא  כא(  יב  )שמות  הנאמר 
זקני ישראל ויאמר אליהם משכו וקחו 
לכם צאן למשפחותיכם ושחטו הפסח’, 
בני  ויעשו  ‘וילכו  כח(  )פסוק  שם  ונאמר 
ישראל כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן 
כן עשו’, וקשה, הרי כבר אמר בתחילה 
‘וילכו ויעשו בני ישראל’ ומהי התוספת 
‘כן עשו’ שגם משה ואהרן עשו כאשר 
ציוה ה’ ]כפירוש שפירש רש”י: ‘כאשר 
ציוה ה’ את משה ואהרן’, להגיד שבחן 
של ישראל שלא הפילו דבר מכל מצות 
משה  אף  עשו’,  ‘כן  ומהו  ואהרן.  משה 
ואהרן כן עשו[, וכי יעלה על דעת אי מי 
שמשה ואהרן לא עשו כרצון ה’. חלילה 

מלומר דברים כאלו. 
כאשר  עשו  ודאי  ואהרן  משה  אלא 
רמות  בכוונות  זאת  ועשו  ה’,  ציוה 
מי  היה  ולא  להם  הידועים  ונשגבות 
גבוה  המצוה  בסודות  כמותם  שהשיג 
מעל גבוה. אך משראו את ההתעוררות 
ותשוקה  חשק  קיבלו  ישראל,  בני  של 
היו  שהם  אפילו  עמהם,  לעשות 
במדרגה הרבה יותר גבוהה, משה קיבל 

תורה ואהרן גם הוא זכה שדיבר אתו ה’, 
אבל לא הסתפקו בכך אלא השתוקקו 
מצוה  כי  ישראל,  כלל  בתוך  להיכלל 
בה  יש  יחדיו  ישראל  בכלל  הנעשית 
כח עצום ונשגב ]כך פירש הרה”ק רבי 
וילכו  ד”ה  בא  קדש  )מדבר  ע”ה  מבעלזא  שלום 
המצוה  היתה  פסח  קרבן  מצות  ויעשו(: 

ביציאתם  ישראל  שקיימו  הראשונה 
ממצרים, וכיון שלא הורגלו במצוות לא 
ידעו לעשות מצוה בשלימות בקדושה 
שיעשו  כולם  הסכימו  כן  על  וטהרה, 
מצוה זו ‘כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן’, 
המצוה  בעשיית  מכוונים  שהיו  כלומר 
מעשה  כוונת  עם  ה’  לפני  שתעלה 
בודאי  שהם  ואהרן,  משה  של  המצוה 
אמרה  ולכן  בשלימות.  המצוה  עשו 
היינו  כן עשו’  ואהרן  ד’אף משה  תורה 
שגם הם עלה בדעתם איך לקיים מצוה 
מכוונים  והיו  בשלימות  זו  ראשונה 
של  המצוה  מעשה  עם  להכלל  עצמם 
כלל ישראל, דמצוה שנעשית ע”י כלל 

ישראל היא בודאי בשלימות[.

בכל מצוה יש אמונה וכבוד 
חכמים שלא היו למשה ואהרן 
לפיכך כללו עצמם עם ישראל

ע”ה  אלימלך  ברבי  המסופר  פי  ועל 
מבואר התירוץ ביתר עומק, שהנה בכל 
מצוה שהאדם מקיים מלבד עצם קיום 
אמונת  מצות  גם  בזה  נכללת  המצוה 
יסוד  שהיא  עליה  שציוה  יתברך  ה’ 
נכללת בה מצות  כן  וכמו  כל המצוות, 
אמונת חכמים, שכן חכמי ישראל מסרו 
לדור  מדור  המצוה  קיום  אופן  את  לנו 

עד משה רבינו ע”ה מפי הגבורה. 
כאשר  ישראל  בני  ויעשו  ‘וילכו  וזהו 
להגיד  אהרן’  ואת  משה  את  ה’  צוה 
שבחן של ישראל שלא הפילו דבר מכל 
מצוות משה ואהרן, והיינו שבני ישראל 
לא שמעו בעצמם מצוה זו מפי הגבורה 
עליה  שנצטוו  ואהרן  למשה  האמינו 
מפי הקדוש ברוך הוא, ונמצא שנכללו 

ואמונת  ה’  אמונת  גם  זו  מצוה  בקיום 
חכמים. אמנם משה ואהרן לפי ששמעו 
מצוה זו מפי הגבורה חסר להם החלק 
המצוה,  שבקיום  חכמים  אמונת  של 
ישראל  כל  בתוך  עצמם  כללו  לפיכך 
אמונת  מתוך  גם  זו  מצוה  שקיימו 
חכמים, וזהו ‘כן עשו’ אף משה ואהרן כן 
עשו, פירוש על ידי התכללות נחשב גם 
למשה ואהרן שקיימו את המצוה בשני 

הפרטים באמונת ה’ ובאמונת חכמים.
• • •

עוד יש לפרש בענין אחר עפ”י הידוע 
יוכל  שאדם  שכדי  וסופרים  מספרים 
להשאר בדרגת הקדושה יש לו להיות 
מוסיף והולך כל זמן ועת, כמו שכתוב 
)תהלים קיט א( ‘אשרי תמימי דרך ההולכים 

בתורת ה’’, ‘אם בחוקותי תלכו’ )ויקרא כו ג(, 
)תהלים  החיים’  בארצות  ה’  לפני  אתהלך 
קטז ט(, ‘מתהלך בתומו צדיק אשרי בניו 

כל  בדרך  הולך  ‘אנכי  ז(,  כ  )משלי  אחריו’ 
א’  )מלכים  לאיש’  והיית  והתחזקת  הארץ 
)בראשת  ב ב(, וכן מצינו בחנוך שנאמר בו 

ובנח  את האלהים’,  חנוך  ‘ויתהלך  כד(  ה 

שנאמר בו )שם ו ט( ‘את האלהים התהלך 
נח’, ועל כולנה אבי האומה הישראלית 
כאשר  אברם  ‘וילך  ע”ה  אבינו  אברהם 
‘כאשר  וברמז  ד(,  יב  )שם  ה’’  אליו  דיבר 
מדרגה  הולך  להיות  ה’’  אליו  דיבר 

לדרגה. 
בני  ויעשו  ‘וילכו  וזהו שאמר הכתוב 
ישראל כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן 
נכפלו  מדוע  כך  על  שעמדו  עשו’,  כן 
הדברים ונאמר ‘כן עשו’, ועל פי דרכנו 
עשו’  ‘כן  לומר  שבא  שהכונה  למדנו 
על הענין הנוסף על עצם עשייתם את 
המצוה, שהם עשו וקיימו את ההליכה 

וההוספה מחיל אל חיל.
מצוה’  גוררת  ש’מצוה  מצינו  ולכן 
צריך  המצוה  השפעת  שתשאר  שכדי 
להמשיך לעוד מצוה, והמצוה מסייעת 
וכך  נוספת  מצוה  וגוררת  לאדם  לו 
יהיה לקדושת המצוה מקום של קבע. 
שחי  באהלך’  יגור  ‘מי  שמקיים  והאדם 
הקבועה  לקדושה  שזוכה  כגר,  בעולם 
בו, צריך להיות מוסיף והולך כדי שאכן 

תשאר בו הקדושה.  יצא לאור ע"י מכון אור לישרים 
 © כל הזכויות שמורות

אין להעתיק או לצטט ללא אישור 
מפורש בכתב ממכון אור לישרים

משה ואהרן כללו עצמם יחד עם כל ישראל



פניני ‡ור החיים

‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

ובחר˙ בחיים

המ˘ך בעמו„ ‚' ◄

המ˘ך ב˘בוע הב‡

ב‡ור החיים
˙ול„ו˙ רבנו ה˜'

פר˜ ˘לי˘י: בסערו˙ הימים
וי˜ם מלך ח„˘: מול‡י ‡יסמ‡עיל

עלה  כסאו  על  פתאומי,  באופן  ראשיד  המלך  מת  תל"ב,  בשנת 
אחיו, יורש העצר, מולאי איסמעאיל, שישב עד אז במקנס.

כעת  נשמו  ראשיד,  מולאי  אחיו  תחת  רבות  שסבלו  היהודים 
לרווחה. איסמעאיל לא הגיע עם רקע של שנאת יהודים. אדרבה, 
הרבה מאד מהם נמנו על אנשי סודו ועושי דברו. עוד בחיי אחיו 
התגורר מולאי איסמעאיל במקנס, ושימש כמושל העיר וגלילותיה 
צפרו סאלי וראבאט, וגם אז היה יחסו אל היהודים מצוין, ואיפשר 
עזבו  רבים  שיהודים  כך  כדי  עד  ההן  הקהילות  של  פריחתן  את 
מקנס.  בגלילות  להתגורר  ובאו  מרוקו,  שבשאר  קהילותיהם  את 
עובדה שהעצימה כמובן את פריחת מקנס וצפרו, סאלי וראבאט 

עוד יותר.
כעת, עם התמנותו למלך מרוקו, הפך איסמעאיל את עירו מקנס 
פאס.  המסורתית  הבירה  של  במקומה  מרוקו,  של  הבירה  לעיר 
מרוקו  יהודי  של  העסקני  הכובד  מרכז  גם  עבר  זאת  בעקבות 
למקנס, ובה ובגלילותיה התגוררו ה"נגידים", שמטבע הדברים היו 
באי-כח היהודים בפני השלטון. השפעתם היתה רבה גם על גויי 
הארץ, בזכות הקשרים הטובים שהיו להם עם המלך ומנגנון החצר 

שלו.
איפוא  שנות שלטונו הראשונות של מולאי איסמעאיל התאפיינו 
ובמקנס  בכלל  במרוקו  היהודית  הקהילה  של  מחודשת  בפריחה 
ההם  בימים  במרוקו  והתעשייה  המסחר  רוב  בפרט.  וגלילותיה 

נשלטו בידי היהודים, והם זכו לעושר וכבוד, שלוה השקט ובטח.
עד  ההם,  בשנים  ואושר  בעושר  פרחה  במרוקו  היהודים  קהילת 
כדי כך שאף בעת מגפת הדבר של שנת תל"ח, הרעב הגדול שבא 
אחריה, והיוקר המאמיר בעקבותיו, נפגעו היהודים בצורה אפסית, 

יחסית לכלל האוכלוסיה: 
"בשנת תל"ח עד שנת ת"מ היה דבר כבד מאד עד שהיו מתים 
כ"ד  יום  בכל  היהודים  וברחוב  אלף.  יום  בכל  במדינה  בפאס 
לרוב  היהודים  אך  ויוקר  רעב  גם  היה  ואח"כ  בערך.  נפשות 

עושרם לא הרגישו ביוקר..."

הפך לבם ל˘נו‡ עמו
את  לבסס  החל  המלוכה,  לכס  איסמעאיל  מולאי  של  עלותו  עם 
את  הרחיב  שנה,  כעשרים  שנמשך  בתהליך  אט,  אט  שלטונו. 
מלכותו עד שפרש את מרותו המלאה על מרוקו כולה. הוא היה 
המלכים  כאחד  ונודע  אויבים,  פני  חנן  שלא  במיוחד  אכזר  מלך 
האכזריים במיוחד בהיסטוריה העולמית כולה. מאידך, נודע לימים 
שהצליח  שבהם,  החזק  לא  אם  מרוקו  שבמלכי  החזקים  כאחד 
לבסס את מרוקו, לייצב בה את השלטון ולהצעיד את ארצו קדימה.

אפס, בחצי ימי מלכותו התקיים בו במולאי אסמאעיל מה שאמר 
הכתוב על פרעה ועמו: "הפך לבם לשנוא עמו, להתנכל בעבדיו!" 
ויחסו אל היהודים השתנה מן הקצה אל הקצה. הוא החל להציק 
להם ולרדוף אותם ויחסו הרע אליהם הלך והתגבר, הלך והחמיר 
ככל שנקפו השנים. היו אלו שנות שבר גדול ליהודי מרוקו, שכבר 
נוחות,  לחיי  והתרגלו  ושגשוג,  רווחה  שנות  לכמה  סוף  סוף  זכו 

והנה שוב נהפך עליהם הגלגל לרעה.
כבר בשנת ה'ת"נ, ח"י שנים אחרי עלותו למלוכה, וכמעט במקביל 
מולאי  התנכל  מרוקו,  גלילות  כל  על  המוחלט  שלטונו  להחלת 
איסמאעיל ליהודים הדרים בכפר "צאר בן משעאל" הסמוך לעיר 
ר'  מלפנים,  תאזא  של  היהודי  מושלה  של  על שמו  ונקרא  תאזא 
יהודי  כל  את  לגרש  הורה  איסמאעיל  מולאי  משעאל.  בן  אהרן 
הכפר, בהם משפחות שהתגוררו בו עשרות בשנים, ולנשלם מכל 

רכושם. 

בס"ד, גיליון שמ"ז | פרשת בא | תשפ"ו

למען יאמינו
נְךָ אֵת  אָזְנֵי בִנְךָ וּבֶן בִּ ר בְּ סַפֵּ וּלְמַעַן תְּ

מִצְרַיִם וְאֶת אֹתֹתַי  י בְּ לְתִּ ר הִתְעַלַּ ֶ אֲשׁ
י אֲנִי ה': (י ב) ם כִּ י בָם וִידַעְתֶּ מְתִּ ר שַׂ ֶ אֲשׁ

שפרעה  העונשים  את  בתורה  קוראים  כשאנחנו 
קיבל על מעשיו הרעים, מרחפת ברקע תחושת 

נקם, ק-ל נקמות השם ק-ל נקמות הופיע.
והמצרים,  פרעה   עשיתם,  רעים  מעשים  כאלו 

כעת תקבלו את העונש שלכם.
שהמכות  אותנו  מלמד  הקדוש  החיים  האור 
בכלל  נועדו  לו,  הגיעו  כמובן  והן  קיבל,  שפרעה  

כדי…
שהאמונה תתחזק בלב שלנו! של עם ישראל!

שיגרתי,  לא  ומאוד  מוזר  משהו  רואה  כשאדם 
המראה נחרט בזכרונו.

מכות,  עשר  קיבל  הרשע  שפרעה  העובדה 
מכמה  מורכבת  הייתה  מכה  שכל  חז"ל  וכדברי 
וכמה מכות, אסון על אסון על אסון, זה לא דבר 

שרואים כל יום.
חריגות  עצמם  המכות  היו  העונש,  עצם  מלבד 
נחילים  לדם,  נהפכים  המים  מידה,  קנה  בכל 
וכן  הארץ,  את  מציפים  צפרדעים  של  עצומים 
באופן  שולט  שהשם  שהראו  המכות  בשאר 
מוחלט בכל הבריאה, כל אלו יש בכוחם לחרוט 
בהשם  האמונה  את  ולחזק  בלבנו,  הדברים  את 

בתוך לבנו.
וכלשונו של האור החיים הקדוש: כי אין תכלית 
נקמה  לעשות  בקרבו  האותות  בהבאת  הכוונה 
בפרעה, אלא לחזק האותות שהם עיקר האמונה 

בלב ישראל!
למען תספר באוזני בנך – וידעתם כי אני השם!

השראת השכינה
רָאֵל לֵאמֹר  ל עֲדַת יִשְׂ רוּ אֶל כָּ בְּ דַּ

ה  ה וְיִקְחוּ לָהֶם אִישׁ שֶׂ עָשֹׂר לַחֹדֶשׁ הַזֶּ בֶּ
יִת: (יב ג) ה לַבָּ לְבֵית אָבֹת שֶׂ

אפשר להתייחס למצוה כמו פקודה, ה' אמר לנו 
לעשות כך וכך ואנו מקיימים את דבריו.

זה נכון. אבל יש במצוות מימד עמוק הרבה יותר.
מצוות מקשרות אותנו לקב"ה.

התורה,  את  לוקחים  אתם  אם  לנו  אומר  הקב"ה 
התורה  עם  יחד  השכינה.  להשראת  זוכים  אתם 

'קחו אותי עמכם'.
הראשונה  במצוה  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
הדבר  את  התורה  לנו  מרמזת  ישראל,  שנצטוו 

הזה.
'דברו אל כל עדת בני ישראל לאמור,

ויקחו ל ה ם  א י ש  שה לבית אבות, שה לבית'.
אבות', הייתה  לבית  שה  'ויקחו  כתוב  היה  לו 
ההוראה מובנת. על בני ישראל לקחת שה לבית 

אבות.
איש' וכו',  ויקחו 'להם  הנוספות  המילים  שתי 
שבקיום  העצומה  המעלה  את  לנו  מרמזות 

המצוות:
השראת  לכם  תהיה  המצוות,  את  תקחו  אם 
מקומות  בכמה  נקרא  שהקב"ה  וידוע  השכינה, 

'איש', כמו 'ה' איש מלחמה'.
'ויקחו', אלא לקיחה גדולה ועצומה יש  לא סתם 

כאן. להם-איש, תהיה לכם השראת השכינה!

סגולה לבנים
עֲבוּר  יּוֹם הַהוּא לֵאמֹר בַּ דְתָּ לְבִנְךָ בַּ וְהִגַּ

צְרָיִם: (יג ח) צֵאתִי מִמִּ ה ה' לִי בְּ זֶה עָשָׂ
בליל הסדר חובה על האדם לומר את ההגדה.

'והגדת  היא  בתורה  הכתובה  המצווה  אמנם 
בנים,  לו  אין  'אם  להלכה  נפסק  כבר  אך  לבנך', 
אשתו שואלתו. ואם לאו – הוא שואל את עצמו'.
אומר האור החיים הקדוש, ברכה גדולה טמונה 

בקיום מצוה זו:
בעניין,  האמורה  הגדה  יגיד  אם  לבנך!    – והגדת 

יזכהו השם שיגיד לבנו.
 - 'לבנך'  זה,  בזכות  ההגדה.  את  תאמר  'והגדת', 

תזכה לומר לילדיך.
אכן, סגולה גדולה המובאת בדברי האור החיים 
הקדוש, להביא ישועות לממתינים להיפקד בזרע 

של קימא.

לשם שמים
אֲלוּ  ְ שׁ ה וַיִּ ֶ דְבַר מֹשׁ רָאֵל עָשׂוּ כִּ וּבְנֵי יִשְׂ
מָלתֹ:  לֵי כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב וּשְׂ צְרַיִם כְּ מִמִּ

(יב לה)
הנכספת.  הדרגה  זו  שמים,  לשם  מצוה  לעשות 
לא לשם כבוד, לא לשם התפארות, אלא כי כך 

ציווה הקב"ה.
אשר קדשנו במצוותיו – וצונו.

במצוות שיש בהם הנאה, המשימה קשה פי כמה. 
גסה,  אכילה  לשם  לא  אבל  פסח,  קרבן  תאכל 
רק לשם שמים. וכך בשאר המצוות שיש הנאה 

בקיומם.
מאת  איש  'וישאלו  נצטוו  במצרים,  ישראל  בני 
זהב'.  וכלי  כסף  כלי  רעותה  מאת  ואשה  רעהו 

ואכן הם עשו זאת.
ובאיזו כוונה הם עשו זאת?

אומר האור החיים הקדוש: הבה נדייק בפסוק.



כסף כ˘ר
לתת  זצ“ל  סופר  החתם  מרבינו  כשביקשו 
אלגאזי,  יו“ט  רבי  הגאון  של  לספרו  הסכמה 
הסכמה  כתב  הוא  זצ“ל,  אלגאזי  המהרי“ט 
נפלאה בה הוא מפליג בשבחו כגאון עולם. בין 
הדברים הוא כתב ”מכירו הייתי לשעבר בהיותו 
תק“מ,  לשנת  קרוב  בפרנקפורט  ציון  שליח 
סופר  החתם  המשיך  מכבודו“,  האירה  והארץ 
שהוא  הרב  הכבוד  שלמרות  עוד  עליו  וכתב 
לו  הראוי  הכבוד  לחצי  הגיעו  לא  ”עדיין  נחל: 
לפי הנראה מחיבור זה כי הפליא לעשות הגדיל 
נראה  לא  למלך  משנה  חיבור  מיום  תושיה. 

כחיבור זה!“
אלו הם דברים נפלאים. אבל מה בדיוק הייתה 
כוונת החתם סופר כשהוא אומר שהוא הכיר את 
המהרי“ט אלגזי כשהוא היה שליח בפרנקפורט. 
פי  שעל  לדעת  חשוב  שם?  היה  בדיוק  מה 
מאד  צעיר  היה  סופר  שהחתם  יוצא  החשבון 
בפרנקפורט,  אלגזי  מהרי“ט  של  ביקור  באותו 

אז מה בדיוק הוא ראה והכיר שם?
מפי השמועה מספרים שהביקור היה ב‘פרשת 
יצא  אלגזי  מהרי“ט  תקל“ז,  שנת  של  בא‘ 
 – הרש“ש  רבינו  של  בשליחותו  לפרנקפורט 
רבי שלום שרעבי זצ“ל, כדי לאסוף כסף למען 
שם  התקבל  הוא  ואכן  ירושלים,  ועניי  חכמי 
בכבוד רב על ידי רבה של העיר הגאון הקדוש 

רבי נתן אדלר זצ“ל.
באותה שבת של פרשת בא, במהלך ליל שבת, 
”וַיֹּאמֶר  הפסוק:  את  השמיע  אדלר  נתן  רבי 
 ֹמֹשֶׁה כֹּה אָמַר ה‘ כַּחֲצֹת הַלַּיְלָה אֲנִי יוֹצֵא בְּתו
”כחצות  ונאנח:  ושוב  שוב  חזר  והוא  מִצְרָיִם“, 
הלילה“, כשאף אחד מהסובבים אינו מבין מה 
והשמיע  הוסיף  שאף  אדלר,  נתן  רבי  כוונת 
בסערה  שעלה  אליהו  אודות  שונים  פסוקים 
עברו  אלוקים.  לחרדת  המקום  ויהי  השמימה, 
הובנה  אדלר  נתן  רבי  של  וכוונתו  ימים  כמה 
הודיע  מירושלים  שהגיע  בהול  מכתב  היטב: 
בחצות  שבט,  י‘  יום  בא,  פרשת  שבת  שבליל 
הלילה עלתה נשמתו של רבינו הרש“ש - רבי 
שלום שרעבי, בסערה השמימה. אז הובן שרבי 
יתבקש  הלילה  בחצות  כי  הרגיש  אדלר  נתן 

הרש“ש בישיבה של מעלה.
אלגזי  למהרי“ט  שנודע  לפני  עוד  שבת,  אחרי 
מפטירת רבו, נערכה מגבית גדולה בפרנקפורט, 
וכל תושבי פרנקפורט תרמו כסף רב להחזקת 

הישוב היהודי בירושלים. 
ביקש  בהצלחה  הוכתרה  שהמגבית  לאחר 
סופר  והחתם  בדרכו,  להמשיך  אלגזי  מהרי“ט 
שהיה כאמור בחור צעיר התלווה אליו לכברת 
אלגזי אל  פונה מהרי“ט  דרך. במהלך הנסיעה 
החתם סופר ומוציא מעטפה גדולה אותה קיבל 
מאחד העשירים בפרנקפורט, שמו של העשיר 
פונה  ומהרי“ט אלגזי  היה כתוב על המעטפה, 
הכסף  את  שיחזיר  ממנו  ומבקש  סופר  לחתם 
לאותו עשיר: חלילה לי מלהנות מהכסף הזה, 
בני  עבור  מאוד  חשוב  סכום  שכל  למרות 
ירושלים, אבל מהכסף של העשיר אני לא רוצה 

להנות. תחזיר אותו לעשיר.

החתם סופר לקח את המעטפה וחשב לעצמו: 
הרי מהרי“ט אלגזי הוא אורח בעיר, אין לו מושג 
מי הוא כל אחד שהביא לו את הכסף. מה בדיוק 
יש לו נגד האדם המסוים הזה שהוא לא הסכים 

לקחת ממנו כסף? 
המהרי“ט אלגזי שראה והרגיש את המחשבות 
לו מיד: אני באמת לא  של החתם סופר, אמר 
הזה  שהכסף  הרגשה  לי  יש  אבל  אותו,  מכיר 

הוא לא כסף טהור.
או אז נענה אדם אחר מהמלווים ואמר למהרי“ט 
אלגזי: רבי! רוח הקודש נזרקה בכם! אכן עשיר 
מלוה  שהוא  רק  לא  בריבית,  מלוה  הוא  זה 
לגויים הוא גם מלוה ליהודים, וכבר כמה וכמה 
פעמים שרבני העיר פרנקפורט התרו והזהירו 
– הוא  ליהודים  אותו שיפסיק להלוות בריבית 
מדובר  אכן,  הגרועים.  במעשיו  והמשיך  סירב 
בכסף לא טהור – כסף של ריבית, כסף שאין לו 

את הזכות להתעלות לקדושה ולמצוה.
זו הייתה כוונת החתם סופר במה שכתב ”מכירו 
בפרנקפורט  ציון  שליח  בהיותו  לשעבר  הייתי 

קרוב לשנת תק“מ, והארץ האירה מכבודו“.


והסיפור הנפלא שבו מהרי“ט אלגזי סירב לקחת 
אותנו  מוליך  קדושות,  למטרות  כשר  לא  כסף 
החיים‘  ה‘אור  רבינו  ששואל  עצומה  לשאלה 

הקדוש זיע“א בפרשת השבוע, פרשת בא.
משה רבינו אומר לפרעה הרשע: ”גַּם אַתָּה תִּתֵּן 

בְּיָדֵנוּ זְבָחִים וְעֹת וְעָשִׂינוּ לַה‘ אֱהֵינוּ“ (י כה).
שואל רבינו האור החיים הקדוש, והמילים שלו 
נוקבות ביותר: ”קשה! איך שאול ישאל עבד ה‘ 
פיו  הרים  וטמא אשר  בזוי  זבחי אלהים מאיש 
החפץ  נכרי?  היותו  על  נוסף  ישראל?  בקדוש 

לה‘ בזבח רשעים?
יתכן שמשה רבינו מבקש מפרעה הרשע  איך 
בהמות לקרבנות לה‘? מה פשר הבקשה הזו? 
הרי מדובר כאן באיש בזוי וטמא, והוא גם גוי 

ורשע, האם הקב“ה רוצה ממנו קרבנות?
צדקה  לקחת  הסכים  לא  אלגזי  המהרי“ט  אם 
הרגיש  הוא  כי  בפרנקפורט  עשיר  מאותו 
שמדובר בכסף לא טהור, איך משה רבינו עוד 

מבקש בהמות מפרעה הרשע?
החיים  האור  של  שאלתו  עצומה,  שאלה  זו 

הקדוש.
משה  שבאמת  מתרץ,  הקדוש  החיים  והאור 
רבינו דייק מאד בלשונו, הוא לא אמר ”גַּם אַתָּה 
אֱהֵינוּ“,  לַה‘  לעשות  וְעֹת  זְבָחִים  בְּיָדֵנוּ  תִּתֵּן 
”אלא ”וְעָשִׂינוּ לַה‘ אֱהֵינוּ“, כלומר, אתה פרעה 
טהורות,  ובהמות  כבשים  מתנות,  בידנו  תתן 
והם יהיו שלנו, וכך אנחנו נעשה מהם כבר לה‘ 
לא  עצמנו.  לצורך  מאתנו.  בעבורנו,  אלהינו, 

ממך.


ואולי, יתכן, לתרץ את השאלה בעוד אופן, על 
פי סיפור מעניין:

היה מנהג בכמה קהילות שביום הכיפורים לפני 
תפילת נעילה, כאשר כבר התחיל להיות חשוך 

היה גוי נכנס לבית הכנסת ומדליק נרות. 
מצד  רבות  בזה  דנו  שהאחרונים  היא  האמת 

ההלכה, וכמובן שמנהג ישראל תורה הוא.
השר  המנהג הזה היה גם בבעלזא, אצל הרבי 

שלום זיע“א. 
מלכה  מרת  הרבנית,  פנתה  השנים  באחת 
שהיה  חושבת  שהיא  לו  ואמרה  שלום,  לשר 
מהראוי להדליק בערב יום כיפור נרות ארוכים 
יהיו  וכך לא  נעילה,  יאירו עד אחרי  כדי שהם 
כנסת  לבית  יכנס  שגוי  לכך  להגיע  צריכים 

בשעה קדושה כזו. 
ענה לה הרבי השר שלום: אדרבה, יש לי ענין 
מיוחד שגוי יכנס דווקא בשעה זו לבית הכנסת!

שלום  השר  אבל  מאוד,  התפלאה  הרבנית 
את  רואה  הקב“ה  אז  נכנס,  כשגוי  לה:  הסביר 
הגויים  לבין  ישראל,  בני  בניו,  בין  ההבדל 
בהרבה  טוב  פשוט  הכי  שהיהודי  השפלים, 
”ישמיענו  לבקש  אפשר  ואז  טוב.  הכי  מהגוי 
טובה  לשנה  אותנו  יכתוב  והקב“ה  סלחתי“, 

ומתוקה.
הנכד  שאל  אחת  שפעם  מסופר  ענין,  ובאותו 
את  זיע“א  מבעלזא  מהרי“ד  שלום,  השר  של 
הגבאי שלו, ר‘ אהרן יושע: אם יש בחוץ מישהו 
שרוצה להכנס עם קוויטל? ענה לו הגבאי: יש 
גם יהודי וגם גוי שרוצים להכנס. אמר מהרי“ד: 

תכניס קודם את הגוי ואחר כך את היהודי. 
אח“כ הסביר מהרי“ד ואמר: כתוב בפסוק לגבי 
כה):  כב  (ויקרא  גויים  של  בעלי-מום  קרבנות 
”וּמִיַּד בֶּן נֵכָר א תַקְרִיבוּ אֶת לֶחֶם אֱהֵיכֶם מִכָּל 
אֵלֶּה כִּי מָשְׁחָתָם בָּהֶם מוּם בָּם א יֵרָצוּ לָכֶם“. 
- לכפרה עליכם“.  ירצו לכם  רש“י: ”לא  אומר 
נשאלת השאלה: היה ראוי שיהיה כתוב ”לכפר 

עליהם“ שהרי מדברים על הקרבן של הגוי.
אלא הסביר מהרי“ד: כל מה שמקבלים קרבנות 
שהרי  ישראל,  בני  טובת  בשביל  הוא  מגויים 
אם  יהיה  ומה   – תשובה  היא  הקרבן  תכלית 
חזר  ממש  לא  והוא  קרבן  שמביא  יהודי  יש 
שבכל  גויים,  של  קרבנות  יש  לכן  בתשובה? 
טוב  יותר  הוא  פשוט  הכי  היהודי  תמיד  מצב, 

מהגוי, וכך תמיד יתקבל הקרבן של היהודי. 
סיים מהרי“ד ואמר: בכדי לפעול ישועה ליהודי 
– אמרתי שהגוי יכנס לפניו, כי על ידי כך יראו 
בשמים שהיהודי הרבה יותר טוב ממנו, ועל ידי 
ליבו  משאלות  כל  שיתמלאו  היהודי  יזכה  כך 

לטובה!
ביישוב  נפלא  באופן  לומר  אפשר  כן,  אם 
ידע  קושיית האור החיים הקדוש: משה רבינו 
את מצבם של בני ישראל במצרים. הם הרי היו 
שקועים במ“ט שערי טומאה. אבל היהודי הכי 
טוב מפרעה הרשע, שהוא  יותר  עדיין   – גרוע 

שקוע בחמישים שערי טומאה.
חייבים  אנחנו  כאן  אמר:  רבינו  משה  לכן 
קרבנות של פרעה הרשע! לא בשביל התועלת 
שלו, אלא בשביל התועלת של בני ישראל, כדי 
הנורא  הרשע  של  האלה  הקרבנות  ידי  שעל 
וידעו  יכירו   – השקוע בחמישים שערי טומאה 

שבני ישראל הם עדיין יותר טובים.
עושים,  שהגויים  הטובים  הדברים  שגם  יראו 
מביאים קרבנות, אין בזה רצון טוב אפילו לא 

כמו של החלשים והפחותים שבישראל.

ספיר ויהלום
פניני מוסר ויר‡˙ ˘מים בפר˘ה

◄ ◄ ◄



פניני ‡ור החיים

◄ המ˘ך מעמו„  ‡' ה‡מונה ביˆי‡˙ מˆרים
הגמרא במסכת ברכות (יב:) מביאה את הדיון בנוגע 
אמר  תניא,  לבוא:  לעתיד  מצרים  יציאת  להזכרת 
להם בן זומא לחכמים: וכי מזכירין יציאת מצרים 
ז) ’הנה  (ירמיה כג  לימות המשיח. והלא כבר נאמר 
אשר  ה‘  חי  עוד  יאמרו  ולא  ה‘  נאם  באים  ימים 
העלה את בני ישראל מארץ מצרים, כי אם חי ה‘ 
אשר העלה ואשר הביא את זרע בית ישראל מארץ 
צפונה ומכל הארצות אשר הדחתים שם‘. אמרו לו: 
שתהא  אלא  ממקומה,  מצרים  יציאת  שתעקר  לא 

שעבוד מלכיות עיקר, ויציאת מצרים טפל לו.
חכמים  אם  הלא  ביאור:  צריך  זה  ענין  לכאורה, 
מודים כי יציאת מצרים תהיה ’טפל‘ לעיקר, לשם 
מה בכלל צריכים להחזיק בטפל. והרי בכל מקום 
בו יש עיקר וטפל, שורת הדין נותנת שיש להחזיק 
אנו  מצרים  ביציאת  ואילו  בטפל,  ולא  בעיקר  רק 
היא  כי  הגם  אותה  להזכיר  חובה  תהיה  כי  רואים 

אינה כי אם טפל ולא עיקר.
כי  התירוץ,  גופא  היא  זו  קושיא  שדווקא  אלא, 
החובה התמידית להזכיר ולהאמין ביציאת מצרים, 
גם לעתיד לבוא בימות המשיח, מלמדת אותנו כי 
אמונה זו אינה אמונה התלויה בזמן או במקום אלא 
ישראל,  בני  באמונת  ויסודית  עיקרית  אמונה  היא 
ובבריאת  בראשית  במעשה  האמונה  כדוגמת 

העולם.
מצרים  ביציאת  זו  שאמונה  גם  הסיבה  כן  אם  זו 
בכל  לזוכרה  ויש  תמידי,  באופן  האדם  את  מלווה 
יש  ובמיוחד  בשבתות,  לזוכרה  יש  וביותר  יום, 
לזוכרה בימי חג הפסח, שכן אמונה זו היא אמונה 

יסודית ומהותית אצל כל אחד ואחד מבני ישראל.
החיים‘  ה‘אור  רבינו  בדברי  נמצא  לכך  וההסבר 
פרשתנו,  את  הפותח  הפסוק  על  זיע“א  הקדוש 
אֶל  בֹּא  מֹשֶׁה  אֶל  ה‘  וַיֹּאמֶר  א):  י  (שמות  פרשת בא 
פַּרְעֹה כִּי אֲנִי הִכְבַּדְתִּי אֶת לִבּוֹ וְאֶת לֵב עֲבָדָיו לְמַעַן 

שִׁתִי אֹתֹתַי אֵלֶּה בְּקִרְבּוֹ, ואלו דבריו:
ויתבאר על דרך אומרם ז“ל (שמו“ר יב ה) כי מעשה 
והוא  השליט  הוא  כי  האלהות  על  מעיד  מצרים 
האדון, והאדון לצד שחפץ בישראל לקרבם לעבדו 
ולדבקה בו היה חפץ להשכילם לראות ולהביט בעין 
מכת  [-עד  ועדיין  ממנו,  חוץ  אמונה  כל  הכחשת 
ארבה] לא הראם כי הוא בורא רוח ועושה מלאכיו 
רוחות, גם לא הראם כי הוא בורא אור וחושך, ולזה 
אמר ’למען שיתי‘ וגו‘, פירוש, לצד שאמר אליו ’כי 
יש מקום למשה לומר למה  אני הכבדתי את לבו‘ 
ויצטרך גם כן לשדד המערכות  יאריך עוד הטורח 
אם  הבריאה,  מערכת  סדר  שינוי  מכה  בכל  יש  כי 
להראותו את כוחו יתברך אשר [פרעה] אמר עליו 
(שמות ה ב) ’מי ה‘‘ - הלא הכה מכת הברד והראהו 
ה‘ ידו הנפלאה ומה צורך להפך סדר הבריאה עוד, 
אלה‘,  אותותי  שיתי  ’למען  טעם  אליו  אמר  לזה 
כדי  בעולמי  לעשות  רוצה  שאני  אותות  פירוש, 
שיכירו ישראל האלהות - עדיין נשארו מהם אלה 
להשלמת האמונה, כי בכל שבע מכות שעברו אין 
בהם הכחשה למשתחוה לשמש או לירח, גם לאשר 
יטעה כי בורא הרוח אינו בורא העפר, והגם ששלט 
ה‘ על הארץ [-במכת כינים ובמכת שחין] בַּמֶּה יִוָּדַע 
כי הוא בורא רוח הוא היוצר אדם וצר צורה, והוצרך 
מלאכיו  עשה  כי  הארבה  במעשה  להראותם  ה‘ 
רוחות להביאם גם להחזירם, גם לשאת את המתים 
לבל יהנו מהם המצריים (שמו“ר יג ז), ובמכת חושך 
כי הוא יוצר המאורות ושלט בהם, גם יצירת החושך 
וגזר עליו לשמש עבות למצרים (שם יד א), ובמכת 

בכורות נודע כי הוא היוצר צורה בתוך צורה ומכיר 
טיפת הבכור (ב“מ סא:), גם באמצעות מכה זו צוה 
(שמות יג ב), ויהיה זה  ה‘ מצות ’קדש לי כל בכור‘ 
לזכרון כי הוא יוצרו מבטן לעבד לו. ולזה כשמצא 
אלה‘  אותותי  שתי  ’למען  לבו  ה‘  הקשה  זה,  רשע 
הנזכר,  לטעם  ולמופת  לאות  לעשות  צריך  שאני 
יהיו ’בקרבו‘, שתמצאנה אותו כוסות התרעלה גם 
משדד  ה‘  היה  לא  זה  טעם  וזולת  רשעו,  לצד  כן 

המערכות בשבילו לבד.
רבינו האור החיים הקדוש מבאר כאן כי ניסי מצרים 
הקב“ה  מלכות  על  הידיעה  את  המשלימים  הם 
ומשכך  האדון‘,  והוא  השליט  הוא  ’כי  להודיענו 
נפרד  אין הם אמונה בפני עצמה אלא חלק בלתי 
ומוחלטת,  מאמונת הקב“ה, שהיא אמונה תמידית 
ובשל כך אין אמונה זו תלויה במקום או בזמן אלא 

היא אמונה שכוחה יפה בכל עת ובכל שעה.


היסוד האמור כאן בדברי רבינו האור החיים הקדוש, 
בדורות  מדוע  וישאל  יבא  אשר  לכל  מענה  נותן 
היותר מאוחרים לא אירעו תהפוכות עולם שכאלו 
עבור שומרי מצוותיו, ומפני מה לא מצינו עוד שינוי 
בסדרי הטבע כדוגמת עשר המכות וקריעת ים סוף. 
ותשובת הדבר היא, כי אילו היינו רואים בכל דור 
ודור את יד ה‘ באופן כה גלוי, הלא היתה הבחירה 
בה‘ ובמצוותיו נשללת מעמנו, ותכלית כל הבריאה 
היא כדי שיבחר האדם מעצמו בטוב ובחיים, אלא 
שכדי לחזק את האמונה בראשית היותנו לגוי, שינה 
הקב“ה את סדרי הטבע ועשה ככל האמור, כדברי 
האור החיים הקדוש שבעשר המכות היתה הוכחה 
כל  נכזבו  ידיהם  על  כי  ית‘,  הבורא  ליחוד  ניצחת 
אמונות עובדי האלילים בראותם שהשמים והארץ, 
הרוח והמאורות, כולם אין בהם כח לבדם ואין בהם 
ומקיימם.  המחזיקם  הבורא  מאמר  זולתי  מאומה 
אלא  באו  לא  הללו  וההוכחה  העדות  כל  אמנם, 
פעם אחת באותה עת שבאו ישראל לקבל עליהם 
את התורה, ומכאן ואילך מצוה על כל איש ישראל 

לבחור בדרך החיים, ללכת בדרכיו ולדבקה בו.
וקצבה  קץ  כל  אין  כי  הדבר  ברור  הלא  ומעתה, 
למצות סיפור יציאת מצרים, ואף נהיר ומחוור מה 
מצרים  יציאת  סיפור  הק‘ שמצות  בספרים  שרמזו 
שנתחייבנו בו בליל הפסח, משמעות הלשון סיפור 
כי כל הנפלאות שראו  ויהלום‘,  ’ספיר  הוא מלשון 
אבותינו בצאתם ממצרים לא באו אלא כדי להעמיד 
את אמונת ה‘ שהיא יסוד היסודות של עם ישראל, 
גודל  על  לבנו  יספר  שאב  נצטוינו  כן  על  ואשר 
הניסים שאירעו שם, כי באמצעות הסיפור תונחל 
האמונה  שהוכרה  וכשם  לדור,  מדור  ה‘  אמונת 
בחוש אצל יוצאי מצרים על ידי האותות והמופתים 
כך תעמוד גם כצור חלמיש אצל זרעם לכל הדורות, 
והנחלה זו לא תבוא אלא באמצעות מצוה נשגבה זו 

של סיפור יציאת מצרים. 
חייב  ודור  דור  ’בכל  מ“ה)  פ“י  (פסחים  חז“ל  ואמרו 
כי  ממצרים‘,  יצא  הוא  כאילו  עצמו  לראות  אדם 
הלא מה שהראה השי“ת לעיניהם של יוצאי מצרים 
זה  דבר  ובמופתים,  באותות  תבל  מערכי  בְּשַׁנּוֹתוֹ 
הרי הוא מופת האמונה בעבורנו ובעבור דורותינו, 
כי באמצעות היד החזקה והזרוע הנטויה אשר נגלו 
לאבותינו בעת גאולתם ממצרים, נחצבה והוטבעה 
גדולה  חובה  כן  ואם  בלבותינו.  הבורא  אמונת 
עלינו לראות עצמנו כמי שיצאנו ממצרים, כלומר, 
להותיר את האמונה איתנה ונטועה בקרבנו ובקרב 
בעת  שהיתה  כמו  ממש  עולם,  עד  ובנותינו  בנינו 

יציאת מצרים.

◄ ◄ ◄

(מאוצרותיו ושיחותיו של הגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט"א)

ובני ישראל עשו כדבר משה וישאלו ממצרים כלי 
כסף וכלי זהב ושמלות.

הזדמנות  כאן  יש  הממון…  אהבת  בעבור  לא 
להרוויח… לצאת ברכוש רב.

אלא למצוות נביא! כי כך אמר משה רבינו.
עשו – כדבר משה!

משכו ידיכם מעבודה זרה
ר  עָה עָשָׂ מֶרֶת עַד אַרְבָּ ְ וְהָיָה לָכֶם לְמִשׁ

חֲטוּ אֹתוֹ כֹּל קְהַל  ָ ה וְשׁ יוֹם לַחֹדֶשׁ הַזֶּ
יִם: (יב ו) ין הָעַרְבָּ רָאֵל בֵּ עֲדַת יִשְׂ

עובדי  של  במצרים  שנים  הרבה  כך  כל  אחרי  גם 
עבודה זרה, שמרו בני ישראל על הזהות היהודית, 
את  שינו  לא  יהודיים,  בשמות  לקרוא  הקפידו 

לשונם ואת מלבושם היהודי.
ובכל זאת, אחרי כל כך הרבה שנים, היו בקרב בני 
בהנהגות  המצרים  אחרי  שנמשכו  כאלו  ישראל 
כלשהם, אם בפרטי לבוש מסוימים או במאכלים.
בעשיית  חלילה  להיכשל  אפשר  לדעת  מבלי 

חוקים מסויימים הנהוגים לעבודה זרה.
להיטהר  וחייבים  ממצרים,  לצאת  עומדים  כעת 
מזאת לגמרי. לא די בעזיבת כל סממן של עבודה 
הלב  מתוך  הרע  בחינת  כל  את  לעקור  יש  זרה, 

ולעשות תיקון לעוון זה.
הקדוש,  החיים  האור  אומר  ההדגשה,  זו 
והיה  פסח.  בקרבן  הכתובה  במילה 'למשמרת', 

לכם 'למשמרת'.
המצרים,  של  זרה  העבודה  סמל  שהיה  הטלה, 
אותו תיקחו, ותעשו בו את מצוות ה', ככל משפטו 

וחוקתו. ההיפך הגמור מעבודה זרה.
העוקר עבודה זרה – צריך לשרש אחריה!

 

נסיון העושר
י  נַעֲנִי וְהַחִתִּ וְהָיָה כִי יְבִיאֲךָ ה' אֶל אֶרֶץ הַכְּ

ע  בַּ ְ ר נִשׁ ֶ י וְהַיְבוּסִי אֲשׁ וְהָאֱמֹרִי וְהַחִוִּ
לַאֲבֹתֶיךָ לָתֶת לָךְ אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ 
ה:  חֹדֶשׁ הַזֶּ וְעָבַדְתָּ אֶת הָעֲבֹדָה הַזֹּאת בַּ

(יג ה)
יש נסיון העוני ויש נסיון העושר.

יש  ה'.  מצוות  את  לשמור  אדם  חייב  מצב  בכל 
כאשר  קושי,  בעת  הרע  היצר  שמערים  קשיים 
המצוות  את  לקיים  תוכל  איך  מרות.  התחושות 

הרי כל כך קשה לך.
ב'שירת  שכתוב  כמו  עושר.  בעת  נסיונות  ויש 

האזינו' וישמן ישורון  - ויבעט.
החיים  האור  אומר  התורה,  לנו  מרמזת  זה  את 

הקדוש, במילים 'והיה כי יביאך'.
וירחיב  הנכספת,  לארץ  להגיע  תזכה  כאשר  גם 
ה' את גבולך, הכל יהיה טוב ויפה, איש תחת גפנו 
ואיש תחת תאנתו, תשגיח היטב שלא לשכוח את 

מצוות ה'.
מתוך טובה וברכה – תזכור ותקיים את מצוות ה', 

בשמחה ובטוב לבב מרוב כל.



‡ור הי˘ועו˙
מכ˙בי הלומ„ים

"‡ור ˘ל י˘ועה: כ˘˙ור˙ ה‡ור החיים ה˜„ו˘ פ˙חה ˘ערי ˘מים"
בעולמנו, לעיתים מתגלים סיפורים מופלאים המעידים כאלף עדים על כוחה העצום של תורת רבינו האור החיים הקדוש זיע"א, אשר אורו הבהיר מאיר נתיבות ופותח 

שערי ישועה. הנה לפניכם מעשה נפלא שהתרחש בימינו אנו, המלמד על כוחה המופלא של הכרת הטוב, המשתלבת עם סגולת לימוד תורתו הקדושה.
בשכונה שקטה בריכוז חרדי, חי יהודי יקר, איש חסד במלוא מובן המילה. ליבו הרחב היה פתוח תמיד לכל דבר שבקדושה, ובפרט לבניית בית המקדש מעט - בית 

הכנסת השכונתי. בממונו ובמרצו, סייע להקים את בית ה' לתפארת, מקום תורה ותפילה לרבים.
אותו יהודי נשא בליבו דאגה כבדה - בתו, שהתקרבה לגיל שלושים, טרם מצאה את זיווגה. גבאי בית הכנסת, שהכירו בטובו הרב, החליטו להשיב לו כגמולו בדרך 

מיוחדת במינה. הם ידעו את אשר ידוע בשער בת רבים - כוחו העצום של לימוד בספר האור החיים הקדוש, אשר אורו מבקיע רקיעים ופותח שערי ישועה.
- בבית הכנסת שנבנה בזכותו.  - כנגד שישים רבוא נשמות ישראל  יורד לעולם, כינסו הגבאים שישים אברכים  נידונים והשפע  בליל ט"ו בשבט, כאשר האילנות 
בדממה מיוחדת, לאור הנרות, שקעו האברכים בתורתו המאירה של רבינו הקדוש, כשליבם מכוון לישועתה של הבת. הלימוד נעשה בצנעה, מבלי שאבי הבת ידע כלל 

מהמתרחש.
והנה, כוחה המופלא של תורת האור החיים הקדוש לא איחר להתגלות. כמו אור בוקע מבעד לעננים, תוך שבועיים בלבד - פרק זמן מפליא בקצרותו - מצאה הבת את 

זיווגה המיועד. כאילו נפתחו שערי שמים, וברכת רבינו הקדוש האירה את דרכה. תוך חודשיים זכתה להקים בית נאמן בישראל, להפליא כל רואיה.
סיפור מופלא זה מלמדנו שני יסודות חשובים: האחד - כוחה העצום של הכרת הטוב, והשני - סגולתה המופלאה של תורת רבינו האור החיים הקדוש זיע"א, אשר 
כל העוסק בה זוכה לראות ישועות למעלה מדרך הטבע. כפי שאורו מאיר עד היום בספריו הקדושים, כך ממשיך הוא להאיר דרכם של ישראל ולפתוח עבורם שערי 

ישועה ורחמים.

מחוברים לחיים
ל˘מיע˙ ˘יעורים ו„ר˘ו˙

חיי‚ו: 03-617-1077

בידינו'.  תתן  אתה  'גם  כה):  י  (שמות  רבינו  כתב 
קשה איך שאול ישאל עבד ה' זבחי אלהים מאיש 
נוסף  ישראל,  בקדוש  פיו  הרים  אשר  וטמא  בזוי 
והגם  רשעים,  בזבח  לה'  החפץ  נכרי,  היותו  על 
שאמרה תורה 'איש איש' לרבות (חולין יג:) אך ורק 
לא לשאול ממנו. אכן דברי פי חכם דקדק בלשונו 
ואמר 'ועשינו', שהיל"ל לעשות לה' אלהינו, אלא 
נתכוונו לומר שהוא יתן בידם מקנה הראוי לזבחים 
אלא  עצמנו,  לצורך  אלהינו  לה'  נעשה  ואנחנו 
שהוא ימציא להם מתנה שיסתפקו ממנה לזבחיהם 
לה', גם בזה לא קשה אומרו 'זבחים ועולות' לתנא 
עג:) שאין מקבלין מאומות העולם  (מנחות  שאמר 
דיבר  מלא  מקרא  והרי  שלמים,  ולא  עולה  אלא 

הכתוב כאן זבחים ועולות, ולדברינו לא קשה: 
ובענין קושיית רבינו איך חשב משה לקבל זבחים 
ודאי שמשה רבינו ע"ה  כי  מפרעה כתב הרמב"ן, 
'זבח  שהרי  מפרעה  קרבן  לקבל  כלל  חשב  לא 

שבעובד  מרים,  הבאר  והקשה  תועבה'.  רשעים 
רשעים  'זבח  של  הדין  כלל  נאמר  לא  כוכבים 
'איש  יג:),  (חולין  הגמרא  אמרה  שהרי  תועבה', 
כוכבים,  העובדי  את  לרבות  ח)  יז  (ויקרא  איש' 
שנודרים נדרים ונדבות כישראל. וכתב הפנינים 
שמה  מתורץ,  רבינו  דברי  שלפי  מדרשא  מבי 
שכתב הרמב"ן שלא עלה על דעת משה לעשות 
זבח רשעים תועבה, אין הכוונה שאם פרעה היה 
מביא קרבן מעצמו לא היה משה מקבלו ממנו, 
ראוי  להביא, מפני שאין  ביקש ממנו  אלא שלא 

לשדל גוי רשע להביא קרבן.
יתן  שפרעה  משה  כוונת  שהיתה  רבינו  ותירץ 
יקשה,  לכאורה  אך  לזבחים.  הראוי  מקנה  בידם 
כיצד ניתן לקחת בהמות מן המצרים, והלא הם 
עובדים להם, והינם בחשש איסור 'נעבד' לעבודה 

שפירש  מה  דרך  על  יפות  הפנים  ותירץ  זרה. 
בפסוק (להלן יב כא) 'משכו וקחו לכם צאן', ודרשו 
במכילתא (שם) 'משכו מעבודה זרה', דהיינו שכדי 
להוציא את הבמה מחשש נעבד, על ישראל למשוך 
לישראל  הנכרי  מכירת  ואז  זרה,  מעבודה  ידיהם 
בגמרא  שמצינו  וכפי  זרה,  העבודה  כביטול  היא 
(ע"ז נג.) שמכרו או מישכנו לישראל מסתמא ביטלו, 
ועל כן הבהמה מותרת בהקרבה. ואף כאן העדיף 
משה לקחת ממקנה המצרים מאשר לקחת ממקנה 
ישראל  שמשכו  קודם  זה  שהיה  משום  ישראל, 
ידיהם מעבודה זרה, ובהמותיהם הם בחשש נעבד, 
(ח"ב  סופר  ובשו"ת חתם  ביטול.  להם  מועיל  ולא 
יו"ד רלה) הביא על כך את קושיית בעל שו"ת בית 
לאחר  גם  הלא  המכירה,  מועילה  הכיצד  אפרים, 
מנחות  צד.  (ב"ק  לגבוה  מאוסות  הבהמות  הביטול 
ותירץ,  להדיוט.  להתירם  רק  מועיל  והוא  סט.), 
נתן  במדבר,  ישראל  הקרבנות שהקריבו  שלצורך 
להם פרעה בהמות שלא נעבדו מעולם, שהרי היו 

אלה זבחי גבוה ממש ולא מועיל להם ביטול, אך 
נעבד,  לחשש  לחוש  צריך  היה  לא  פסח  בקרבן 
שהרי בפסח מצרים לא היה להם מזבח לזרוק עליו 
לאכילת  להכשירם  בביטול  די  ולפיכך  הדם,  את 

הבשר. 
ומדברי רבינו משמע שאין איסור לקבל קרבן מגוי, 
אלא שאין לבקשו ממנו. וטעם הדבר הוא על פי 
מה שכתב רבינו בראשון לציון (סי' רנט סעי' ד), שם 
הקשה מדוע כתב השו"ע שעובד כוכבים שהתנדב 
מנורה או דבר אחר לבית הכנסת, מקבלים ממנו, 
ואילו צדקה אין מקבלים ממנו, ותירץ וז"ל, ונראה 
עם  העושים  צדקה  בין  הפרש  שיש  טעמא  עוד 
לבית  חפץ  דנודרין  האי  כי  למלתא  ישראל  עניי 
הכנסת וכדומה, הוא כי עיקר טעמא דהא מילתא 
שכאשר הגויים מביאים חפץ וכדומה לכבוד השם 
בידינו  ואין  מתעלה,  הקב"ה  של  שמו  ולתפארת, 
מקום  'בכל  דרך  על  יתברך,  רצונו  נגד  לבטלו 
מוקטר מוגש לשמי' (מלאכי א יא), ולזה אין למחות 
שלא לקבל מהם, ואדרבה מתעלית מעלת אומה 
ישראלית, כי מלכם מלך על כל העולם בכבודו, 
הקדושה,  לפני  אחרא  סטרא  של  הכנעה  ואיכא 
ואז הוי מעלת הקדש דמט רשע לפני צדיק, מה 
ישראל  עניי  בעוונותינו מקבלין  כאשר  כן  שאין 
לפני  מט  צדיק  בהיפך  הוי  אז  העולם,  מאומות 
לאומות  נצרכים  ישראל  שהם  שהקדושה  רשע, 
העולם ומתפרנסין מהם, ולזה אסרינן לקבל מהם 
גרות  דשמא  וכדומה,  קרבן  שאני  נמי  אי  וכו'. 
שההיתר  דבריו  לפי  נמצא  ע"כ.  ביה,  איזדריק 
הרשע  שבכך  מחמת  או  הוא  מגוי  קרבן  לקבל 
מט לפני הצדיק, או מצד שיתכן שהדבר מוכיח 
האלה  הטעמים  ושני  להתגייר,  החליט  שהגוי 
אינם שייכים כאשר מבקשים מפרעה קרבן והוא 

לא מביאו מעצמו. 

מ˙יב˙‡ ‡ור החיים

כ˙בו לנו
m028039999@gmail.com ˙למייל המערכ

‡ו לפ˜ס 02-5385689
‡ו ב'נ„רים פלוס' - ב‡ר י˘ר‡ל

‚ם ‡˙ם זכי˙ם לי˘ועה
בזכו˙ רבנו ה‡ור החיים ה˜„ו˘?



יציאת מצרים - תכלית הבריאה
למצרים  ירדו  נפש,  שבעים  ישראל  בני  היו  כאשר 
לכור הברזל לזכך ולצרף עצמם להיות ראויים לקבל 
את התורה. אך גם את הגוי אשר עבדו דן הבורא יתברך 
כן  ואחרי  בעונשים קשים על אשר מררו את חייהם, 

יצאו ברכוש גדול לזבוח לה‘ ולעובדו בהר סיני.

במקום שבעלי תשובה עומדים
את דברינו השבוע נפתח במעשה, על אודות יהודי 
אשר הלך לעולמו השבוע (פרשת בא תשפ“ה) בארצות 
הברית, ושמו בישראל ר‘ חיים דוד מרדכי גולדשטיין 
זכה  לא  משפחה  כי  מאומה,  הותיר  לא  אחריו  ז“ל. 
וגם ממון לא היה לו. כלום  ובנים לא היו לו,  להקים, 
לא היה לו בחייו, אך הכל היה לו. כי אמנם מהעולם 
החומרי לא ראה טובה, לא נחת ולא כסף ולא מאום, 
חי  זו  אמונה  ועם  עמו,  היה  הוא  ברוך  הקדוש  אולם 

חיים מלאים ואמיתיים.
יסורים.  של  שרשרת  כמין  היו  חייו  תולדות  כל 
וכבר בהיותו נער צעיר  יורק,  ניו  את חייו החל בעיר 
לימים נפטרה אמו, ורק בגיל מאוחר גילה את המאור 
וכמעט  נלכד בפלילים,  שבתורה. בזמן מסויים בחייו 
עשרים שנה מימיו בילה בין כתלי בית הכלא, יחד עם 
בני אדם משפל המדרגה. אולם גם אז היה עמו הקדוש 
ברוך הוא, כי יהודי בעל מסירות נפש היה ר‘ חיים דוד, 
ודווקא באותן שנים אפלות - קשר עצמו בקשר של 

קיימא עם הקדוש ברוך הוא.
באורח  לנהוג  החל  המאסר,  מן  ששוחרר  לאחר 
בבורו פארק.  וקבע עצמו בק“ק בעלזא  חיים חסידי, 
זמן קצר קודם פטירתו מן העולם עוד הספיק לסיים 
עם  יחד  והדר  פאר  ברוב  שמחתו  את  וחגג  מסכת, 

היהודים היקרים אשר תמכו בעדו וסייעו לו.
שש  ערבות  ורוכב  העולם,  מן  נפטר  עתה  והנה 

ושמח בבוא אליו נפש נקי וצדיק.

'נאר אמונה'
שטיינברג  אלעזר  הרב  עליו  סיפר  מיטתו,  אחר 
אנו  גם  ונספר  בספר,  ונכתב  נפלא,  מעשה  שליט“א 
את אותו המעשה, שיהיה לעילוי נשמת רבי חיים דוד 

מרדכי ב“ר שמעון.
דרדקי  כמלמד  משמש  הנזכר,  שטיינברג  הרב 
מנהג  והנה,  רבן.  בית  של  תינוקות  בחינוך  ועוסק 
 - קיץ  למחנות  הקיץ  בימות  לצאת  באמריקה  להם 
’קאנטרי‘ בלע“ז, וגם בהם לומדים הילדים תורה, וביני 

וביני נוסעים לטיולים להשיב נפשם.
מה  נעשה  שנסעו,  הטיולים  באחד  אחת  פעם 
שארע,  מה  דבר  מחמת  הרוחות  ונעכרו  שנעשה, 
יוכל  והכל היו כעוסים ומרוגזים. חשב המלמד כיצד 
בסמוך  עברו  נסיעתם  בדרך  והנה  ליבם,  את  לשמח 
לבית כלא גדול השוכן שם. ביקש המלמד מן הנהג כי 
יחנה את רכבו קרוב ככל שיוכל לחומות הכלא, למען 
יוכלו הילדים לראות את המתרחש בין החומות, ואולי 

ימצאו כאן ענין לענות בו.
להם  אמר  ואז  החומה.  ליד  ונעמדו  הילדים  יצאו 
בפנים  כאן  יושב  שמא  נא,  ”שמעו  שטיינברג:  הרב 
כולנו  ונשיר  הבה  לחיזוק,  הוא  צריך  ובוודאי  יהודי, 

יחד שיר של אמונה, אולי ישמע ויתחזק ליבו“.
ואכן פצחו הכל בזמר הידוע, ”נאר אמונה נאר אמונה 
כל  בבורא  אמונה  רק  לאמור,  עולמים“  כל  בורא  אין 
לפתע  והנה  גדול.  בקול  ושוררו  רקדו  וכך  העולמים, 
אדם  עמד  ושם  הגבוהות,  הקומות  באחד  חלון  נפתח 
קולם  את  והגבירו  הילדים,  זאת  ראו  בידו.  להם  ונופף 
וגירש  ועוד, עד אשר הבחין בהם אחד השומרים  עוד 
את כולם משם. אז עלו כולם לאוטובוס ונסעו למקומם.

כי אתה עמדי
אחר כמה שנים, כבר נשכח המעשה מלב כל, והנה 
לרב  יהודי  ניגש  תורה,  בתלמוד  בשבתו  אחת  פעם 
מתגורר  לכאן  וסמוך  בהיות  כי  לו  והציע  שטיינברג 
שנה  כעשרים  כלוא  היה  אשר  תשובה  בעל  יהודי 
בבית הסוהר, שמא כדאי לקרוא לו שיבוא וידבר בפני 
הילדים, ויספר לפניהם מחוויותיו ומדרכו אל היהדות.
ואכן נתקבלה ההצעה בחיוב, והאסיר לשעבר בא 
וסיפר את אשר עבר עליו. בתוך דבריו סיפר, כי במשך 
דווקא  אולם  ויותר,  יותר  הבורא  אל  התקרב  השנים 
כאשר קרב ובא יום השחרור, נפלה עליו מרה שחורה. 
העולם  אל  הכלא  מן  לצאת  הוא  עתיד  מעט  עוד  הן 
הגדול, ומי מצפה לו שם - אף אדם. משפחה וילדים 

אין לו, גם לא קרוב או מודע אחר, ומה יעשה בחייו.
עד  במצבו  הרהר  בחדרו,  האסיר  ישב  אחד  לילה 
שבא לידי בכי גדול. בדמעות שליש התחנן לפני ה‘, כי 

יראה לו שלא עזבו, וכי תמיד הוא הולך עמו.
למחרת בבוקר ישב בחדר האוכל ואכל, והנה ניגש 
לך  יש  ”גולדשטיין,  לו:  וקרא  האסירים  אחד  אליו 

אורחים“. 
תמה האיש בליבו, מי הוא זה ואיזה הוא אשר בא 
לבקרו. וכי מי מכירו בכלל, מי בעולם יודע על קיומו 
ודאי מבקש אותו אסיר תואנה להציק  ויבוא לבקרו. 

לו.
אולם הלה התעקש, ואמר לו: ”מן החלון ראיתי כי 
אותיות  כתובות  דפנותיו  ועל  אוטובוס,  עומד  בחניון 
בלשון היהודים. אין כאן יהודי מלבדך, אם כן בוודאי 

בעבורך באו“.
ככל  אותו  פתח  החלון,  אל  דוד  חיים  ר‘  ניגש  וכך 
שיוכל, ושמע את קול שירת הילדים הצועקים בחדוה: 

”נאר אמונה אין בורא כל עולמים“.
היה זה סימן ברור, יותר מכך לא יכל לבקש. הקדוש 
ילך בגיא צלמוות - הוא  כי  וגם  ברוך הוא לא שכחו, 

יתברך איתו.
מדוע  הבין  ולא  המרגש,  סיפורו  את  היהודי  סיים 
מביט בו המלמד באופן משונה. אך התמיהה נפתרה 
עצמו  בו  כי  שטיינברג,  הרב  מפי  שמע  כאשר  מיד, 

ובכיתתו היה המעשה.

תוקף יציאת מצרים - במכת בכורות
בעל  אותו  של  פטירתו  אחר  שסופר  זה,  מעשה 
תשובה, קשור הוא בקשר בל ינתק לפרשתנו - פרשת 

בא. 
ראשית כל, הן פרשתנו היא פרשת יציאת מצרים, 
ובה יצאו ישראל מבית הכלא הגדול - מדינה שלימה 
חז“ל  שאמרו  וכמו  בעבורם.  מאסר  בית  שהיתה 
(מכילתא דרבי שמעון בר יוחאי פרק יח פסוק יא), מעולם 
לא יצא קודם לכן עבד ממצרים, ושעריה היו סגורים 
ישראל  כל  יוצאים  עתה  והנה  בפניהם.  ומסוגרים 
 - באכזריות  אותם  ששעבדו  וחילו  ופרעה  לחירות, 

טבעו בים.
אך מלבד זאת, מתוך מעשה זה נוכל ליישב תמיהה 
רבתי הנוגעת לחלק מרכזי וחשוב בפרשתנו - למכת 
בכורות. כבר בפרשת שמות, כאשר דיבר הקדוש ברוך 
כי  בישרו  למצרים,  שבא  קודם  רבינו  משה  אל  הוא 
לפני  והמופתים  האותות  כל  את  לעשות  הוא  עתיד 
פרעה, אך הוא יתברך יחזק את ליבו, עד אשר יהרוג 
ה‘ את בכורו - הוא שם כולל לכל בכורי מצרים - ואז 

ישלח את ישראל (שמות ד כא-כג).

מכת בכורות - בכל הבכורים שבמצרים
בפרעה  משה  התרה  כיצד  מסופר  בפרשתנו  וכאן 
ֶה  על בוא המכה, ואמר לו (שמות יא ד-ה): ”ויַֹּאמרֶ מֹשׁ
כֹּה אמָרַ ה‘ כּחֲַצֹת הלַּיַלְהָ אֲניִ יוֹצאֵ בּתְוֹךְ מצִרְיָםִ: וּמתֵ 
כּסִאְוֹ  ֵב עלַ  היַֹּשׁ פּרַעְֹה  בּאְרֶץֶ מצִרְיַםִ מבִּכְוֹר  בּכְוֹר  כּלָ 
ֶר אחַרַ הרָחֵיָםִ וכְֹל בּכְוֹר בּהְמֵהָ“. ִפחְהָ אֲשׁ עדַ בּכְוֹר השַּׁ

וכפי  בפועל,  היה  כך   - משה  שהתנבא  כפי  ואכן, 
בּחֲַציִ  ”ויַהְיִ  כט-ל):  יב  (שם  הקדושה  בתורה  המתואר 
פּרַעְֹה  מבִּכְֹר  מצִרְיַםִ  בּאְרֶץֶ  בּכְוֹר  כלָ  הכִּהָ  והַ‘  הלַּיַלְהָ 
בּבְיֵת הבַּוֹר וכְֹל  ֶר  ְביִ אֲשׁ בּכְוֹר השַּׁ כּסִאְוֹ עדַ  ֵב עלַ  היַֹּשׁ
וכְלָ  עֲבדָיָו  וכְלָ  הוּא  ליַלְהָ  פּרַעְֹה  ויַּקָםָ  בּהְמֵהָ:  בּכְוֹר 
ֶר איֵן  מצִרְיַםִ ותַּהְיִ צעְקָהָ גדְֹלהָ בּמְצִרְיָםִ כּיִ איֵן בּיַתִ אֲשׁ

ָם מתֵ“. שׁ
בכור  שימות  נאמר  באזהרה  כי  לדקדק,  יש  אכן 
במכה  ואילו  המצרי,  אדונה  בבית  העובדת  השפחה 
עצמה נאמר שהוכה בכור השבי - הוא בנו בכורו של 
השבוי היושב בבית האסורים. אך על כל פנים, לא היה 
כך  ומתוך  זו,  והכל לקו במכה  בו מת,  בית שלא היה 
למדו על בשרם כי מוטב להם לשלח את בני ישראל 

ויפה שעה אחת קודם.

הכרתת בכור דקליפה
זו.  למכה  השבי  בכור  שייך  מה  להבין,  יש  ובאמת 
הלא גם הוא סבל תחת יד פרעה עד שהושלך אל בית 
הסוהר, ומדוע ילקה גם הוא יחד עם המצרים. ובפרט 
שמן הסתם היו ביניהם גם בכורים שלא היו מן העם 

המצרי כלל.
(שמות  רבינו האור החיים הקדוש  זו עמד  בקושיא 
אלא  ישראל  יצאו  לא  למה  לשאול  והוסיף  ה),  יא 

באמצעות מכת בכורות.

למכה מצרים בבכוריהם

גיליון ט"ו
בא תשפ"ו

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

דברי תורה מאת 
רבי מנחם מנדל
פומרנץ שליט"א

(רעוא דרעוין
פרשת בא תשפ"ה

ביהמ"ד באר ישראל)



על קושייתו משיב רבינו בלשון ’אולי‘, אולם ’אולי‘ 
זה יש בו יסוד עצום ורב, אשר ממנו ניקח שורש ויסוד 
להבנת כל ענין מכת בכורות, וכפי שהאריכו והרחיבו 

בדבר זה בכל הספרים.
הקדוש  שקרא  כב)  ד  (שמות  מצינו  הנה  כי  וכתב, 
ברוך הוא לישראל בשם ’בני בכורי‘, וכבר אמרו חז“ל 
(ראה בזוהר הקדוש ח“ב דף רסג.) כי זה לעומת זה עשה 
האלקים, וכל מה שברא בצד הטוב, עשה גם בצד הרע 
ענין הבכורה  ישנו  וכשם שבקדושה  מן הטוב.  היונק 
והראשית, כי הכל הולך אחר ההתחלה, כך גם בקליפה 
ומושך  כח,  יותר  בו  יש  הקליפה  וראש  התחלה,  יש 

אחריו את שאר החלקים. 
הוא,  ברוך  הקדוש  של  בכורו  בנו  הם  ישראל  עם 
שהתורה  כפי  תּבְוּאתָֹה“,  ִית  ”ראֵשׁ ג)  ב  (ירמיה  ונקראו 
(תהלים קיא י)  דּרַכְּוֹ“, וכן  ִית  (משלי ח כב) ”ראֵשׁ קרויה 
ִית חכָמְהָ ירִאְתַ ה‘“, ועל שום כך נאמר (בראשית  ”ראֵשׁ
ִית בּרָאָ אלֱֹקיִם“ - בשביל התורה ובשביל  א א) ”בּרְאֵשׁ

ישראל. והם העומדים כנגד בכור הסטרא אחרא.
משום כך, היה צורך להכות את כל בחינות הבכור 
הרעות השוכנות במצרים, כדי לעקור לגמרי את ענין 
הבכורה שבטומאה. ומכה זה פגעה בהם מלמעלה עד 
למטה, מבכור פרעה שהוא החלק העליון שבקליפה, 
למטה,  העומדים  השפחה  ובכור  השבי  בכור  ועד 

ואפילו בבכור הבהמה.
בכורי  את  יתברך  ה‘  שהקדיש  לכך  הטעם  גם  זהו 
וזאת  וחמוריהם.  בהמותיהם  בכורי  את  וכן  ישראל 
וכל  לקדושה,  חלק הבכורה השייך  רק  שישאר  בכדי 

בכור הטומאה ייכרת לגמרי.
הפסוק,  תחילת  על  החיים  האור  כתב  לזה  בדומה 
הוא  ברוך  שהקדוש  מצִרְיַםִ“,  בּאְרֶץֶ  בּכְוֹר  כּלָ  ”וּמתֵ 
עבר במצרים ומשך את חלק הטוב המחיה את בכורי 
מגנט,   - השואבת  אבן  אחר  הנמשך  כברזל  מצרים, 
ובזה בטל כל כח הקליפה, אשר יונקת את חיותה מן 
הטוב הגנוב אצלה, ועבר כח הבכור דקליפה מן הארץ.

דרגות הרצון
פשר  על  לעמוד  נוכל  רבינו,  דברי  פי  על  מעתה, 
שם   - המכה  על  ההתראה  למן  האמורה  התוספת 
נזכר  שם   - בפועל  המכה  ועד  השפחה,  בכור  הוזכר 

בכור השבי.
ביטולם אל האדון,  ועבד הוא  כי הנה, ענין שפחה 
וכל  כלל,  העצמי  לרצונם  משמעות  שום  אצלם  ואין 
תכליתם היא רק מילוי רצון האדון. אולם השבוי אין 
של  רצון  ולא  שלו  רצון  לא  כלל,  רצון  כל  בו  פועל 
אחרים, אלא נמצא הוא בבית הסוהר בחידלון מוחלט. 
ענין  כלל  בו  שייך  שלא  הבהמה,  בכור  מזה  ויותר 

הרצון. ואת כל אלו היכה ה‘ יתברך במכת בכורות.
כי  בזה,  ללמד  הקדושה  התורה  באה  כי  ונראה 
הנמוכים  המקומות  אל  גם  מגיעה  יתברך  ה‘  השגחת 
הבור  בבית  בדד  היושב  ואפילו  ביותר;  והשפלים 
כל  וחסר  משפחה  ללא  אדם,  בני  מחברת  ומרוחק 
תקוה - משגיח עליו ה‘ יתברך. ואם יש בו חיות ממקור 
שורש  את  ממנו  ליטול  הצורך  ונוצר  קדושה,  של 

הקדושה שבו, יאבד גם אותו בכור השבי מן העולם.
בזה יוצאת השגחת ה‘ יתברך מן הכח אל הפועל אף 
יותר מאשר בהכאת בכור השפחה. שכן על אף שאין 
נחשבת  מקום  מכל  רצונה,  פי  על  לפעול  יכולה  היא 
בתיהם  בין  היא  סובבת  המצרים,  מחיי  לחלק  היא 
כלל.  חיים  לו  שאין  השבוי  לעומת  בעבורם,  ועובדת 
הסטרא  כח  נשבר  השבי  בכור  בהכאת  דווקא  לכן, 

אחרא אפילו במקומה הנמוך והשפל ביותר.

ממעמקים קראתיך
דבר זה איננו רק בבחינת עונש, כי אם הכנה דרבה 
לכלל ישראל בכל הדורות, כי גם כאשר יהיו במקום 
נמוך ושפל מאוד, ימצאו בו את ה‘ יתברך, כי קרוב ה‘ 

לנשברי לב, רם הוא ושפל יראה.
לפי זה נוכל להבין את פשר הצעקה הגדולה אשר 
צער  זעקת  רק  זו  היתה  לא  מצרים.  ארץ  בכל  היתה 
וכאב על מיתת היקרים להם, כי אין בית אשר אין שם 
מת; אלא היה בזה ביטוי להכרה כי בכל מקום נמצא 

וכאשר  ביותר.  העמוק  בבור  ואפילו  יתברך,  הבורא 
הבכורה,  בטלה  המקומות,  בכל  הקדושה  האירה 

ואפילו בכור השבי היה כלא היה והתבטל לגמרי.

סדר שבחי הלל הגדול
וכדי לבאר יותר את כל הענין, נציג כאן שאלה.

הנה, מדי שבת בשבתו אומרים אנו בפסוקי דזמרה 
להַ‘  ”הוֹדוּ  קלו)  פרק  (תהלים  המזמור  את  שחרית  של 
כּיִ טוֹב כּיִ לעְוֹלםָ חסַדְּוֹ“, וכן אומרים מזמור זה בהלל 

שבליל הסדר. 
טוב,  כי  לה‘  תחילה  המלך  דוד  משבח  שם,  והנה 
שהוא אלקי האלהים ואדוני האדונים, עושה השמים 
בתבונה ורוקע הארץ על המים, עושה אורים גדולים, 
והכוכבים  והירח  ביום,  לממשלת  השמש  שהם 
בא  מיד  אלו,  פסוקים  כל  ולאחר  בלילה.  לממשלות 
כּיִ  בּבִכְוֹריֵהםֶ  מצִרְיַםִ  ”למְכַּהֵ  י)  פסוק  (שם  השבח 

לעְוֹלםָ חסַדְּוֹ“.
ביום  ברקיע  נתלו  המאורות  הלא  לתמוה,  ויש 
בכורות  מכת  ועד  ומשם  העולם,  לבריאת  הרביעי 
אם  מספר,  אין  עד  ונפלאות  ניסים  בעולם  נתרחשו 
יציאת  אל  המאורות  מבריאת  הכתוב  עבר  מדוע  כן, 
בינתיים.  שעברו  שנה  אלפיים  על  ודילג  מצרים, 
שקדמו  המכות  כל  הוזכרו  לא  מדוע  קשה  ובפרט 

למכת בכורות.

קדימת מכת חושך למכת בכורות
המשך  בה  יש  בכורות  מכת  כי  נאמר,  כרחנו  על 
לבריאת המאורות, ושייכת היא לענינם. כי הנה, קודם 
מכת בכורות הביא הקדוש ברוך הוא על המצרים את 
במושבותם.  אור  היה  ישראל  בני  ולכל  חושך,  מכת 

ימי  וזהו כעין מה שהבדיל הקדוש ברוך הוא בששת 
לצדיקים  הגנוז  אור  החושך,  ובין  האור  בין  בראשית 

וחושך לרשעים. 
להם  שזרח  האור  כי  במק“א  בזה  הארכנו  וכבר 
מעשה  של  הגנוז  האור  היה  במושבותם  לישראל 

בראשית (וראה פרי צדיק פר‘ בשלח שזכו לאור תורה).
מכת  מכן  לאחר  המצרים  על  באה  זה  אור  מכח 
בכורות, אשר לא היתה רק בגדר עונש, אלא כתוצאה 
חלקי  והידבקות  מצרים  תוך  אל  הקדושה  מירידת 

הקדושה בה, עד שבטל כח הקליפה.

העברת הבכורה
בין  הבכורה  ניתנה  להם  כי  המצרים  היו  סבורים 
וראשית  ראש  להיותם  זו  ובטענה  העולם,  אומות 
לעולם, הצליחו לכבוש את כל סביבותם ולשלוט בכל 
והרעב,  השובע  שררו  שבארצם  אחר  ובפרט  העולם, 

ובאו מכל הארצות לשבור שבר במצרים.
גלות מצרים היה במכת בכורות,  אכן, בכך שסיום 
ניכר לעיני כל כי שקר נחלו המצרים ואין בו מועיל, 
כי אין הבכורה שייכת להם כי אם לבני בכורי ישראל. 
מצוות  נאמרו  הפרשה  שבסיום  לכך  הטעם  גם  וזהו 

הבכורות, בכור אדם ובכור בהמה.
ָמיֶךָ  ח ד-ה) ”כּיִ ארֶאְהֶ שׁ (תהלים  זהו שאמר הכתוב 
ֶר כּוֹננָתְּהָ: מהָ אנֱוֹשׁ  מעֲַשֵׂי אצֶבְּעְֹתיֶךָ ירָחֵַ וכְוֹכבָיִם אֲשׁ
עוסקים  אמנם  כי  תפִקְדְנֶּוּ“.  כּיִ  אדָםָ  וּבןֶ  תזִכְּרְנֶּוּ  כּיִ 
אנו ברומו של עולם, בבריאת המאורות הגדולים, אך 
תכלית הכל היא בריאת האדם, בראשית ברא אלקים 

בשביל ישראל ובשביל התורה שנקראו ראשית.

חתימת מכירת הבכורה
כיוצא בדבר, כבר אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה 
בּנְיִ  כֹּה אמָרַ ה‘  ד כב) ”ואְמָרַתְָּ אלֶ פּרַעְֹה  (שמות  רבינו 
כי כאן חתם הקדוש ברוך  רש“י  וכתב  ישְִׂראָלֵ“.  בכְֹריִ 

ויש  מעשו.  יעקב  שלקח  הבכורה  מכירת  על  הוא 
על  משה  ישמיענו  ומדוע  ולעשו,  לפרעה  מה  להבין, 
אודות הויכוח שבין יעקב ועשו. הלא עתה משועבדים 
ומה  לישועה,  וצריכים  פרעה  ביד  במצרים  ישראל 
ענין זה לכאן. ועוד, מפני הוצרך הדבר כלל לחתימה, 
הלא כבר הודה לו שרו של עשו ליעקב על הברכות 
בשעה ששלחו מאיתו בעלות השחר לאחר שנאבק בו 
כל הלילה, וכבר עברו שנים הרבה מאז, ומדוע צמחה 

טענה זו בשנית.
אלא, כך אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה רבינו, כי 
פרעה  על  להביא  הוא  שעתיד  והעונשים  המכות  כל 
יכבד  כך  ומשום  האמונה,  את  לחזק  תכליתם  הרשע, 
מערכות  כל  את  יתברך  ה‘  ישדד  אשר  עד  פרעה  לב 
בשמש  לא  להאמין  דעת  בר  אדם  יוכל  ולא  הטבע, 
ה‘.  ציוה  לא  אשר  השמים  צבא  בכל  ולא  בירח  ולא 
אולם סוף דבר יהיה כאשר יתברר לעין כל כי ישראל 
הם הבכורים, ולעולם ועד לא תוכל הטומאה לדרוש 
את הבכורה לעצמה, כי כל כח הראשית שייך אך ורק 
לישראל, אשר הם ראשית תבואת העולם וחלתו של 

עולם.
ישראל  יציאת  של  המהלך  בראשית  כבר  כן,  על 
סוף  את  לפרעה  לו  לומר  משה  נשלח  ממצרים, 
הבכורה  תיפול  ולא  ישראל  בכורי  בני  כי  המעשה, 

בחלק המצרים, וזהו ענין מכת בכורות.
מצרים  ’למכה  הכתוב,  לשון  בסמיכות  הביאור  זה 
זו  כי  גדולים‘,  אורים  ’לעושה  אחר  תיכף  בבכוריהם‘ 

שלימות כל הבריאה.

זריקת הדם בפסח מצרים
והנה, באותו הלילה עצמו שבו היכה ה‘ את בכורי 
מצרים, היו ישראל יושבים ואוכלים את קרבן הפסח 

במצרים. 
שנאמרו  הלכות  וכמה  בכמה  מצרים  פסח  נתייחד 
בו שלא כפסח דורות. מחד גיסא הושווה לפסח דורות 
בצלייה  ומצוותו  נותר,  בו  ונאסר  תמים,  שה  בהיותו 
ראשו על כרעיו ועל קרבו. אולם לא נאמרה בו זריקת 

הדם והקטרת האימורים והחלבים על גבי מזבח.
וכבר עמדו חכמי הגמרא (פסחים צו.) בשאלה זו, כי 
הלא עיקר הקרבן והחלק שניתן בו לקדוש ברוך הוא 
האברים  ובהקטרת  הנפש,  הוא  הדם  בהזאת  נעשה 
המשובחים והחלבים, הנשרפים על גבי המזבח לריח 
במה  אלו,  כל  בו  היו  שלא  מצרים  ובפסח  לה‘,  ניחוח 

נחשב הוא לקרבן כלל.

שלושה מזבחות
והובאה שם דעת רב יוסף כי שלושה מזבחות היו 
שם, שכן נתינת הדם על המשקוף ועל שתי המזוזות 

חשובה כזריקתו על קרנות המזבח. 
ויש לומר כי נרמז הדבר בלשון הכתוב (שמות יב כב) 
ואְלֶ  ְקוֹף  המַּשַׁ אלֶ  והְגִּעַתְּםֶ  בּסַּףַ  ֶר  אֲשׁ בּדַּםָ  ”וּטבְלַתְּםֶ 
בּסַּףָ“, שהוא בדומה למה  ֶר  תּיֵ המַּזְוּזֹת מןִ הדַּםָ אֲשׁ ְ שׁ
שנאמר בקרבנות (ויקרא ט ט) ”ויַּטִבְֹּל אצֶבְּעָוֹ בּדַּםָ ויַּתִּןֵ 

עלַ קרַנְוֹת המַּזִבְּחֵַ“.
בארץ  נעשה  מישראל  אחד  כל  בית  כי  אומר,  הוי 
מצרים למזבח, ולא מזבח אחד בלבד כי אם שלושה 

מזבחות.
דבר גדול נאמר כאן, כי ביתו של כל אדם מישראל 
משכן הוא לשכינה כמקדש מעט, ופתח ביתו הרי הוא 
כמזבח. וחידוש זה נאמר דווקא בפסח מצרים, משום 
לידה  בחינת  זו  והיתה  לעם,  ישראל  בני  נעשו  שאז 
להם, ועדיין לא הוקם המשכן ולא נבנה המקדש, אך 
כבר אז היה להם ביתם למשכן ומקדש, ובו עבדו את 

ה‘.
כל זאת נעשה בישראל, אל מול הנעשה במצרים, 

בהכאת כח הקליפה במכת בכורות.

כיצד הקריבו ישראל במצרים
לפי הדברים האלה, אור חדש יאיר על דברי משה 
פרעה  לו  שאמר  לאחר  כי  הרשע,  פרעה  אל  רבינו 
(שמות ח כא) ”לכְוּ זבִחְוּ לאֵלֹקיֵכםֶ בּאָרָץֶ“, השיב משה 
תּוֹעֲבתַ  כּיִ  כּןֵ  לעֲַשׂוֹת  נכָוֹן  ”לֹא  כב-כג)  פסוקים  (שם 

"שמעו נא, שמא יושב כאן בפנים יהודי, 
ובוודאי צריך הוא לחיזוק, הבה ונשיר 
כולנו יחד שיר של אמונה, אולי ישמע 

ויתחזק ליבו"

ב

עינים מאירות



תּוֹעֲבתַ מצִרְיַםִ  נזִבְּחַ אתֶ  נזִבְּחַ להַ‘ אלֱֹקיֵנוּ הןֵ  מצִרְיַםִ 
בּמַּדִבְּרָ  נלֵךְֵ  ימָיִם  ֶת  ְלֹשׁ שׁ דּרֶךְֶ  יסִקְלְנֻוּ:  ולְֹא  לעְיֵניֵהםֶ 

ֶר יֹאמרַ אלֵיֵנוּ“. וזְבָחַנְוּ להַ‘ אלֱֹקיֵנוּ כּאֲַשׁ
שיזבחו  בכך  משה  מיאן  כי  בפסוקים,  מבואר 

במצרים, וטען כי רוצים הם לזבוח במדבר.
אך הנה לבסוף אכן זבחו ישראל במצרים והקריבו 
כיצד מתיישב הדבר  ויש להבין  בה את קרבן הפסח, 
במדבר  ישראל  שיקריבו  רבינו  משה  של  טענתו  עם 

ולא במצרים.
ישראל  שזבחו  מה  אמנם  כי  היא,  האמת  אך 
במצרים נעשה לנגד עיניהם הכלות של המצרים כדי 
להגדיל הנס ולהראות לעין כל את השגחת ה‘ יתברך 
גמור, אלא העולות  זה קרבן  היה  לא  ישראל, אך  על 
באומרו  משה  כיוון  להם   - בסיני  שהקריבו  ושלמים 
ולא  הדם  נזרק  לא  כאן  כי  במדבר,  ישראל  שיזבחו 
הוקטרו חלבים ואימורים על המזבח, אלא ניתן הדם 
הדַּםָ  ”והְיָהָ  וסימן,  על המשקוף ושתי המזוזות כאות 

לכָםֶ לאְֹת עלַ הבַּתָּיִם“ (שמות יב יג).
היתה  חלוקה  מצרים  בפסח  הקרבן  אכילת  גם 
במשכן  הקרבים  הקרבנות  בכל  כי  קרבנות,  משאר 
ובמקדש, אוכלים שיריים משולחן גבוה, ואילו אכילת 
פסח מצרים באה כדי להוציא את ישראל מעבדותם 
לפרעה [וכפי שיתבאר]. ואילו עיקר העבודה עתידה 
רבינו  למשה  שנאמר  כמו  סיני,  בהר  להיות  היתה 
במעמד הסנה (שמות ג יב) ”בּהְוֹציִאֲךָ אתֶ העָםָ ממִּצִרְיַםִ 
אכן  זו  ועבודה  הזַּהֶ“.  ההָרָ  עלַ  האָלֱֹקיִם  אתֶ  תּעַבַדְוּן 
במצרים  כאן  אולם  כראוי.  דרבה  הכנה  אחר  נעשתה 
שנולד,  כקטן  היו  חשובים  לחירות  ישראל  משיצאו 
ורק החלו את דרכם בעבודת הקודש, אלא שמקטנות 
זו החלו לגדול עד שבאו לכלל גדלות במעמד הר סיני, 

ואז באה העת להקרבת קרבנות.
אמנם  כי  לפרעה,  רבינו  משה  לו  אמר  כך  משום 
יזבחו ישראל את הפסח על אדמת מצרים, אך לא כאן 
הוא המקום לעבודת ’נלכה ונזבחה לאלקינו‘, אלא רק 

לאחר שילכו במדבר.

אכילת פסח מצרים - יציאה לחירות
ויתבארו דברינו על פי מה שכתב בשו“ת אבני נזר 
(יורה דעה סימן תנ“ד אות י“ב), שאכילת הפסח מורה על 
כיון שמזונותיו של עבד  ה‘,  כך שנעשו ישראל עבדי 
מוטלים על רבו, ומשולחן רבו הוא אוכל, ובזה שאכלו 
ישראל את שיירי הקרבן, הראו כי עבדי ה‘ הם וראויים 

הם לאכול ממאכלו.
ניזונים  היו  במצרים  עבדים  ישראל  כשהיו  כי 
משיירי מאכלם של המצרים, ואצלם לא יכלו לאכול 

בשר, כי תועבת מצרים כל רועה צאן. 
ועצמות  אכן כאשר אכלו ישראל את קרבן הפסח 
לעבודה  נורא  בזיון  בזה  היה  בינותם,  התגוללו  השה 
חירות  כל  לעיני  נראתה  ובזה  המצרים,  שעבדו  זרה 
את  שאוכלים  מצרים,  מעבדות  ויציאתם  ישראל 
סעודתם משולחן גבוה ודווקא מן המאכל שמתעבים 
שולחן  על  האוכלים  כעבדים  אינם  ושוב  המצרים, 

רבם.

יציאת מצרים במדרגה אחר מדרגה
וכן נוכל ליישב על פי זה את השאלה הנודעת, מה 
שלושת  לדרך  לצאת  רבינו  משה  ביקש  באמת  טעם 
ימים, והרי ודאי יצאו ישראל ממצרים שלא על דעת 
הוצרך  ומדוע  לבסוף,  עשו  שאכן  וכפי  כלל  לחזור 

לבקש באופן זה שלא כפי האמת.
עיקר  ודאי  באמת  כי  יתבאר,  האמור  פי  על  אכן 
את  לעבוד  מנת  על  היתה  ממצרים  ישראל  יציאת 
להקריב  יכלו  לא  עצמה  מצרים  ובארץ  האלקים, 
שמדרגות  אלא  שנתבאר,  וכפי  בשלימות  קרבנות 
הפסח  קרבן  את  עשו  ובתחילה  כאן,  היו  מדרגות 
עדן  גן  ריח  בו  להריח  וזכו  בשלימות,  שלא  במצרים 
(ראה שמות רבה יט ה), אך לאחר שאכלו מן הפסח זכו 
לעזוב את שולחן פרעה ולבוא לאכול משולחן גבוה, 
והשלימה  הרצויה  העבודה  אל  לבוא  יכלו  וממילא 

בעבודת הקרבנות.
באמת  אלא  כלל,  הערמה  כאן  היתה  לא  כן  אם 

מכן  ולאחר  ה‘,  את  לעבוד  כדי  לצאת  ישראל  ביקשו 
זכו  הפסח  אכילת  שלאחר  אלא  למצרים,  לשוב 

לשלימות ובטלה עבדותם לגמרי.
נמצא כי אלו היו המעלות שנתעלו ישראל ביציאת 
ובזה עזבו את  מצרים; בתחילה אכלו מפסח מצרים, 
מול  אל  הכבשים  מבשר  לאכול  ויכלו  פרעה  שולחן 
עיניו, ובזה ניתן להם לצאת ממצרים וללכת למדבר, 

עד אשר זכו לבסוף למעמד הר סיני.
היתה  לא  ממצרים  ישראל  יציאת  כי  מזה,  העולה 
כעבד הבורח מאת אדוניו ומשחרר עצמו מן העבודה 
בחינת  גוי,  מקרב  גוי  לקיחת  בה  היה  אלא  הגופנית, 
לידה והבדלה משולחן פרעה, ודבר זה יצא אל הפועל 

בהקרבת קרבן פסח.

פסח חזקיהו ופסח יאשיהו
והנה בספר מלכים (ב‘ כג א-כג) ובספר דברי הימים 
פסחי  בענין  הדברים  הורחבו  לה)  ופרק  ל  פרק  (ב‘ 

חזקיהו ויאשיהו בן נכדו, וגם חז“ל האריכו בענינם. 
הנה, ימי חזקיהו באו אחר שלטון אביו המלך אחז, 
אשר מלך רשע היה ועבד עבודה זרה. ואכן בא חזקיהו 
וטיהר את בית המקדש לאחר שנים הרבה שעבדו בו 
לאלילים, הסיר את הבמות והרים את קרן התורה, עד 
כי  עליו  ואמרו  דורו  צד:) את  (סנהדרין  חז“ל  ששיבחו 
בזמנו לא נמצא תינוק או תינוקת מדן ועד באר שבע 

שלא היו בקיאים בהלכות טומאה וטהרה.
ובכדי לכרות ברית מחודשת בין ה‘ לישראל, קרא 
לכל העם לבוא ולעשות את קרבן הפסח, ונעשה פסח 

גדול בירושלים.
אמנם לאחר חזקיהו עמד מנשה בנו ולאחריו אמון, 

והעמיד  זרה,  עבודה  ועובדי  רשעים  שניהם  שהיו 
מנשה צלם בהיכל, ורק לאחריהם קם יאשיהו ללכת 
את  ותיקן  האלילים  את  ביער  זקנו,  חזקיהו  בדרכי 
פסח  נעשה  לא  כי  נאמר  שעליו  פסח  ועשה  ישראל, 

כמותו. ובזה איחד את כלל ישראל לעבודת ה‘.

עטרה ליושנה
את  וחידשו  עמדו  יאשיהו,  והן  חזקיהו  הן  והנה, 
הקרבת  בעת  הוא  ברוך  לקדוש  ישראל  בין  הברית 
הפסח. ודבר זה מחובר אל מה שראינו בפסח הראשון 
שעשו ישראל - על אדמת מצרים, שבו נתנו את הדם 

על המשקוף ועל שתי המזוזות. 
שני המלכים הללו החזירו עטרה ליושנה, כל אחד 
בדרכו המיוחדת לו. שניהם ביערו את העבודה זרה מן 
וטיהרו  המצבות  את  שיברו  בעובדיה,  ונלחמו  הארץ 
את בית המקדש מן הטומאה שהיתה בו, ושניהם כרתו 

ברית בין העם ובין הקדוש ברוך הוא.
בימי שניהם פעלו גדולי הנביאים אשר סייעו בידם 
ליבם אל אביהם  ולהשיב את  ישראל  בני  לרומם את 
בדברי  דומה  לשון  מצינו  שניהם  ועל  שבשמים. 
”בּהַ‘  ה)  יח  ב‘  (מלכים  נאמר  חזקיהו  על  כי  הנביאים, 
מלַכְיֵ  בּכְֹל  כּמָֹהוּ  היָהָ  לֹא  ואְחֲַריָו  בּטָחָ  ישְִׂראָלֵ  אלֱֹקיֵ 
על  לזה  בדומה  נאמר  וכן  לפְנָיָו“.  היָוּ  ֶר  ואֲַשׁ יהְוּדהָ 
ֶר  אֲשׁ ”וכְמָֹהוּ לֹא היָהָ לפְנָיָו מלֶךְֶ  (שם כג כה):  יאשיהו 
וֹ וּבכְלָ מאְֹדוֹ כּכְֹל תּוֹרתַ  ָב אלֶ ה‘ בּכְלָ לבְבָוֹ וּבכְלָ נפַשְׁ שׁ

ֶה ואְחֲַריָו לֹא קםָ כּמָֹהוּ“. מֹשׁ

כוחו של חזקיהו
דבר  על  הנביאים  ייחדו  דברים  ריבוי  כאמור, 
ויאשיהו. ומכל מקום חילוק  הפסחים שעשו חזקיהו 
גדול היה ביניהם, אשר על ידו נוכל לעמוד על הדבר 

שהבדיל ביניהם.
הרוחני  למצבו  העם  את  השיב  חזקיהו  הנה,  כי 

אמונתו  וגם  בישראל,  תורה  והירבה  והראוי,  הנעלה 
בימי  שעמד  כך  כדי  עד  נפלאה,  היתה  יתברך  בה‘ 
מלחמת סנחריב וביקש שלא יצטרך לעמוד במלחמה 
כלל, אלא ”אני ישן על מיטתי ואתה עושה“ (ראה איכה 

רבה פתיחתא ל), הרי כאן בטחון מופלג בה‘ יתברך.

פסח בלא ככתוב
והנה, אחר שטיהר חזקיהו את בית המקדש וחידש 
ישראל  לכל  אגרות  חזקיהו  שיגר  העבודה,  את  בו 
היתה  קלה  לא  בירושלים.  הפסח  את  ולעשות  לבוא 
את  העם  עשו  שלא  הרבה  שנים  זה  כי  המלאכה, 
הפסח, והוצרך חזקיהו להפציר בהם לבוא. ומחמת כן 
הוצרך חזקיהו לדחות את הפסח לחודש השני, אשר 
אלא  ממש,  השני  החודש  זה  היה  לא  דאמת  אליבא 
שעיבר ניסן בניסן [שלא ברצון חכמים] כדי שיספיקו 

כל ישראל לבוא ולעשות הפסח. 
רבים  כי  ל א-יב),  ב‘  הימים  (דברי  בכתובים  ומבואר 
ולא אבו לשוב אל  היו שלא קיבלו את דברי חזקיהו 
אולם  הקריאה.  לקול  נענו  מישראל  מעטים  ואך  ה‘, 
ואמנם  הפסח.  את  לעשות  כולם  באו  יהודה  משבט 
לא הכל נעשה כרצון חכמים, הן מה שעיבר את חודש 
הטהרה  לענין  והן  אדר,  אלא  מעברים  אין  כי   - ניסן 
שלא היתה בשלימות, ”כּיִ אכָלְוּ אתֶ הפַּסֶחַ בּלְֹא ככַּתָוּב 
כּיִ התִפְּלַּלֵ יחְזִקְיִּהָוּ עֲליֵהםֶ לאֵמֹר ה‘ הטַּוֹב יכְפַּרֵ בּעְדַ: 
ולְֹא  אֲבוֹתיָו  אלֱֹקיֵ  ה‘  האָלֱֹקיִם  לדִרְוֹשׁ  הכֵיִן  לבְבָוֹ  כּלָ 

“ (שם פסוקים יז-יט). כּטְהָרֳתַ הקַֹּדשֶׁ
בירושלים  היתה  גדולה  שמחה  זאת,  כל  עם  אך 
בימים ההם, עד שמלבד שבעת ימי החג הוסיף חזקיהו 
”ותַּהְיִ  עוד שבעה ימים נוספים על אלה לשמוח בה‘, 
דּוָיִד מלֶךְֶ  בןֶ  ְלֹמֹה  כּיִ מיִמיֵ שׁ ָלםִָ  בּיִרוּשׁ גדְוֹלהָ  שִׂמחְהָ 

ָלםִָ“ (שם פסוק כו). ישְִׂראָלֵ לֹא כזָֹאת בּיִרוּשׁ
לו  שעמד  וכפי  לחזקיהו,  לו  היה  גדול  תפילה  כח 
עצמו  על  ולהתפלל  הקיר  אל  פניו  את  להסב  כוחו 
שהוסיף  עד  המיתה,  מגזירת  להינצל  ליבו  מקירות 
הקדוש ברוך הוא על ימיו חמש עשרה שנה, כך עמד 
והתפלל על העם שיקבל ה‘ את קרבנם למרות שנעשה 
ויַּרִפְּאָ אתֶ  יחְזִקְיִּהָוּ  ְמעַ ה‘ אלֶ  שלא ככתוב, ואכן, ”ויַּשִׁ

העָםָ“ (שם פסוק כ), וקיבל את קרבנם באהבה וברצון.

כדבר ה' ביד משה
חזקיהו  של  נינו  יאשיהו  דקדק  זאת,  כל  לעומת 
לעשות את הפסח ככל משפטו וחוקתו, ככתוב בספר 
תורת משה (ראה דברי הימים ב‘ לה א-יג). ומבואר שם 
כל  את  והלויים  הכהנים  עשו  כי  בכתוב  פעמים  כמה 
כפי  כמשפט  ועבדו  משה,  בתורת  ככתוב  העבודה 
המצווה, בלא שום שינוי בשום פרט. ועל מעלת הפסח 
הזה אמר הכתוב (שם פסוק יח) ”ולְֹא נעֲַשָׂה פסֶחַ כּמָֹהוּ 
לֹא  ישְִׂראָלֵ  מלַכְיֵ  וכְלָ  הנַּבָיִא  ְמוּאלֵ  שׁ מיִמיֵ  בּיְשְִׂראָלֵ 

יּהָוּ“. ִ ֶר עשָָׂה יֹאשׁ עשָׂוּ כּפַּסֶחַ אֲשׁ
הרי לנו כי הצליח יאשיהו במלאכתו, ונתאחדו כל 
ישראל כאיש אחד בלב אחד לעשות את הפסח ברצון 
התורה  בדרך  ופשורי,  עיקולי  שום  בלא  וכהלכה, 

המסורה.

כח התפילה
חזקיהו  בין  שערכנו  ההשוואה  כל  אחר  כן,  אם 
חזקיהו  אחרת.  בדרך  מהם  אחד  כל  פעל  ויאשיהו, 
הוצרך להוסיף לעבודתו את כח התפילה למען ירצה 
בו  וחלו  ככתוב,  שלא  שנעשה  אף  ישראל  בקרבן  ה‘ 
ידים. אך זהו סוד כוחו של חזקיהו, אשר ידע לומר ”כך 
מקובלני מבית אבי אבא, אפילו חרב חדה מונחת על 
צוארו של אדם אל ימנע עצמו מן הרחמים“ (ברכות י.). 
וכבר אמרו חז“ל (מדרש תנאים לדברים ג כג): ”ושנים 
וחזקיהו“.  רבינו  משה  והועילו,  בתפלה  שעסקו  הן 
כי  דמיונות,  כמה  מצינו  וחזקיהו  משה  בין  גם  ואכן 

שניהם מלכים היו, ושניהם עשו פסח.

הכנה לגלות
הגלות  את  ראה  כבר  המלך  יאשיהו  זאת,  לעומת 
כן,  מחמת  עשה  מעשים  וכמה  ובאה,  הממשמשת 
ובעיקר מה שגנז את הארון, וכמו שאמרו חז“ל (יומא 
וצלוחית  המן,  צנצנת  עמו  נגנזה  ארון  ”משנגנז  נב:): 

בכל מקום נמצא הבורא יתברך, 
ואפילו בבור העמוק ביותר. וכאשר 

האירה הקדושה בכל המקומות, 
בטלה הבכורה, ואפילו בכור השבי 

היה כלא היה והתבטל לגמרי 

ג

עינים מאירות



שמן המשחה, ומקלו של אהרן ושקדיה ופרחיה, וארגז 
יאשיהו  ואף  ישראל“.  לאלקי  דורון  פלשתים  ששגרו 

עצמו נהרג במלחמה על ידי פרעה נכה מלך מצרים.

שני כוחותיו של המשיח
והנה גם בדבר זה מצינו שהושוו חזקיהו ויאשיהו, 
כי על חזקיהו אמרו חז“ל (סנהדרין צד.) ”ביקש הקדוש 
ברוך הוא לעשות חזקיהו משיח, וסנחריב גוג ומגוג“. 
ִיחַ ה‘“ (איכה  ועל יאשיהו קונן ירמיהו ”רוּחַ אפַּיֵנוּ משְׁ
ד כ). כי כל אחד מהם ראוי היה להיות משיח ה‘ בכח 
עבודתו המיוחד לו; חזקיהו בכח התפילה המתקן את 
כל הפגמים, ויאשיהו בעמידתו על המסורת בכל קוצו 

של יו“ד בלי שום שינוי.

בגמרא  המובא  במעשה  למצוא  נוכל  לזה  רמז 
מאת  שביקש  לוי,  בן  יהושע  רבי  על  צח.)  (סנהדרין 
ואליהו  המשיח,  של  מקומו  היכן  לידע  הנביא  אליהו 
שלחו לשערי רומי, שם יושב מלך המשיח עם עניים 
ונתן  וחבורות.  פצעים  מלא  גופו  וכל  חלאים  סובלי 
המשיח,  הוא  מהם  מי  לידע  בידו  סימן  הנביא  אליהו 
כי כולם מתירים את כל חבישותיהם יחד כדי למרוח 
כל  את  מחזירים  מכן  ולאחר  פצעיהם,  על  סממנים 
ואסיר  חד  ’שרי  המשיח  ואילו  למקומן.  התחבושות 
פצע  מתיר  כך  ואחר  וחובשו,  אחד  פצע  מתיר   - חד‘ 
את  לגאול  נקרא  יהיה  שאם  כדי  אותו,  וחובש  אחר 

ישראל לא יתמהמה אפילו רגע אחד.

’שרי   - הגמרא  שנקטה  הלשון  על  לעמוד  יש  אך 
והיתר.  איסור  בעניני  הרגילה  לשון  שהיא  ואסיר‘, 
הנזכרים,  הכוחות  שני  על  כאן  לרמוז  באו  כי  ונראה 
מהם  אחד  שכל  הצדיקים  שני  באותם  בהם  שהיו 
את  בו  יש  המשיח  כי  צדקנו.  משיח  להיות  היה  ראוי 
שעשה  כפי  ולהתיר,  פתח  לפתוח  שיודע  ה‘שרי‘,  כח 
גם  הקרבן  קבלת  למען  ופעל  התפילה  בכח  חזקיהו 
כשלא נעשה כולו כהלכתו, וכן פעל בתפילתו לזכות 

לאריכות ימים.

הן  חד‘,  ’ואסיר  יאשיהו  קם  חזקיהו  לאחר  אולם 
פרטי  כל  לפי  גדול  בדקדוק  הפסח  את  שעשה  במה 
ההלכה ולא התיר שום פרט, והן במה שהטמין את כלי 

המקדש, כאשר הבין שעומדים ישראל ללכת בגלות.

לכח  הן  נצרך  רומי  בשערי  היושב  המשיח  כן,  אם 
בחזקיהו  חז“ל  ראו  כן  ועל  האיסור,  לכח  והן  ההיתר 

וביאשיהו ראויים להיות משיחים.

דם הברית
עוד יש לנו לעמוד על חילוק גדול שהיה בין פסח 
מצרים ופסחם של חזקיהו ויאשיהו, לפי מה שנתבאר 
עול  המשקוף  על  הדם  את  ישראל  נתנו  במצרים  כי 
שתי המזוזות, ועל ידי זה זכו למכת בכורות שניתכה 
על ראשם של המצרים והכתה את כל חלקי מציאותם 
ובזה  השבי,  בכור  ועד  המלך  מבן  למטה,  מלמעלה 
נכרתה קליפת ערוות הארץ לגמרי ובטל כל כח הרע 

הנאחז בקדושת הבכורה.

לעומת זאת, בפסחיהם של מלכי יהודה שימש דם 
הפסח לכריתת ברית עם הקדוש ברוך הוא.

פסח חזקיהו כפסח מצרים
אמנם גם באותם הפסחים נעשו דברים המשלימים 
חזקיהו  פסח  שנעשה  כפי  שהרי  מצרים,  פסח  את 
חכמים,  ברצון  שלא  בניסן  ניסן  ועיבר  ככתוב‘,  ’שלא 
הרי גם בפסח מצרים נעשו הרבה דברים שלא כבפסח 
בבית  הנעשה  כפי  הקרבן  הקרבת  היתה  ולא  דורות, 
כמקדש,  ישראל  מבתי  בית  כל  נעשה  אלא  המקדש, 
הצליח  ואכן  מזבחות.  כשלושה   - ומזוזות  ומשקוף 
חזקיהו במלאכתו מלאכת הקודש, לרומם את ישראל 
ולקרבם אל ה‘, ואף על פי שהיו מבני עשרת השבטים 
ששחקו לשליחיו ולעגו להם, באו רוב ישראל לעשות 

הפסח ולחדש את העבודה.

אכן, בהיות יאשיהו סוף למלכות יהודה, וכבר קרבה 
הקודש  כלי  את  להטמין  שהוצרך  עד  בזמנו,  הגלות 

אשר לא ישובו אפילו במקדש שני, אלא רק במקדש 
נפלאה  בשלימות  הפסח  את  ועשה  עמד   - שלישי 
ככל הכתוב בתורת משה, פסח אשר לא נעשה מימי 

שמואל הנביא.

דם פסח ודם מילה
עלָיַךְִ  ”ואָעֶבֱֹר  ו)  (טז  יחזקאל  ואלו הם דברי הנביא 
ואָֹמרַ  חֲייִ  בּדְמָיַךְִ  לךְָ  ואָֹמרַ  בּדְמָיָךְִ  מתִבְּוֹססֶתֶ  ואָרֶאְךְֵ 
לךְָ בּדְמָיַךְִ חֲייִ“, דם פסח ודם מילה, לחבר את מסירת 
כריתת  עם  יחד  מילה  בברית  הנעשית  הגוף  כוחות 
וזאת  הפסח.  בדם  הוא  ברוך  בקדוש  הדביקות  ברית 
בדביקות  הפסח  מצות  את  שקיים  יאשיהו,  עשה 
מוחלטת והשווהו לדם מילה שהוא אות ברית קודש 
שלא חל בו שום שינוי כלל, ויש בו מסירות נפש על 
’דם  בבחינת  היה  חזקיהו  פסח  ואילו  יו“ד.  של  קוצו 
פסח‘, כפסח מצרים ששמו בו את הדם על המשקוף 
גם  אולם  הקדושים.  האבות  כנגד  המזוזות,  ושתי 

במצרים היה דם מילה, ואומר לך בדמייך חיי.

היושב  המשיח  של  במעשיו  נרמז  זה  דבר  וגם 
הדם  כנגד  אחד,  ואוסר  אחד  המתיר  רומי,  בשערי 
שכפול היה - דם פסח ודם מילה. ובזה מאחד המשיח 
נדחי  לאסוף  טלאים  יקבץ  ובזרועו  ישראל  כלל  את 

ישראל ולהשיבם אל ה‘.

שתי מצוות אלו - פסח ומילה - סמל הן לברית בין 
הקדוש ברוך הוא לישראל, ועל שום כך אלו הן שתי 

מצוות עשה יחידות שהעובר עליהן עונשו כרת.

השלמת מעשי האבות
יחד  נעשה  אלו,  דמים  בשני  הנעשה  כל  כאמור, 
שהמכה  בעוד  המצרים.  על  בכורות  מכת  הבאת  עם 
כך  מצרים,  של  הרע  דרגות  כל  את  ומשפילה  פוגעת 
הקדושים.  האבות  בזכות  ישראל  את  לטהר  הדם  בא 
אבינו  אברהם  במילת  החלו  אשר  הדם  מצוות  אותן 
ידי  על  הפסח  ובעשיית  יצחק,  ובעקידת  עצמו,  את 
הן  הברכות,  במעמד  אבינו  יצחק  בעבור  אבינו  יעקב 
והטוב, עד שהוכנעה  כח הקדושה  אלו שהגבירו את 

הקליפה במכת בכורות.

מעשי  כל  על  הכתוב  דילג  מדוע  מתיישב  מעתה 
שכן  בבכוריהם‘,  מצרים  ’למכה  לשבח  ועבר  האבות 
את  להשלים  היה  בכורות  מכת  של  ענינה  כל  באמת 
לבנים,  ובסימנם  האבות  במעשי  שהחל  המהלך  כל 

ובהכנעת כוחות הרע עד השמדם.

עבדות קבועה ועבדות מתחדשת
דעה  (יורה  נזר  האבני  דברי  את  לעיל  הבאנו  והנה 
אשר  מצרים  פסח  אכילת  בענין  י“ב)  אות  תנ“ד  סימן 
ביטא את היציאה מעבדות לחירות. ועיקר דבריו שם 
ידי שניהם  נסובו על ענין דם פסח ודם מילה, כי על 

יצאו ישראל מעבדות לחירות.

מילה  דם  כי  אופנים;  בשני  הדבר  שנעשה  אלא 
הקבוע  חותם  כמין  לה‘,  ישראל  לעבדות  סימן  הוא 
בבשרו של כל איש ישראל, סמל לברית הנצחית שאין 
יאשיהו, שהבין  וכדרכו של  בה שום שינוי עד עולם. 
ליבם  בכל  לדבוק  ישראל  צריכים  הגלות  קודם  כי 
בעבודת ה‘ בלי שינויים, ולא לזוז אפילו כמלוא נימה 
ממסורת האבות. אולם דם הפסח סמל הוא לעבדות 
עבד  של  מזונותיו  כי  גבוה,  משולחן  האכילה  ידי  על 
מהיותם  ישראל  עברו  וכאן  רבו,  משולחן  לו  קצובים 

עבדי מצרים להיות עבדי ה‘, לאכול משולחן גבוה.

מזבח  על  במצרים  ישראל  זבחו  לא  זה  מטעם 

לא  קרבן  אותו  של  עיקרו  כי  הקרבנות,  עבודת  ככל 
באכילת  אלא  היה,  דמו  וזריקת  אימוריו  בהקרבת 
בשר הקרבן. ורק לאחר מכן כשבאו אל הר סיני עמדו 

והקריבו קרבנות כראוי.

קיצורן של דברים, דם מילה רומז לעבודה הקבועה 
להתחדשות  רומז  הפסח  ודם  שינוי,  שום  בה  שאין 

העבודה. ואלו שני צדדים הכרחיים לעבודת ה‘.

טעם עיכוב הגאולה
אם היו ישראל זוכים, היה מצטרף כוחם של חזקיהו 
ויאשיהו יחד, להיות ’שרי חד ואסיר חד‘ בשעה אחת, 
כח  את  והן  והחידוש  ההיתר  כח  את  הן  בהם  שיהיה 
השלימה,  לגאולה  זוכים  היו  ובזה  והגדר,  השמירה 
לא  חזקיהו  אולם  תשמעו‘.  בקולו  אם  ’היום  בבחינת 
משחקים  שהיו  אנשים  אותם  משום  כן  לעשות  יכל 
ומלעיגים בשלוחיו, ולא קיבלו את כל דיני הקרבן, לכן 
צירף לקרבנו את כח התפילה לעורר את התחדשות 
והשמירה.  האיסור  בכח  לפעול  יכל  ולא  העבודה, 
ואילו יאשיהו שראה את מצב העם, כי אחר שרוממם 
חזקיהו באו מנשה ואמון והשפילו את קרן ישראל עד 
שאול תחתית, לכן הוצרך יאשיהו להטמין את חלקי 
בה  לטומאה  השפעה  שום  תהיה  שלא  כדי  הקדושה 
ה‘אסיר  עבודת  אם  כי  בידו  נותרה  ולא  הגלות,  בזמן 
מסיני.  שניתנה  כפי  ומשומרת  קבועה  עבודה  חד‘, 
ואכן, לא היה פסח כפסח הזה, אלא שכח ההתחדשות 

לקה בחסר.

שני  את  ישראל  מבקשים  השלימה  בגאולה  אכן, 
ההתחדשות  כח  הן  זה;  את  זה  המשלימים  החלקים 
שהיה במעמד הר סיני, בו כרתו ישראל ברית נצחית 
הקרבנות  הקרבת  את  והן  הוא,  ברוך  הקדוש  עם 

בדקדוק ככתוב בתורת משה.

אופן הגאולה - מקטנות לגדלות
מצרים  מגאולת  העתידה  הגאולה  חלוקה  ואכן, 
בפרט אחד, כי גאולת מצרים היתה בחיפזון, והגאולה 
שזורח‘  באורי  ’ראו  קמעא,  קמעא  תהא  העתידה 
מה  כל  אמנם  לאט.  בוקע  שאורה  זו  השחר  כאיילת 
עתיד  מצרים,  בגאולת  בחיפזון  ישראל  על  שעבר 
השלימה.  בגאולה  דרגה  אחר  בדרגה  עליהם  לעבור 
בגאולת מצרים היו ישראל כקטן שנולד, וביקשו רק 
לילך דרך שלושת ימים במדבר, עד שהגיעו לגדלות 
חז“ל  שאמרו  וכפי  השבועות.  בחג  סיני  הר  במעמד 
(ברכות מ.) ”שאין התינוק יודע לקרות אבא ואמא עד 
שיטעום טעם דגן“. והמתיקו בזה בספרים הקדושים 
טעם  לטעום  שהוצרכו  ישראל  לעם  רומז  הדבר  כי 
גדלות בקבלת  לכלל  לבוא  כדי  ביציאת מצרים  מצה 

התורה.

שנולד,  לקטן  ישראל  נמשלו  לבוא  לעתיד  גם  וכך 
משל  כולה  אשר  למעלה,  שהזכרנו  יחזקאל  כנבואת 
נעזב  כתינוק  שהיו  במצרים,  בהיותם  ישראל  לבני 
בּיְוֹם  ”וּמוֹלדְוֹתיַךְִ  בלידתו,  בו  לטפל  איש  טרח  שלא 
ְעיִ  למְשִׁ רחֻצַתְְּ  לֹא  וּבמְיַםִ  רּךְֵ  ָ שׁ כרָּתַ  לֹא  אֹתךְָ  הוּלּדֶתֶ 
והְמָלְחֵַ לֹא המֻלְחַתְַּ והְחָתְּלֵ לֹא חתֻּלָתְְּ“ (יחזקאל טז ד). 
ונעשתה  מרע‘,  ’סור  בבחינת  היתה  מצרים  יציאת  כי 
ואילך עבדי  בזריזות, עד עכשיו עבדי פרעה - מכאן 
ה‘. משכו ידיכם מעבודה זרה - וקחו לכם צאן ושחטו 
על  לאכול  ישראל  זכו  כך  אחר  מיד  והנה  הפסח. 
שולחנו של מקום, ובאותה שעה הכה ה‘ את בכורות 
מצרים. אולם שורש הכל - במה שנקבע בדעתם של 
ישראל ללכת דרך שלושת ימים - לשוב לדרך שלושת 

האבות, ולאחר מכן באה הגאולה בחיפזון.

אולם לעתיד לבוא תהיה הגאולה בידי מלך המשיח 
חזקיהו  של  כוחם  הוא  חד‘,  ואסיר  חד  ’שרי  אשר 
משיח,  חבלי  גם  עלינו  יעברו  זה  ועם  יחד,  ויאשיהו 
אשר כדי לעמוד בהם נצטרך לשילוב הכוחות יחד, הן 
לכח התפילה של חזקיהו מלך יהודה והן לכח השימור 
של יאשיהו נינו, ועל ידי זה נזכה לראות בשוב ה‘ את 

שיבת ציון במהרה בימינו אמן. 

המשיח היושב בשערי רומי נצרך 
הן לכח ההיתר והן לכח האיסור, 

ועל כן ראו חז"ל בחזקיהו וביאשיהו 
ראויים להיות משיחים 

newsletter.mechubarim@gmail.com :לשמיעת השיעורים - קול הלשון: 03-6171077 | לקבלת הגיליון בדוא"ל

עינים מאירות



פרשת בא

מכה צדקנית
פלא עצום, כפול ומכופל התרחש במכת 

הארבה.
מצרים,  על  החגבים  נחו  ימים  ששה 
כרסמו וכילו את כל הנקרה בדרכם, אך 

בבוא יום השבת, לפתע שבתו ודממו.
כך כתב רבינו בעל הטורים על הפסוק 
‘וינח’ בכל גבול מצרים, אותו השווה עם 
המלמדנו  השביעי’,  ביום  ‘וינח  הכתוב 

שביום השבת נח הארבה.
עדות היתה זו לכל באי עולם שבירך ה’ 

את יום השבת ויקדשהו.
בדרך צחות, מסופר מעשה באדם אחד 
שלא התברך במדות טובות, והיה קמצן 

גדול, רע לב ומלוה בריבית.
לא די היה להם, לבני עירו, שהוא שרוי 
כחסיד  עצמו  עשה  שאף  אלא  בתוכם, 
ממרר  והיה  במצוות,  ומדקדק  גדול 
המופלגים  בדקדוקיו  סביבתו  חיי  את 

בחומרות שהיה מחדש מליבו.
כאשר הגיעו הדברים לאזני אחד מגדולי 

הדור, אמר בצחות:
חמורה  תמיהה  לי  התיישבה  “כעת 

בעשר המכות.
ארבה  מכת  מדוע  התקשיתי  מכבר  זה 
פרעה  אמר  בה  היחידה  המכה  היא 
המות  את  רק  מעלי  ‘ויסר  יז(  י  )שמות 

הזה’. מדוע קשה היתה עליו מכת ארבה 
יותר מכל המכות?

וכעת הבנתי.
נח  הטורים’, שהארבה  ‘בעל  כתב  הלא 
והעצים.  אכל את התבואה  ולא  בשבת 
הרי לנו שמהותה של מכה זו היא, שבכל 
ימות השבוע היא אוכלת את פירותיהם 
ממונם,  את  מהם  וסוחטת  הבריות  של 
חומרות  כבעלת  היא  מתגלה  ובשבת 

מיוחדות ודקדוק במצות.
)‘מכה  מכה’  פרומע  ‘א   - שכזו  מכה 
מחמירה ומדקדקת במצוות’(, כה קשה היא, 

יכול היה לסבול  עד שאפלו פרעה לא 
אותה”...

כמסופר שאל הרבי הקדוש רבי אברהם 
יהודי  נכנס  זי”ע,  מסטרופקוב  שלום 

ושטח את שאלתו:
שאבי  אלא  לבנו,  הוצע  נכבד  שידוך 
צניעות  של  גדר  בעדו  גדר  הכלה 
וקדושה, והוא אינו מסכים שהחתן יראה 

את הכלה לפני סגירת השדוך.
לאיש:  ויעץ  הדברים,  את  הרבי  שמע 

“חפש לבנך זיווג אחר...
יותר  יש להתרחק מאדם כזה המחמיר 
מחכמינו ז”ל שאמרו )קידושין מא.(: ‘אסור 
לאדם שיקדש את האשה עד שיראנה’!’’

לא נשאר ארבה אחד
חלפו  שנה  אלפים  משלושת  למעלה 
עד  מצרים  ומיציאת  המכות  מעשר 
לזה  בדומה  עצום  פלא  אך  היום, 
ביציאת  הארבה  מכת  בעת  שהתרחש 
בימינו,  גם  פעם  מדי  מתרחש  מצרים, 
ומזכיר לנו כי ‘דבר אלקינו יקום לעולם’ 

)ישעיה מ ח(.

בפרושו  הרמב”ן  רבינו  הביא  זה  פלא 
לתורה )שמות י יד( בשם רבנו חננאל:

רבנו  משה  התפלל  בו  היום  מאותו 
שמכת הארבה תסור ממצרים, לא דרך 

ארבה אחד בכל גבול מצרים!
גם כאשר פקדה את ארץ ישראל או את 
הארצות הסמוכות למצרים מכת ארבה, 
המורעבות  הארבה  להקות  כרסמו  לא 

מאום מיבולם של המצרים...
אמר  שעליהן  הצפרדעים  לעומת  זאת, 
)שמות  תשארנה’  ביאור  ‘רק  רבנו  משה 
ח ז(, ואכן גם בימינו יש צפרדעים רבות 

בנילוס - יאורה של מצרים.
על נס זה נאמר - מוסיף הרמב”ן, ‘שיחו 
בכל נפלאותיו’ )תהלים קה ב(. העולם כלו 
ברוך  הקדוש  של  נפלאותיו  על  מספר 
כלל  ארבה  אין  היום  ועד  שמאז  הוא, 

במצרים.
מנפלאותיו  נספר  אנו  שאף  הראוי  ומן 
ושביתתו  הארבה,  אודות  הבורא  של 
השמיטה,  שנת  היא  הארץ  ב’שבת’ 
וגרם  מעשה פלא שארע בדור האחרון 

לקידוש ה’ גדול:
היה זה בשנת השמיטה ה’תשי”ט.

בארץ  שמיטה  שמרו  מעטים  חקלאים 
ישראל בכל הלכותיה ודקדוקיה.

פעל  לכיש,  שבחבל  קוממיות  במושב 
הרב - הגאון הצדיק רבי בנימין מנדלזון 
זצ”ל, בכל הדרכים על מנת להעמיד את 
החקלאים  כל  ואכן,  כתקונה.  השמיטה 
אדמתם  את  והפקירו  נפשם  את  מסרו 

לחלוטין למשך כל שנת השימטה.
לא היה זה קל. באותה שנה פגעה מכה 
הסמוכים.  ביישובים  ארבה  של  קשה 
על  פשטו  המורעבים  הארבה  נחילי 
התבואה  כל  את  וכרסמו  השדות 
שנזרעה ונעבדה בעמל רב, בלא להותיר 

אחריהם שריד ופליט.
רבי  אל  בבהלה  קוממיות  חקלאי  באו 
בנימין וסיפרו לו על המתרחש בשדות 
הסמוכים למושב: “תכף תבוא הרעה גם 

אלינו ותכלה את יגיענו ועמלנו”.
הרב לא נבהל ולא נחרד. הוא נשא את 
ואמר  המבוהלים  החקלאים  אל  עיניו 
בקול בוטח: “הלא אנו שומרים שמיטה! 

אין לי כל ספק שנראה את ישועת ה’!”

שלא שינו את לבושם
‘ובני ישראל עשו כדבר משה וישאלו ממצרים 

כלי כסף וכלי זהב ושמלת’ )שמות יב לה(.
במדרש )לקח טוב שמות ו ו( נאמר שד’ לשונות 
‘והצלתי  אתכם’,  ‘והוצאתי  שהם  הגאולה 
‘ולקחתי אתכם’, הם  ‘וגאלתי אתכם’,  אתכם’, 
ואחד  ישראל,  בידם של  זכיות שהיו  ד’  כנגד 

מהם הוא ‘שלא חילפו את שמלותיהם’.
עוד דרשו שם )דברים דף מו.( מהכתוב )דברים 
ישראל  שהיו  מלמד   - לגוי’  שם  ‘ויהי  ה(  כו 
ומאכלם  מלבושם  שהיה  שם,  מצויינים 

ולשונם משונים מן המצריים.
לאור זאת ייפלא הדבר כיצד יתכן שדוקא לעת 
המצרים  בגדי  את  היהודים  ילבשו  גאולתם, 
ששהו  השנים  מאות  במשך  התרחקו  מהם 

בארצם?
זיע”א  משינאווא  יחזקאל  רבי  הגה”ק  ותירץ 
ישראל  בני  הלבישו  שלא  אחד  גדול  בשם 
אלא  חלילה,  שהם  כמו  המצרים  בגדי  את 
אותו מחדש  ותופרים  פורמים את הבגד  היו 

כמלבושי ישראל.
לפי זה - מבאר השינאווא רב זי”ע בשם אותו 
נוקט  מדוע  היטב  יובן   - נפלא  באופן  גדול 
המלבושים  את  ישימו  ישראל  שבני  הכתוב 
על בניהם ובנותיהם ולא עליהם עצמם. מפני 
ותופרים  אותו  פורמים  כאשר  הבגד  שדרך 
הוא  לכן  וקטן,  מתקצר  שהוא  מחדש  אותו 
התאים רק לילדים הקטנים ולא לאבותיהם...

אמרה חריפה בענין חשיבות הלבוש והשמירה 
מרדכי  רבי  הרה”ק  אמר  היהודי,  הלבוש  על 
פסוק  על  נאמרה  היא  ואף  זי”ע,  מנדבורנא 
בצקו  את  העם  ‘וישא  נאמר  שבו  בפרשתנו 
על  בשמלתם  צררת  משארותם  יחמץ  טרם 

שכמם’.
אמר רבי מרדכי: ‘משארותם’ הינו היצר הרע, 
מלמדנו  הפסוק  שבעיסה,  לשאור  המשול 
של  ‘בשמלותם’  ונמצא  צרור  היצר  כי  אפוא 
כדרך  שחץ  בגדי  המלובשים  אנשים  אותם 
והצעקני,  הגויי  לבושם  ידי  שעל  הפריצים, 
דבק בהם היצר הרע ומכשיל אותם בעוונות 

של ממש.
מדוע לא רצה ה’תפארת שלמה’ לבקר באלט-

נוי שוהל?
על  הקדושים  רבותינו  הקפידו  כמה  עד 
ללמוד  יש  היהודי,  לבושו  את  המשנה  אדם 
ממעשה שאירע עם הרה”ק ה’תפארת שלמה’ 

מראדומסק זי”ע:
באחת ממסעותיו של התפארת שלמה לאחת 
עבר  שבאירופה,  הרפואה  מרחצאות  מערי 

דרך העיר פראג.
היום  עצם  עד  לתפארה  מתנוססים  זו  בעיר 
יומין, בהם התפללו  כנסיות עתיקי  הזה בתי 
רבותינו הקדמונים, שהאצילו מרוחם על העיר 

וקידשוה בתורתם.

בראשם מתנוסס לתפארה בית הכנסת הנודע 
‘אלט-נוי שוהל’ שעומד על תילו מאות בשנים, 
המהר”ל  התפלל  שבו  הכנסת  כבית  ונודע 
מפראג, זאת על אף שהוא עמד על תילו מאות 

שנים לפני שהגיע המהר”ל להתפלל בתוכו.
יהודי  של  בפיהם  התקדש  שוהל  האלט-נוי 
פראג, שהתייחסו אליו בחרדת קודש. מסורת 
שהאבנים  סיפרה  העיר  יהודי  בין  שעברה 
ידי  על  מירושלים  הובאו  הכנסת  בית  לבניין 

יהודים שגלו ממנה בעת החורבן.
ה’תפארת  חפץ  המקום,  של  קדושתו  מחמת 
שלמה’ לנצל את זמן שהותו בעיר בכדי לבקר 

בבית הכנסת העתיק.
אולם באותה שעה בה ביקר הרבי בעיר, היו 
היו  והמפתחות  נעולים,  הכנסת  בית  שערי 
הרבי  הכנסת.  בית  שמש  של  בידיו  מסורות 
שלא אבה לוותר על הביקור במקום החשוב, 
שימחול  ממנו  וביקש  למשמש,  לקרוא  שלח 

לפתוח בעבורו את בית הכנסת.
‘אולם  באדיבות  המשמש  הגיב  ‘בשמחה’, 
מטבע  לרבי  יעלה  הטרחה  עבור  התשלום 

‘טאלער’ אחת’.
הסכום  את  מכיסו  הרבי  הוציא  אתר  על 
שפנה  המשמש,  של  לידו  ושלשל  המבוקש 
בזריזות לביתו להביא את מפתח בית הכנסת. 
לאחר כמה דקות של המתנה הופיע השמש 
של  רוחו  למורת  אולם  בידו,  כשהמפתחות 
לחלוטין.  הופעתו  את  השמש  שינה  הרבי, 
את מקום הבגדים הארוכים אותם לבש לפני 
שעה קלה החליפו לבושים קצרים ומגוהצים 
שבסיומה  שרשרת  ענד  צווארו  ועל  למשעי, 

היה תלוי מפתח בית הכנסת.
מהבלי  הרבי  של  ופרישותו  קדושתו  אף  על 
העולם, הכיר בטביעת עינו כי מלבוש זה אינו 
להכניס  וחילותיו  היצר  של  נוסף  נסיון  אלא 
ישראל.  אמוני  שלומי  בתוככי  הזמן  רוח  את 
הוא לא יכול היה לסבול את המחזה המביש, 
ונטש  עקבותיו  על  שב  מילה  לומר  ומבלי 
של  בכיסו  המטבע  את  מותיר  המקום,  את 

המשמש, מבלי שקיבל כל תמורה בעדה.
רוחו  מורת  את  הרבי  גילה  זה  חריף  בצעד 
חמור  כמה  עד  וגילה  השמש,  של  מהופעתו 
יוד  של  קוצו  של  שינוי  כל  בעיניו  הדבר 

מהלבוש היהודי.

הלבוש של אברהם אבינו
הרבי רבי בונם מפרשיסחא זי”ע ברבים  נודע 
לבד מצדקותו וקדושתו, לפיקח ולחכם גדול 
בא  היה  רבות  ופעמים  העולם,  בהויות  אף 

בדברים עם משכילים ואנשי הזמן.
יוסף  מרדכי  רבי  הרה”ק  תלמידו  סיפר 
אחד  משכיל  שאלו  שפעם  זי”ע  מאיזביצא 

בלגלוג:
‘איזה בגד לבש אברהם אבינו?’

כשם  כי  לרמז  המשכיל  ביקש  בערמומיותו 
המשך בעמוד ד’ המשך בעמוד ב’

מרגליות יקרות ואבני חושן,
פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון
מאוצרות תורת החסידות
משובצות זהב ומסודרות
משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע



המשך מעמוד א’ על התורה
שהרבי עצמו לא לובש כבגדי אברהם אבינו, 
שהוא  בגד  איזה  ללבוש  אחד  כל  יכול  כך 

רוצה, ואין כל חשיבות ללבוש היהודי. 
ענה הרבי כסיל כאיוולתו:

יודע,  איני  אבינו  אברהם  לבש  בגד  ‘איזה 
אולם זאת אומר לך, שהוא דרש וחקר היטב 
והוא לבש  היאך לובשים העכו”ם שסביבו, 

ההיפך מהם...’
פעם אחת בא לפניו בחור יהודי שומר תורה 
ברם  כבחמורה,  קלה  על  ומקפיד  ומצוות 

לבוש היה בבגדי גויים
לא  כי  בו  ענתה  הבחור  של  פניו  הכרת 
עשה זאת בכוונה רעה, אלא מחוסר הבנה 
בחשיבות הענין, לכן פנה אליו ברכות ואמר 

לו: 
הוא  היהודי  הלבוש  ששינוי  בני,  ‘תדע 
חמור מאד, ועל ידי כך תוכל לצאת חלילה 

לתרבות רעה’.
על  הפליאה  אותות  את  הרבי  ראה  כאשר 
הרבי  מדוע  הבין  שלא  הבחור,  של  פניו 
מרחיק לכת כל כך, על ענין ‘פעוט’ שכזה, 
ביאר הרבי את דבריו, והביא לכך מקור מן 

התורה:
הכנעני  ‘וישמע  א(  כא  )במדבר  הפסוק  ‘על 
דרך  ישראל  בא  כי  הנגב  ישב  ערד  מלך 
רש”י  מפרש  וגו’,  בישראל’  וילחם  האתרים 
שהכוונה לעמלק שנאמר ‘עמלק יושב בארץ 
הנגב’, והפסוק קורא לו ‘כנעני’ כיון ששינה 
את לשונו לדבר בלשון כנען בכדי שישראל 
יתפללו לה’ שיימסרו הכנענים בידם, ואילו 

הם אינם כנענים. 
כיון שראו ישראל שהם לבושים כעמלקים 
נתן  ‘אם  סתם  התפללו  ככנענים,  ומדברים 

תתן את העם הזה בידי’.
‘לכאורה’ - הקשה הרבי - ‘מדוע לא שינה 
העמלקי גם את לבושו, כך יהיו בני ישראל 
נענים  היו  ולא  כנעניים,  הם  כי  בטוחים 

בתפילתם?’
קליפת  טומאת  שעיקר  רואים  מכאן  ‘אלא 
וכיון  במלבושיהם,  היתה  הקשה,  עמלק 
שהיו שקועים ואחוזים בטומאתם, לא יכלו 
לפשוט  בעצמם  לפעול  ואופן  פנים  בשום 

אותם’.
‘רואים אנו מכאן’ - חתם הרבי - ‘כי עיקר 
בבגדי  אחוזים  וחילותיו  היצר  של  כוחו 
כך  כל  חמור  מה  מפני  תבין  מכאן  האדם, 
הדבר בעיני, מה ששינית את לבושך ללבוש 

גויים’.
ששינה  אברך  ראה  כאשר  אחרת  ופעם 
משהו מלבושיו היהודיים, הקפיד עליו וקרא 
לעברו בחריפות את דברי הגמרא הנודעים 
במסכת שבת )קה:(, ‘כך דרכו של יצר הרע, 
היום אומר לו עשה כך, למחר אומר לו עשה 

כך, עד שאומר לו עבוד עבודה זרה ועובד’.
הלא  השמועה  ויצאה  הימים  ארכו  לא 
טובה כי האברך הנ”ל סר מן הדרך הישרה, 

רחמנא ליצלן.
צופה  הרבי  של  מבטו  כי  כולם  נוכחו  כך 
למרחוק, ובקדושתו וחכמתו הכיר את דרכי 

היצר ופיתוייו יותר מכל אדם אחר...


ללבוש  האיסור  בחומרת  נחרצים  דברים 
‘בני  בעל  הקדוש  הגאון  כתב  נכרים  בגדי 
יששכר’ מדינוב זי”ע, בספרו ‘אגרא דכלה’: 

עבודה  בכלל  נכרים  בגדי  הלובש  ‘ישראל 
עבודה  מה  יודע  אינו  שהוא  הגם  הוא,  זרה 
זרה הוא זו ואין כונתו אלא ללבוש את הבגד 
הגוים  כל  בגדי  זה  כל  עם  וכך,  כך  העשוי 
בחינת  כפי  אחד  כל  בגד  נתקן  מבראשית 
עבודה זרה שלהם, על כן אסור לבן ישראל 
ללבוש בגד כבגדיהם כי בקל ח”ו יתפתה לכל 

התאוות.
הנהוג  היהודי  הלבוש  הוא  חשוב  כמה  עד 
יש  סודותיו,  עמקו  וכמה  דנא,  מקדמת 

שלמה  רבי  הרה”ק  שסיפר  ממה  ללמוד 
של  המנורה  דופן  שעל  זי”ע  מבאבוב 
היה  זי”ע  מפרמישלאן  מאיר  רבי  הרה”ק 
חרוט ציור של עקדת יצחק, ושם היה נראה 
ווייסע  עם  בקאלפיק  לבוש  אבינו  אברהם 
זאקן ]-אנפילאות לבנות[ וגם בקאפטן עם 
רבות  שנים  זה  שמקובל  כפי  סטראקעס, 

אצל מקהלות החסידים.
כעין זה סיפר הרה”ק רבי מרדכי מנדבורנא 
זי”ע שהרה”ק ה’מאור ושמש’ זיע”א היה אצל 
מליז’ענסק  אלימלך  רבי  הרבי  הרה”ק  רבו 
זיע”א ביום טוב דסוכות וראה את אברהם 
עם  בקאפטן  לבוש  השלום  עליו  אבינו 

סטראקעס.
שיצאה  מילה  כל  כי  דעת  בר  לכל  מובן 
מפיהם של קדושי עליונים אלו לא נאמרה 
לחינם, ומשמעויות רבות יש לכל הגה שיצא 
מהם. אולם לדרכינו למדנו כי אין לנו אלא 
לשנות  מבלי  אבותינו  למסורת  להיצמד 
מאומה בעניין זה, שאולי נראה בעיני רבים 
כפעוט וזניח, אולם למעשה יש לו חשיבות 

עליונה ושגיבה. 

בגדי עשו
החסיד החבד”י רבי חיים אליהו מישולובין 
ז”ל סיפר את ששמע מזקני החסידים בעיר 
סמרקנד, כי פעם בעיצומה של אמירת דברי 
הבעל  הרה”ק  לרגע  עצר  חיים,  אלוקים 
לומר  והחל  דיבורו  משטף  זיע”א  התניא 
בניגון ובדביקות רבה מאמר שעל פי פשט 
לפניו,  בינו למה שנאמר  כל קשר  היה  לא 

וזה היה תוכן דבריו:
עשו  בגדי  את  רבקה  ‘ותקח  נאמר:  בפסוק 

בנה הגדל ותלבש את יעקב בנה הקטן’.
מהיכן מגיע דבר זה שיעקב אבינו ילבש בגדי 

גויים? 
שיהודים  זמן  שיבוא  ראה  אבינו  יעקב  אלא 
הוא  פחד  הוא  גוים,  בגדי  ללבוש  יצטרכו 
בגדי עשיו  ולכן הלביש את  יזיק להם,  שזה 
בכדי לסייע בעדם בשעות אלו... אולם זה לא 

הועיל, וזה כן הזיק...


 בספר ‘קדוש ישראל’ מסופר כי הרה”ק בעל 
מעודד  היה  זיע”א  מויזניץ  ישראל’  ‘אהבת 
בכל כוחו את חסידיו שילבשו בגדי חסידים 
המלעיגים  מפני  יבושו  ולא  קדש,  בשבת 
יהודי  של  היהודי  שהמראה  והמקנטרים 
חסידי עטור בשטריימל לראשו צועד בגלוי 
וללא מורא, אינו מוצא חן בעיניהם משום 

מה. 
לפניו  הזכירו  כאשר  מסויימת  בהזדמנות 
מכך,  וחדל  שטריימל  פעם  שחבש  יהודי 
שלא  רבה  בחריפות  אתר  על  הרבי  העיר 
העצומה  ישראל  אהבת  את  כלל  אפיינה 

שבערה בקרבו:
‘איני יכול לסבול איש זה ואת מעשהו הרע 

‘)!(
הרבי,  הקפיד  השבת  בגדי  על  רק  ולא 
הרבי  ייחס  היהודיים  החול  לבגדי  גם  אלא 
קל  שינוי  כל  על  והקפיד  יתירה,  חשיבות 

שבקלים בצורת הלבישה.
בדמי  נפטרה  שאימו  צעיר  בבחור  מעשה 
לא  הרב  ולצערו  הבחור  של  לכאבו  ימיה. 
געגועים  של  בים  הוצף  ליבו  גבול.  היה 
עזים שצרבו את ליבו הצעיר. הוא לא עמד 
פעמים  כמה  והתעלף  הרגשית,  במעמסה 

מרוב יגון ועוגמת נפש.
בצר לו, נסע אבי הבחור יחד עימו אל הרבי 
את  לפניו  ותינה  ישראל’  ה’אהבת  הקדוש 

צרתו הכפולה.
הבחור  על  מבטו  את  שם  הקדוש  הרבי 
של  ותהומות  החדר,  בפינת  שעמד  היתום 
ניבטו בעיניו. הוא הורה לו ברחימאיות  יגון 
וכאשר הגיע אל מקומו של  להתקרב אליו, 
הרבי, הבחין הרבי כי כפתורי המעיל נרכסו 

משמאל על ימין.
את  שוב  וסגר  הכפתורים  את  פתח  הרבי 
המעיל, הפעם מימין על שמאל, תוך שהוא 
על  הימין  צד  את  להגביר  ‘צריך  מפטיר: 

סטרא דשמאלא...’
ואילך  אז  מיני  הבחור  חש  פלא   באורח 
שביתה  שקונה  ועמוקה  פנימית  בשלווה 
פסקו  ואילך  יום  אותו  מיני  המיוסר,  בליבו 
וליבו  היתום,  הבחור  של  התעלפויותיו 

המיוסר נרפא אט אט. 

הקפוטה שנשכחה
הלבוש  של  כוחו  על  המלמד  נוסף  מעשה 
להרחיק את האדם מן העבירה אנו מוצאים 
בו נקבצו תולדות חייו  ‘פאר ישראל’  בספר 
ישראל’  ה’בית  מרן  של  בקודש  והליכותיו 

מגור זיע”א.
ברוחניות  שהצטנן  חסידי  בבחור  מעשה 
בקנה  עולים  אחרים שאינם  למחוזות  ופזל 
אחד עם החינוך הטהור והשמור אותו ינק 

מקטנות.
ומקסמיו  צבעיו  שלל  על  החומרני  העולם 
המדומים קרץ לו, וכמו הזמין אותו לשקוע 
בתוכו. הוא הרגיע את מצפונו כי גם בעולם 
העסקים יוכל לשמור תורה ומצוות, ליותר 

מזה לא שאף.
עמד  וידידיו  מחבריו  הבושה  מחסום  רק 
בפניו, בשל כך החליט להרחיק לחוץ לארץ, 
שם יוכל לנהוג להשיל מעליו מנהגי חסידות 
שונים שנהג בהם בארץ ישראל, ולממש את 

תאוותיו.
עדיין  דקדושה  חמימות  של  אחרון  מקור 
ליהט בליבו הקפוא. היה זה הקשר האישי 
זיע”א,  אותו חש לרבו ה’בית ישראל’ מגור 
הוא החליט כי יהי מה, הוא לא יעזוב את 
ממנו  ולקבל  מהרבי  להיפרד  מבלי  הארץ 

ברכת פרידה.
קיבל ונסע.

של  הצופיות  מעיניו  נעלם  לא  דבר  ברם 
ה’בית ישראל’...

תיכף לאחר נסיעתו של הנער הופיע בבית 
הוריו שליח מטעם הרבי שבירר האם הבחור 

נטל עימו את... קפוטת השבת. 
בדיקה קצרה העלתה כי אכן גם הפעם צדק 
הרבי, קפוטת השבת נותרה בארון מבוישת, 

ככלי שאין בו חפץ.
מכאן ואילך התגלגלו העניינים במהירות.

הבחור  של  לשהותו  הראשון  השבת  בערב 
דלת  על  אלמוני  יהודי  התדפק  בחו”ל, 
אכסנייתו ובקש לראותו. משניגש אל הדלת 
מזוהה,  בלתי  חבילה  לעברו  השליח  הושיט 
כלעומת  ונעלם  הפטיר  זאת’,  שלח  ‘הרבי 

שבא.
והופתע  החבילה  את  פתח  הנדהם  הבחור 
לראות בה את קפוטת השבת שהותיר בביתו 

בכוונה תחילה.
במוחו  צפה  הרבי  של  הקדושה  דמותו 
גופו. דמעות עלו בעיניו.  והרעידה את כל 
וחש בחמימות של  הוא לבש את הקפוטה 
המשיך  כך  ישותו.  את  שעוטפת  קדושה 
לשמור על לבושו היהודי גם בהיותו בגולה, 
שהייתה  רעה  מחברה  נשמר  כך  ובזכות 

יכולה להובילו לעברי פי פחת. 
קפוטת השבת שמרה עליו לאורך כל הדרך 
התעשת  אף  ובזכותה  מידי,  ירחיק  שלא 

לבסוף וחזר למוטב...


מאמשינוב  יוסף  רבי  הרה”ק  של  הקפדתו 
מבלי  היהודי  הלבוש  שמירת  על  זיע”א 
המפורסמות.  מן  היתה  מאומה  בו  לשנות 
הוא ראה בכל פריט לבוש חשיבות עליונה 

ומיאן לשנות בענין זה ולו כחוט השערה.
מכנסים  מבניו  לאחד  תפר  והחייט  אירע 
הן  כי  ראו  המדידה  לאחר  ברם  חדשות, 

גדולות ממידתו ואינם מתאימות לו.

בכדי לתקן את הפגם, הציע החייט לעשות 
כתפיות מבד שיחזיקו את המכנסיים, אולם 
הרבי דחה את הרעיון על הסף. הוא ראה 
ולכך  המסורתי,  היהודי  בלבוש  שינוי  בכך 

לא הסכים בשום פנים ואופן.
בכדי לשבר את אזני הנוכחים עד כמה חמור 
הדבר סיפר להם שהרה”ק רבי שמחה בונם 
מאוטבוצק זי”ע היה נוהג לבקר מידי שנה 
בשנה באמשינוב, שם היה משתטח על קברו 
של הרב הקדוש רבי יעקב דוד מאמשינוב 

זיע”א.
ליווה אותו אביו הרה”ק רבי  בשובו לביתו 
באמצע  הרכבת.  לתחנת  עד  זיע”א  מנחם 
הנסיעה חוורו לפתע פניו של רבי בונם והוא 
נפל תחתיו מתעלף. המלווים חשו אל הרבי 

והושיטו לו עזרה.
כשחזר הרבי לאיתנו ספר שראה יהודי הדור 
לימין  שמאל  מצד  מכפתר  שהיה  בלבושו 

כמנהג הגוים בימים ההם. 
מראה זה גרם לו לזעזוע כבד עד כדי איבוד 

ההכרה...


מנהגים מסויימים בהם נוהגים כשרי ישראל 
בהופעתם החיצונית בימינו אנו, נהוגים היו 
ומקובלים בעם ישראל כדבר פשוט גם לפני 

אלפי שנים בזמן דוד המלך.
י  ב’  )שמואל  הנביא  מפסוקי  אנו  למדים  כך 
דוד  ששלח  השליחים  על  המספרים  ד( 
מות  על  לנחמו  עמון  מלך  חנון  אל  המלך 
אביו, אולם במקום שחנון יוקיר את המחווה 
דברי  את  קיבל  הוא  בעבורו,  דוד  שעשה 
היתה  שליחתם  שמטרת  לו  שאמרו  עבדיו 
שכך,  כיון  ולבדקה.  העיר  את  לרגל  בכדי 
את  ויכרת  זקנם,  חצי  את  [חנון]  ‘ויגלח 

מדויהם בחצי עד שתותיהם וישלחם’. 
‘ויגלח את חצי זקנם’ - כדי  וביאר הרלב”ג 
[של  מנהגם  היה  שלא  לאות  וזה  לנולם, 
ישראל] לגלח זקנם, שאם היו מגלחים זקנם 
מעליהם  הבשת  להסיר  להם  אפשר  היה 
כתב:  והמלבי”ם  מזקנם.  הנשאר  בשיגלחו 
מלבושיהם,  חצי  וכרת  זקנם  חצי  ‘וגלח 
לפי שהזקן והלבוש הארוך היה הדרת פנים 

וכבוד בימים ההמה’.

השטריימל שהציל מחמץ
מסופרים  בו  קודש’  נאוה  ‘ביתו  בספר 
האלוקים  איש  של  והליכותיו  חייו  תולדות 
מופיע  זיע”א,  מבעלזא  אהרון  רבי  הרה”ק 
ספור מענין ומאלף שסיפר הרבי על יהודי 
סוחר שנאלץ לעשות עסקה עם סוחר נכרי 

באחד מימי חול המועד פסח.
המועד  בחול  ללבוש  שנהג  החסיד  היהודי 
יפרוץ  הגוי  כי  חשש  השבת,  בגדי  כל  את 
בצחוק למראה הכובע המשונה, ולכן הצניע 
הזמן  כל  במשך  בחיקו  השטריימל  את 

ששהה יחד עימו.
ביניהם  לסכם  הצדדים  שני  סיימו  כאשר 
שהייתה  המוצלחת  העיסקא  פרטי  את 
לשני הצדדים  נאים  רווחים  להביא  אמורה 
המעורבים בה, שלף הגוי בקבוק שכר חמצי, 
כוסות שעמדו על  הריק את תכולתו לשני 
ליהודי,  מהם  אחד  מגיש  ובעודו  השולחן, 

קרא בעליצות:
‘הבה נשתה לחיים להצלחת העיסקא’!

השכיחה  בחדר  ששרתה  החולין  אווירת 
מהיהודי כליל כי פסח היום, עוד רגע קט 
והוא היה נכשל באכילת חמץ גמור בפסח 
רח”ל, אלא שבאותו רגע נשלחה ידו בתנועה 
שהיה  השטריימל  אל  אוטומטית  כמעט 
מנת  על  העיסקא,  זמן  כל  בחיקו  מוצנע 
לחבוש אותו על ראשו בשעת הברכה כפי 

שנהג.
מחשמל,  ברק  במוחו  הבליח  שניה  באותה 

הוא קפץ ממקומו כנשוך נחש וזעק: 
◄◄◄אוי! פסח!!! 



אור במושבותם
מנחם  פינחס  רבי  הקדוש  הצדיק  כתב 
)וארא  צדיק’  ‘שפתי  בספרו  זצוק”ל  מפילץ 
אות כח( בשם זקנו הגאון הקדוש רבי יצחק 

זיע”א,  הרי”מ’  ה’חדושי  בעל  מגור  מאיר 
שהקשה מפני מה נזעק כל כך משה רבנו 

בתפלתו להפסיק את המכות.
בעשרה  נברא  שהעולם  כשם  כי  ובאר, 
מאמרות, כך יש עשרה אפני תפלה שמהם 

נמשכו עשר לשונות של תפלה.
שליטת  תחת  היו  הללו  הדרכים  עשר  כל 
קליפת מצרים הטמאה, שהחשיכה את לבם 
לפני  לשפוך שיח  ומנעה מהם  ישראל  של 
הקדוש ברוך הוא, ובכל מכה ומכה נמוגה 
בכל  וכך  הטמאה,  מצרים  קליפת  לאיטה 
אחרא  הסטרא  יד  מתחת  השתחררה  פעם 
דרך  אלא  שאינה  תפלה,  של  נוספת  לשון 

חדשה להגיע לתפילה ראויה והגונה.
את  כך  כל  מדגישה  שהתורה  הסיבה  זו 
תפלתו, צעקתו ופרישת כפיו של משה רבנו 

אל ה’ בעת עשר המכות.
יחיאל  רבי  הקדוש  המגיד  גם  פירש  וכן 
‘ולכל  הפסוק  את  זיע”א  מזלוטשוב  מיכל 
בני ישראל היה אור במושבותם’ )שמות י כג(: 

‘במושבותם’ - לשון יישוב הדעת.
והינו, שעל ידי המכות שהביא הקדוש ברוך 
הוא על המצרים, נחלש כח הטומאה ונפדו 
ידי  נשמות ישראל מהשר של מצרים, ועל 
זה נפדו גם כן למטה מהחומר וזכו ליישוב 

הדעת בעבודת הבורא.

איש את אחיו
במכת  התורה  אותנו  לימדה  מאלף  לקח 
יצחק  רבי  הקדוש  הרבי  לימדנו   - חושך 

מאיר מגור בעל ה’חידושי הרי”מ’ זי”ע:
מהו חושך אפלה?

חושך  ‘ויהי  כב-כג(:  י  )שמות  בתורה  נאמר 
לא  ימים.  שלשת  מצרים  ארץ  בכל  אפלה 
איש מתחתיו  קמו  ולא  אחיו  את  איש  ראו 

שלושת ימים’.
כאשר   - אחיו’  את  איש  ראו  ‘לא  כאשר 
האחד שונא את אחיו ואינו יכול להביט בו, 
 - מתחתיו’  איש  קמו  ל’ולא  הוא  סימן  אזי 
יכול לצאת מעצמו וממקומו  שהאדם אינו 

ולחשוב על זולתו.
מצב זה גורם, חלילה, שלא יוכלו לקום ‘איש 
מפני שללא  תקומה.  תהיה  לא   - מתחתיו’ 

אחדות אי אפשר לקום כלל.
מי שאינו חושב על רעהו, לא זו בלבד שלא 
יוכל לעזור לו ולהקימו, אף בעצמו לא יוכל 

לקום. 
מסופר שפעם נשאל הרב הקדוש רבי חיים 
מאיר מויז’ניץ זי”ע בעל ‘אמרי חיים’ כיצד 
יותר  להיות  “יכול  והשיב:  מרגיש,  הוא 
טוב, אני צריך עדיין רפואה שלמה”. נענה 
צריך  והוא  חברו  על  המתפלל  כי  השואל, 
לאותו דבר – הוא נענה תחילה, ובזאת רמז 
את  עצמו  על  להביא  לאדם  דרך  שיש  לו 

הישועה הנצרכת לו.
ביאור  “ישנו  חיים’:  ה’אמרי  לו  השיב 
הכוונה  מה  טוב,  שם  הבעל  תלמידי  בשם 
‘המתפלל על חברו והוא צריך לאותו דבר’ – 
המתפלל על חברו צריך להתפלל מכל הלב 
ועם כל הרגש, כשם שהוא מתפלל על עצמו 
כשהוא צריך לאותו דבר. רק אז הוא נענה 
תחילה”, וסיים הרבי “זו כבר מדרגה שאינה 

פשוטה!”

בספר  הזה  הפירוש  מעין  מצאנו  ובאמת, 
‘אך פרי תבואה’ )פר’ כי תשא( מהרב הקדוש 
את  שביאר  זי”ע,  מליסקא  הירש  צבי  רבי 
מאמר חכמינו ז”ל שכל המתפלל על חברו 
והוא צריך לאותו דבר – הכוונה היא שהוא 
בעצמו קשור גם כן לתפילה זו, ומצטער על 
ידי הצער של חברו, לכן הוא נענה תחילה.

כוח מיוחד יש לתפילה, כאשר היא נאמרת 
בעבור אחרים. וכן להיפך, אם רוצה האדם 
לזכות לרחמי שמים ולהיוושע בכל עניין על 
ידי תפילה, מוטב שיבקש מחברו שיתפלל 
בדברי  טוב  עליו  שימליץ  זה  והוא  עבורו, 

סנגוריה )ב”ק צב.(.
שם  )ה.(,  במסכת ברכות  מצאנו  לכך  מקור 
אבא,  בר  חייא  רבי  חלה  כאשר  כי  מסופר 

נכנס רבי יוחנן לבקרו. 
עליך  חביבים  יוחנן:  רבי  אותו  שאל 
הייסורים? השיב לו רבי חייא כי היה מעדיף 
עליהם  שיקבל  השכר  ועל  עליהם  לוותר 

בעולם הבא.
נתן לו רבי יוחנן את ידו והקים אותו ממיטת 

חוליו, וכך הבריא רבי חייא.

לרעך - כמוך
סיפר הרב הקדוש רבי צבי הירש מרודניק 
הרבנית  מזקנתו,  בילדותו  זי”ע מה ששמע 
על  מצאנז,  חיים  רבי  הקדוש  הגאון  אשת 
פרנקל-תאומים  ברוך  רבי  הגאון  אביה 
זי”ע, בעל ה’ברוך טעם’, שבא לפניו סנדלר 
מתושבי עירו ותינה בפניו את צרתו: רעיתו 

חלתה.
הצטער מאוד הרב לשמע השמועה הרעה 

ונפשו נעגמה עליו.
הסמוך,  בחדר  ילדיו  שיחקו  שעה  באותה 

כהרגלם.
יצא רבי ברוך מהחדר וראה את בתו משחקת 

עם חברותיה וקול שחוקה מצטלצל.
הזדעזע הגאון וצבט את בתו בידה בגערה: 

“אשתו של הסנדלר חולה, ואת צוחקת?!”
מספרת  הרבנית  היתה  ימיה  סוף  ועד 
לצאצאיה את הלקח החשוב שלימדה אביה, 
של  בצערם  להשתתף  צריכים  כמה  עד 

יהודים. 
גודל  על  אותנו  המלמד  נוסף  סיפור 
בצערו  טעם’  ה’ברוך  בעל  של  השתתפותו 
של כל יהודי ויהודי אירע בעת שעמד לשדך 

את בנו עם אחד הגבירים.
מנת  על  הרב  לבית  בא  העתידי  המחותן 
לסכם את הפרטים האחרונים לפני השידוך, 
שואב  עם  יושב  לעתיד  מחותנו  את  וראה 

המים של העיירה.
התברר שאחד מילדיו של שואב המים חלה, 

ורבי ברוך נעצב מאד אל ליבו.
גם לאחר שעזב שואב המים, התקשה עדיין 
המחותן,  עם  בשיחה  להתרכז  ברוך  רבי 
רושמה  תחת  נתון  עדיין  שהוא  היה  וניכר 

הקשה של השיחה עם שואב המים.
תהה המחותן לעתיד ושאל: “ילמדנו רבינו, 
אכן צריך להתפלל על כל יהודי, אך נראה 
הפוגע  באופן  הדברים  את  לוקח  שהרב 

בבריאותו!”
לשמע שאלתו חוורו פני ה’ברוך טעם’, והוא 

נסוג בו מכוונתו להשתדך עם גביר זה.
“הלא ישראל רחמנים בני רחמנים הם, איך 
יהודי?!  של  בצרתו  להצטער  שלא  אפשר 
ואם ישנו מי שאינו מסוגל להצטער בסבלו 
של יהודי אחר, איך אוכל להשתדך עמו?!” 

על התורה
תפילה

פנינים ומרגליות בעניני
עבודה שבלב זו תפילה

הוא מלמל מילות התנצלות כלשהם אל 
הגוי שלא הצליח להבין על מה המהומה, 
האפשרית,  במהירות  מהמקום  ונמלט 
מהמכשול  נשמתו  עומק  עד  מזועזע 

הנורא שכמעט ואירע לו. 
סיים הרבי מבעלזא זיע”א ואמר:

‘בואו וראו כמה רב כוחו של ה’אידישע 
מאיסור  יהודי  להציל  שביכולתו  לבוש’, 

תורה של אכילת חמץ בפסח רח”ל!’

מדוע הפך המתנגד לחסיד?
מהניסיונות  אחד  לראות,  שנוכחנו  כפי 
הגדולים שעומדים בפני היהודי המבקש 
לשמור על לבושו הייחודי ולא להיטמע 
בין העמים, הוא הבושה המכסה אותו כל 

אימת שהוא נאלץ לבוא בין הגויים. 
חומות  בין  ספון  היהודי  בהיות  שהלוא 
ניסיון  כל  בפני  עומד  אינו  אזי  הגטו, 
לשנות את מלבושו, כיון שכל הסובבים 
התימה.  מן  בכך  ואין  כך,  נוהגים  אותו 
דורכת  כאשר  מתחיל  הגדול  הקושי 
והוא  חולין,  של  במחוזות  רגלו  כף 
טמאים,  ערלים  במחיצת  לשהות  נאלץ 
על מראהו הבלתי שגרתי של  הלועגים 
בלתי מקובלים,  בבגדים  הלבוש  היהודי 

ועטור בזקן עבות ובפיאות ארוכות.
הבחנה  מופיעה  קדישא’  ‘יוסף  בספר 
מעניינת בענין זה מפי הגאון הירושלמי 

רבי אברהם משה קצנלנבוגן זצ”ל.
חורפו  בימי  התגדל  משה,  אברהם  רבי 
בבית מדרשם של תלמידי הגאון מווילנא 
לנושא  בעצמו  הפך  מהרה  ועד  זיע”א, 

דגלה של שיטת הגאון בכל דבר וענין. 
בין היתר ינק רבי אברהם משה גם את 
לשיטת  ותלמידיו  הגר”א  של  השקפתם 
היה  דרכו  בתחילת  ואכן  החסידות, 

מתנגד לשיטת החסידות.
אברהם  רבי  שינה  השנים  בחלוף  אולם 
תנועת  על  דעתו  את  לחלוטין  משה 
החסידות. היה זה בעקבות ביקור שערך 
בשני מדינות בהם התרכזו בימים ההם 
הרוב המכריע של החסידים והמתנגדים 

- מדינות פולין וליטא.
וכך התבטא פעם, כאשר ביקש להסביר 
ברבות  בהשקפתו  שחל  השינוי  את 

הימים בנושא זה:
‘בליטא רק מי שהיה ספון באוהלה של 
תורה, והיה מנותק כליל מן העולם הזה 
ועסקיו המסועפים, הצליח לבדל עצמו 
ששררה  הקלקול  מאווירת  ילדיו  ואת 
בהם  ימים  אותם  של  המופקר  ברחוב 
נמוטו מוסדי עולם, ותנועות נוער שונות 
הגשם  אחר  כפטריות  צצו  ומשונות 

וסחפו אחריהם המונים’.
הרחבה  למעט  שזכה  מי  זאת,  לעומת 
מעט  מעורה  והיה  וכדומה,  בפרנסה 
מאווירת  הושפע  העולם,  בענייני 
הרחוב הקלוקלת שהטביעה את חותמה 
שלא  רבים  ליהודים  וגרמה  הכל,  על 
לקיום  קודש  חרדת  באותה  להתייחס 
חזות  ימימה.  כמימים  והמצוות  התורה 
ודרגתו  הכר,  לבלי  השתנתה  ילדיו 

הרוחנית ירדה פלאים’.
‘לעומת זאת, כשביקרתי בפולין’ המשיך 
‘נוכחתי לראות  רבי אברהם משה וסיפר 
בין יהודי המדינה בעלי עסק גדולים בהם 
עשירים מופלגים ממש שריכזו את כסף 
מתוקף  המוכשרות,  בידיהם  המדינה 
מסחר  יחסי  אלו  יהודים  קיימו  תפקידם 
הדוקים עם שרי המדינה, כלכלנים וחברי 
השפיע  לא  זאת  ובכל  רבים,  ממשלה 

הדבר בכהוא זה על הופעתם החיצונית.
בניהם היו לבושים במלבוש יהודי חסידי 
יכול לראות כל שינוי  אותנטי, ולא היית 
והבדל בינם לבין חבריהם שאביהם היה 

מחובשי בית המדרש. אף הם עצמם לא 
היססו להופיע בעסקיהם חובקי העולם 
בגדיהם,  על  התבדרו  ציציותיהם  כאשר 
פניהם  את  עיטרו  הארוכות  ופאותיהם 
המזוקנות ללא שמץ של תחושת נמיכות 

רוח והתרפסות בפני שותפיהם למסחר.
חשבתי לעצמי, מהו הכח הפנימי והאיתן 
המחזיק אותם ונותן להם את אותה עזות 
דקדושה אשר בכוחה הם מקיימים הלכה 
‘ואל  ערוך  השולחן  דברי  את  למעשה 
בעבודת  עליו  המלעיגים  מפני  ייבוש 

השם?
של  כוחה  שזאת  למסקנא  הגעתי 
בכל  הללו  יהודים  דבקים  בה  החסידות 
להם  שמסייעת  זו  היא  נשמתם,  נימי 
באותה עמידה איתנה מול נכרים וערלים.

מני אז ואילך השתנתה לחלוטין השקפתי 
על החסידות’.

שמונה-עשר בגדים
כל מי שראה פעם את תמונתו של הרב 
זיע”א  אבוחצירא  ישראל  רבי  הקדוש 
לב  שם  לבטח  סאלי’,  ה’בבא  המכונה 
צדיק  אותו  של  הייחודיים  למלבושיו 

נשגב וקדוש, ששמעו יצא בכל הארץ.
בארץ  הנהוג  כפי  היה  לבושו  סגנון 
מולדתו - מרוקו, אולם אף גם בעלותו 
שונה  הלבוש  סגנון  בו  מקום  ארצה, 
לבושו  את  לשנות  אבה  לא  לחלוטין 
צדיק  אותו  של  לדידו  שכן  זה,  בכהוא 
לא היו בגדיו כסות ללבישה בלבד, אלא 
ומרומזים  טמונים  היו  עמוקים  סודות 

בהם.
בספר ‘מאור ישראל’ על תולדותיו ודמותו 
הרוחנית של הבבא סאלי, שהתחבר על 
ידי חתנו רבי אריה יהודה הראל, מסופר 
שמוזכר  כמו  מלבושים  י”ח  לו  היו  כי 
בגמרא בשבת )קכ.(, שם מפרט רבי יוסי 

את י”ח הבגדים שהיה נהוג ללבוש אז.
עוד מסופר שם כי בשבת קודש היו לו 
את כל אותם שמונה עשר הבגדים, אולם 
פי דעתו  זאת על  כולם,  לבנים  היו  הם 
של רבינו האריז”ל כי יש ללבוש בגדים 

לבנים בשבת קודש. 


על  לאור  שיצא  וורדים’  ‘גינת   בקובץ 
דברי  מובאים  סאטמאר  חסידי  ידי 
הרה”ק  נשא  אותם  נפלאים  התעוררות 
בראשית  זיע”א  מסאטמאר  יואל  רבי 
בנחיצותו  הברית,  בארצות  שנותיו 

וחשיבותו של הלבוש היהודי.
נוסדו  שכבר  אף  בראשית,  ימי  באותם 
אדמת  על  חסידיים  מדרשות  בתי  כמה 
אמריקה, היה זה דבר נדיר למדי לראות 
ניו  בחוצות  קודש  שבת  בלבוש  יהודי 

יורק.
אף מי שלא זנח את מסורת אבותיו, היה 
כשכובעו  בית המדרש בשבת  אל  מגיע 
לראשו, ובהיכנסו אל כותלי בית המדרש 
היה לובש את ה’שטריימל’ השבתי, אותו 
היה מסיר מיד עם סיום התפילה וטומן 
עד  המדרש,  בית  מפינות  באחת  אותו 
השטיבל.  בשערי  שיבוא  הבאה  הפעם 
ברחוב  ללכת  בדעתו  העלה  לא  איש 

העיר בלבוש יהודי.
הגה”ק  חולל  זה  בנושא  המהפך  את 
מסאטמאר זיע”א, הוא הגבר שהקים את 
הברית  בארצות  ויראה  תורה  של  עולה 
דאז. הוא לא חת מפני לועגים ומקנטרים 
למיניהם שלא חסרו באותם הימים, שאף 
שיש  וטענו  צדקנית  באצטלה  התכסו 

בכך משום חילול ה’ חלילה.
ובעזות דקדושה בה  בתקיפותו הידועה 
ניחן, מיאן לכפוף ראש למנהגי אמריקה, 
והיה מן הראשונים שהלך ברחוב בשבת 

המשך בעמוד ד’



לשמיעת השיעורים - קול הלשון:
03-6171077

המשך מעמוד ג’ על התורה
קודש כאשר הוא נזר השטריימל על ראשו.

פעם שאלוהו, על שום מה ראה הרבי לשנות 
את מה שהיה נהוג מקדמת דנא, כאשר גם 
באירופה טרם מלחמת העולם, היו הגבלות 
כלשהם לגבי לבושי החסידים כאשר דרו בין 

הגויים.
השיב הרבי ברורות:

נהוג  שהיה  מה  את  כלל  להשוות  ‘אין 
כעת  למצבנו  באירופה,  היהודיות  בעיירות 
בגלות אמריקה. באירופה גם לגויים להבדיל 
היו אי-אלו הגבלות כלשהם על לבושם, לכן 
מעט  עצמם  את  הגבילו  שם  היהודים  גם 

בלבושם כאשר היו ביניהם’.
כל  מעליהם  הגויים  פרקו  כאן  ‘ברם 
בפריצות  מתהלכים  והם  בושה  של  שמץ 
מידה  באותה  הגבלות,  כל  ללא  ובהפקרות 
גם אנו היהודים הנאמנים לה’ ולתורתו, נלך 
כרצוננו, ואין לנו לחוש כלל למה שיאמרו 

עלינו’.
באותם השנים, באחת הפעמים שערך את 
שלחנו הטהור בליל שבת קודש, ציטט הרבי 
תצוה  בפרשת  ה’כתב סופר’  של  דבריו  את 
על הפסוק )שמות כח ב( ‘ועשית בגדי קודש 

לאהרן אחיך לכבוד ולתפארת’.
מבאר ה’כתב סופר’:

דרבנן  מחלוקא  נמשכות  תועלות  שני 
שלובשים החכמים.

בעיני  החכמים  מתכבדים  ידם  שעל   - א’ 
הבריות, וכבוד התורה נישא ברמה.

ב’ - הבגדים מזכירים לחכם את מעלתו, ועל 
ממעשיהם  ללמוד  שלא  נשמר  הוא  ידיהם 

המקולקלים של עמי הארצות.
אהרן  נצרך  היה  שלא  אפוא  מעיד  הכתוב 
הכהן לבגדים הללו אלא ‘לכבוד ולתפארת’, 
ולא חלילה בכדי שלא ילמד ממעשי פשוטי 
העם, שכן גם ללא זאת היה משכמו ומעלה 

גבוה מכל העם, ומקודש בקדושה עליונה.
הרבי  הוסיף  סופר’.  ה’כתב  דברי  כאן  עד 

ואמר בהתלהבות:
לכבוד  רק  השבת  בגדי  נועדו  מלפנים 
הכרח  הם  אנו  בדורנו  אולם  ולתפארת, 
בעבורנו שלא נתערב בגוים חלילה ואף אם 
לא היו נוהגים אבותינו ללכת בלבושים אלו, 
כדי  חדש  לבוש  לנו  להמציא  צריכים  היינו 

שלא נדמה במראה לאנשי אמריקה חלילה!
קודש  באש  בוער  מלב  שיצאו  הרבי  דברי 
וכבר  החסידים,  בליבות  גדול  רושם  פעלו 
הרבי  מחסידי  רבים  חבשו  הבאה  בשבת 
הפך  ליום  מיום  כאשר  לראשם,  שטריימל 
המחזה לנפוץ למדי, כפי שהוא מוכר כיום 

בסייעתא דשמיא.

חלוקא דרבנן
באחת מאגרותיו של רבן של כל בני הגולה 
סי’  ח”א  אגרות  )קובץ  זיע”א  איש’  ה’חזון  מרן 

קצ”ו( אנו מוצאים את הדברים הבאים:

היכי  כי  ואמרו  דרבנן  חלוקא  לעשות  ‘ראוי 
המאני’  את  החשיבו  ועוד  מילי  דמשתמע 

[הבגדים]. 
בכתב  ביטוי  איש’  ה’חזון  נתן  אלו  בשורות 
לדעתו הנחרצת בה צידד פעמים רבות בעד 
הלבוש הארוך שהיה נהוג בקרב עם ישראל 

מקדמת דנא.
רבות  פעמים  כי  מעידים  מתלמידיו  רבים 
לו  והצר  הארוך,  הלבוש  על  מעורר  היה 

כאשר ראה שאין מקפידים על כך.
יפה  דוב  רבי  המשגיח  כתב  מזאת  יתירה 
של  דעתו  כי  באמת’,  ‘לעבדך  בספרו  זצ”ל 
ארוך  למעיל  סמך  שיש  היתה  איש  החזון 
מהתורה )!( וזאת על פי דברי הכתוב )שמות 
כ כג( ‘ולא תעלה במעלת על מזבחי’, ופירש 

רש”י: ‘שעל ידי המעלות אתה צריך להרחיב 
פסיעותיך, ואף על פי שאינו גלוי ערוה ממש, 

מכנסי  להם  ‘ועשה  מב(  כח  )שם  כתיב  שהרי 
קרוב  הפסיעות  הרחבת  מקום  מכל  בד’, 

לגלוי ערוה הוא’.
גם בענין גידול זקן היתה דעת קדשו שאין 
שעניינה  בעלמא  חסידות’  ‘מידת  בגדר  זה 
אלא  מיחידים,  רק  דורשת  שהתורה  הנהגה 
זהו דבר שראוי לכל אחד לנהוג בו, ובהתאם 
לכך ה כריע שאין דבר זה בכלל מצות כיבוד 

אב ואם שהצטווינו בה בתורתנו הקדושה. 
בהקשר לכך מספר ר’ דב זצ”ל בספרו סיפור 
חתן  אחר  שתר  חכם  תלמיד  על  מעניין 
תלמיד חכם לבתו. לאחר חיפושים רבים נתן 
את עינו באחד מפארי עולם הישיבות בחור 
מתמיד וירא שמים גדול, דא עקא שהבחור 
הלז היה מגדל את זקנו, בשונה מיתר חבריו 

בישיבה וממה שהיה מקובל בסביבתו.
אותו תלמיד חכם חשש כי מראהו המזוקן 
אל  מלגשת  בתו  את  ירתיע  הבחור  של 
מעלותיו  כל  למרות  המדובר,  השידוך 
לבחור  יעץ  ולכן  הבחור,  של  העצומות 
לקצר  לשידוך,  הוא  גם  בינתיים  שהתרצה 
את זקנו, כך יעלה בידם להביא את השידוך 

במהירות לידי גמר.
כאשר עלה הבחור לשאול בעצתו של ה’חזון 
איש’, נתקל בהתנגדותו הנחרצת, ואף שמע 

מפיו את הדברים הנחרצים הבאים: 
‘אם ענין הזקן קובע כל כך אצל המדוברת, 
היא  אמנם  כראוי,  אינה  שהיא  הוא  אות 
יש  זאת  בשעה  אולם  כראוי,  להיות  יכולה 
בכך כעין מבחן לטוהר יראתה השלמה, ועד 

כמה היא חפצה בחיי תורה רוחניים’.
הבחור שמע כמובן לעצתו של ה’חזון איש’ 
מסכים  לא  הוא  כי  הנערה  לאבי  והודיע 
זקנו, מה שלא השפיע במאומה  לקצר את 
אל  לבסוף  שיצא  המדובר  השידוך  על 

הפועל גם ככה...


חוצבת  דרשה  מופיעה  בית שערים  בקובץ 
הגאון רבי משה שמואל שפירא  להבות של 
נשא  אותה  יעקב’,  ‘באר  ישיבת  ראש  זצ”ל 
אחר  העיוורת  ההליכה  כנגד  ליבו  מנהמת 
לב במידה  למגינת  לבושי המאדע שחדרה 

מרובה גם בקרב מחנה היראים לדבר ה’.
נביא כאן את זעקת ליבו של ראש הישיבה 

זצ”ל במלואה:
מה  ביותר,  חריפה  בביקורת  לבקר  ‘יש 
ללכת  ה’מנהג’  לאחרונה  בישיבות  שנכנס 
אנשי  אנחנו  כאלו  ה’מאדע’,  אחר  כעיור 

האופנה שלא יכולים ללכת אחרת’.
‘הנה יצא מכנסים בצבע זה, כלם קונים צבע 
זה, איך אפשר אחרת הרי פלוני גם הולך כך, 
וכן בשאר הבגדים, כי אחרת חס ושלום הוא 
לא מבני הישוב... זו ביקורת חמורה ונוראה 
על בני תורה, שאין בהם די כח ללכת נגד 

הזרם...’
‘הרי כל אחד יודע שאת רוב המאדע יוצרים 
וכל  וגסות,  חומר  כולם  כל  שהם  אנשים 
יום  כל  לחדש  היא  ועבודתם  מחשבתם 
כבר  הישן  הרע  מהיצר  כי  חדש,  הרע  יצר 

שבעו...’
‘לצערנו יש דברים שאי אפשר ללכת אחרת, 
כל הלבוש הקצר שלנו זה לא מנהג יהודי, כי 
פעם הלכו לבוש ארך ועם זקן ופאות, אבל 
זה כבר נכנס אצלנו כמה דורות, ולעקור - זה 
גם קשה וזה ניסיון. אבל ממש לרוח היום כל 
יותר  זה  יוצא כבר לרוץ לעשות,  דבר שרק 

מדי זה מראה על קלות דעת...’

מדוע בכה יעקב אבינו?
סופר’  ה’חתם  מרנא  כתב  נוראים  דברים 
הפגישה  את  המתאר  הפסוק  על  זיע”א 
בו  ליעקב אביו,  יוסף הצדיק  בין  המרגשת 

נאמר:

ויבך על צואריו  ויפל על צואריו  ‘וירא אליו 
הפעם  אמותה  יוסף  אל  ישראל  ויאמר  עוד, 
)בראשית  חי’  עודך  כי  פניך  את  ראותי  אחרי 

מו כט-ל(.

התמיהה צפה ועולה:
לשם מה הוזקק יעקב אבינו להתבטא בלשון 
קללה - ‘אמותה הפעם’, באותם רגעי שיא 
בהם פוגש הוא את בנו האהוב יוסף, לאחר 
עשרים ושתים שנים שלא ראה את פניו?! 

הלא דבר הוא!
את זאת מבאר ה’חתם סופר’ באופן מבהיל 

על הרעיון.
את דבריו הוא בונה על פירושו של הרמב”ן 
‘וירא   - הכתוב  בתחילת  שנאמר  מה  על 
ידי  על  ליעקב,  נראה  שיוסף  היינו   - אליו’ 
פניו את המצנפת שחבש על  שהסיר מעל 
פניו כדרך מלכי מצרים, בכדי שיעקב אבינו 

יוכל לזהותו.
דבר חידוש נוסף אומר הרמב”ן שם, שפירוש 
הכתוב ‘ויבך על צוואריו’ היינו שיעקב אבינו 
בכה על צווארי יוסף [בשונה ממה שמפרש 
רש”י שיוסף הוא זה שבכה על צווארי אביו].

לאור זאת כותב ה’חתם סופר’ שבכיית יעקב 
הצדיק  בנו  שהוצרך  כך  על  היתה  אבינו 
והגם שהותר  נכרים,  יוסף להתלבש בבגדי 
לו זאת משום כבוד המלכות, וכמו שהתירו 
לאבטולמוס בן ראובן לספר תספרת עכו”ם 
מפני כבוד המלכות )סוטה מב.(, מכל מקום 
מוטב היה שלא היה נצרך לכך, ועל כן ‘ויבך 
על צוואריו עוד’ ואמר ‘אמותה הפעם’ - נוח 
לי למות, ‘אחרי ראותי את פניך כי עודך חי’ - 
היינו שראיתי כי אמנם בפנימיותך נותרת חי 

בצדקתך, אבל מלבושך בלבוש נכרי.
והדברים מבהילים.


  בדרך דומה אמר הרה”ק בעל ה’שפע חיים’ 
זיע”א אמרה נפלאה על הפסוק )בראשית מח 
ח( ‘וירא ישראל את בני יוסף ויאמר מי אלה’. 
אבינו  יעקב  דברי   - הרבי  שאל   - לכאורה 
חי  אבינו  יעקב  הלוא  למאוד,  עד  תמוהים 
כמפורש  שנה  עשרה  שבע  מצרים  בארץ 
בכתוב, וכבר ראה פעמים רבות את מנשה 
לפני  רגיל  היה  שאפרים  גם  מה  ואפרים, 
יעקב בתלמוד, כדברי המדרש אותם הביא 
רש”י )שם מו כח(, היאך יתכן אם כן שלפתע 
מנשה  את  זיהה  לא  אבינו  יעקב  פתאום 

ואפרים, עד ששאל ‘מי אלה’?
מושל  שהיה  שיוסף  לומר  אפשר  אלא 
והיה  חוקיהם  ככל  לנהוג  הוכרח  במצרים 
צריך לשלוח את בניו ללמוד בערכאות של 
במלבושי  לילך  צריכים  היו  ושם  המצרים 
מיד  הלכו  לביתם  וכשחזרו  המצרים, 
ללמוד תורה עם יעקב אבינו והיו מחליפים 
לבושיהם כלבוש ישראל, אך עתה כשנודע 
שחלה יעקב ושלחו לומר ליוסף ‘הנה אביך 
לאביו  ורץ  בניו  את  בבהלה  לקח  חולה’, 
פנאי  להם  היה  ולא  מותו,  קודם  שיברכם 

להסיר בגדי מצרים מעליהם ולהחליפם.
לכך, כשראה אותם יעקב באלו הבגדים לא 
הכירם, וחשש שמא אין מטתו שלמה ונמצא 
מלמד  האדם  לבוש  כי  חלילה,  בזרעו  פסול 

על פנימיותו.
הוסיף על כך הרה”ק ר’ יעקב יוסף מספינקא 
ואמר: מחמת כך, בירך  יעקב אבינו  זיע”א 
טז(  פח  )בראשית  בברכת  ואפרים  מנשה  את 
את  יברך  רע  מכל  אותי  הגואל  ‘המלאך 
הנערים ויקרא בהם שמי ושם אבותי’ - יעקב 
אבינו התפלל לפני הקדוש ברוך הוא, שאם 
יהיה מי מזרעו שיצטרך לעתים להחליף את 
המלבוש של ישראל, שלא יהא מורגל בזה 
חלילה, ולכל הפחות שיקרא בו ‘שם אבותי’ 

- ‘א אידישע נאמען’...


הכתוב  על  ההגדה  בעל  של  דבריו  על 
‘ויהי שם לגוי גדול’ - ‘מלמד שהיו ישראל 
את  ה’מראה יחזקאל’  מפרש  שם’,  מצוינים 
בעל  זאת  למד  האיך  דברים,  של  פשוטם 
ההגדה מהפסוק. שאם היו ישראל מעורבים 
במלבושם  מיוחדים  היו  ולא  המצרים  בין 
ובלשונם, לא היה כל היכר לכך שהם אומה 
היו  שישראל  מציין  שהכתוב  ומכך  גדולה, 
ישראל  שהיו  מכך  ללמוד  יש  גדול’  ‘גוי 

מצוינים בלבושם ונבדלים מהמצרים.
ישראל  של  זו  שהיבדלות  ואומר  וממשיך 
באה  ידה  שעל  זו  היא  העולם,  מאומות 
גאולת ישראל, שכן אנו מייחלים שהגאולה 
תהיה אף ללא זכות שתהא בידינו, וכדברי 
הקדוש ברוך הוא )יחזקאל כ יד( ‘ואעשה למען 
זאת  כל  אולם  בגויים’.  החל  לבלתי  שמי 
דווקא כאשר אכן ישראל נבדלים מהאומות 
של  שמו  חילול  גלותם  ידי  על  נגרם  ואז 
היאך  האומות  כל  בראות  ישראל,  אלוקי 
אם  ברם  למשיסה.  נתון  הקב”ה  של  עמו 
ששמו  הרי  האומות,  בין  מעורבים  ישראל 
של הקדוש ברוך הוא אינו מתחלל מגלותם 

וצרותיהם, ואין הקב”ה גואלם משום כך.
היהודי  הלבוש  כוח  גדול  כי  כן  אם  נמצא 
ישראל  יזכו  ידו  שעל  מהגויים  וההרחקה 

לגאולה שלמה בקרוב בימינו אמן.

היו  קוממיות  ובני  זה,  היה  שבת  ערב 
בדרכם לבית הכנסת בבגדי שבת, כאשר 

ממעל השמים הולכים ומחשיכים.
מעל  עברו  חגבים  של  ענקיים  נחילים 

המושב, כשהם בדרכם לשדות.
קצר  זמן  תוך  אך  רבה,  היתה  החרדה 
בא  כאשר  בהפתעה:  הבהלה  התחלפה 
הארבה לתחומי מושב קוממיות, התברר 
כי הוא לא התקרב אף לא לשדה אחד, 
וכל התבואה של תושבי קוממיות נותרה 

בשלימותה!
בשבת,  בנימין  רבי  הרב  שנשא  בדרשה 

ספר לקהל עדתו:
על  לפרושו  הרידב”ז  הגאון  “בהקדמת 
‘פאת השלחן’ נכתב, שבשנת תר”ן, שנה 
בארץ  הראשונה  השמטה  חילול  אחרי 
היושב  שלח  תרמ”ט,  בשנת  ישראל 
במרומים חגבים שאכלו את כל תבואות 
שמיטה  שמרו  שלא  אלו  וכל  הארץ, 
נקיים  ויצאו  ממונם  כל  את  הפסידו 

מנכסיהם.
השמיטה,  את  המקדשים  אנו,  כן,  אם 
‘גבורי כח עושי דברו’ )תהלים קג כ(, צריכים 
לפרסם נס גלוי זה, וידעו הכל כי אין אדם 

שומע לקדוש ברוך הוא ומפסיד”.
כאשר הגיע רבי בנימין מנדלזון לביתו של 
סולובייצי’ק,  הלוי  זאב  יצחק  רבי  הגאון 
את  לו  וסיפר  זיע”א,  מבריסק’  ‘הרב 
לשמע  מבריסק  הרב  נרעש  המעשה, 
דבריו  את  בנימין  לרבי  והראה  הדברים, 
במכת  הנצחי  הנס  על  חננאל  רבינו  של 

הארבה:
“על זה בדיוק כתב רבינו חננאל שצריכים 
לספר את הנסים בכל העולם, כאשר ציווי 
הארבה,  מכת  על  תספר’  ‘למען  של  זה 

חוזר על עצמו לאורך כל הדורות.
גם עליכם מוטל לפרסם מעשה פלאי זה, 
הארבה  נחילי  פגעו  שלא  לכל  ולהודיע 
בשומרי השביעית, ושומרי מצוה לא ידעו 

דבר רע!”.

המשך מעמוד  א’ שבת קודש



מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט“א

בס"ד, גליון צ"א | פרשת בא תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

התחלתי להתעסק במלאכת שמים – בכתיבת ספר תורה, וראיתי שמנהג הסופרים 
שאינם מקפידים מלעצור את הכתיבה באמצע פסוק, והתעורר בי ספק האם אין 
בכך בעיה של ‘כל פסוקא דלא פסקיה משה אנן לא פסקינן’? מתוך כך התעוררתי 
לשאול עוד, כיצד באמת מצינו שאומרים חצאי פסוקים, כגון בהגבהת ספר תורה 
כשאומרים ‘וזאת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל, על פי ה’ ביד משה’, הרי 

‘על פי ה’ ביד משה’ הוא חצי פסוק?
תשובה:

כל פסוק דלא פסקיה משה
נפתח בכך שהשאלה הראשונה אם דין זה של ‘כל פסוקא דלא פסקיה משה אנן לא 
פסקינן’ נוגע גם לכתיבה, תלוי בנידון אם ‘כתיבה כדיבור’, שהארכנו בו כבר במקום 
אחר. ואם כי לכמה עניינים קיימא לן שכתיבה כדיבור, הארכנו מדברי הפוסקים שאין 

זה אמור בכל עניין, וכמו שאין הכותב את השם בכלל ההוגה את השם באותיותיו, 
)בוטשאש סי’ נא מהדו”ב על המג”א  יעוי”ש. ולמעשה יש להקל כמו שכתב באשל אברהם 
אודות  מילי, מ”מ  וכמה  ברכות התורה הקדושה  אודות  כדיבור  ‘גם שכתיבה  סק”ט(: 

פסיקת פסוק י”ל שאינו כמו דיבור וקיל היטב’. וכ”כ בספר מסורת משה )ח”ד עמ’ רצג( 
בשם הגר”מ פיינשטיין. 

נז( משמע  )או”ח סו”ס  גוטמאכר מגריידיץ  מאידך בשו”ת אדרת אליהו לרבי אליהו 
שאסור לכתוב חצי פסוק. וכן משמע בספר חידושי רבי יוסף שאול )שבת כג: לבעל שו”ת 
שואל ומשיב( על דברי רש”י )שם ד”ה מלא תסור(, שהוסיף: ‘מן הדבר אשר יגידו לך וגו’. 

ותמה: ‘לא נודע כוונתו’ של רש”י שסיים וכתב ‘וגו’. וביאר שהכוונה פשוטה ‘דלא תסור 
מן הדבר אשר יגידו לך’ הוא אמצע הפסוק שהרי מסיים ‘ימין ושמאל’, וכל פסוקא 
דלא פסקיה משה אנן לא פסקינן, וכיון שרש”י לא הביא כולו  כתב רש”י וגומר. וראה 
גם בשו”ת ציץ אליעזר )ח”כ סי’ ט( שכתב שבכתיבת חצי פסוק בהוספת תיבת וגו’ אין 

עצירה בסת"ם ובתפילה באמצע פסוק

1  במשנה ברורה (סימן עט סקכ"ג) כתב בשם החיי אדם 
שדבר שטבעו ריח רע, כגון עטרן וכדומה, מותר לקרא 
אלא  צואה  נקרא  ואינו  לידו,  ולהתפלל  שמע  קריאת 
מה שנסרח מחמת עיפוש, וכ"כ בספר מנחת שמואל. 
יפריע  שלא  במקום  להתפלל  ראוי  לכתחילה  אמנם 
את הכוונה כמו שכתב בשולחן ערוך (סי' צו ס"א) שאין 
דעתו  שנותן  מפני  התפילה  בשעת  דבר  בידו  לאחוז 
עליו שלא יתפלל ואינו מכוין כראוי בתפילתו. וכן כתב 
המשנה ברורה (סי' צח סק"ז) בשם הפמ"ג בשם הלבוש, 
שאף על גב שאין אנו מכוונים, מכל מקום מה דאפשר 
לעשות עושין, על כן אין להתפלל בבית שיש שם שכר 
חדש או מי דבש, וכל שכן ריח רע מעופש קצת. אך אין 

לבטל בגלל הריח קריאת שמע ותפילה. 
2  כמבואר בשו"ע לעניין קריאת שמע (סי' עב) ולעניין 
מן  פטור  במצוה  שהעוסק  תרמ)  (סי'  סוכה  ישיבת 

המצוה.
3  כן כתבו הפרי מגדים (סי' עב א"א סק"ד) והישועות יעקב 
אפילו  פטור  מדרבנן  במצוה  שהעוסק  סק"ד)  תקפו  (סי' 

יג  (סי'  בינה  אמרי  בשו"ת  כתבו  וכן  מהתורה.  ממצוה 
אות ג) ובשו"ת כרם שלמה (ח"א סי' כג), וכן הוא בביאור 

וכן כתב הגר"ח קנייבסקי בדרך  (סי' עב ד"ה אם).  הלכה 
אמונה (ציון ההלכה הלכות מתנות עניים פ"י ס"ק צו) שאין חיוב 
פטור  במצוה  העוסק  מדין  התפילה  בכל  צדקה  לתת 
מן המצוה. ובקובץ שערי הוראה (קובץ ב' עמ' קמא) הובא 
שהגר"ח קנייבסקי פסק כן בשם חמיו הגרי"ש אלישיב. 
וכן בתשובות והנהגות (ח"ג סי' רפז) כתב שפטור מעיקר 

הדין ליתן צדקה בפסוקי דזמרה.
'הקורא  ס"ו):  סג  סי'  (או"ח  בשו"ע  שמבואר  כיון    4

בשפתיו  יקרוץ  ולא  בעיניו  ירמוז  לא  שמע  קריאת 
עיקר  שהוא  ראשונה,  בפרשה  באצבעותיו  יראה  ולא 
ס"ק  (שם  ברורה  ובמשנה  שמים'.  מלכות  עול  קבלת 
לתת  אין  ולכך  אסור.  מצוה  לדבר  שאפילו  הוסיף  יז) 
סי' סא). אמנם  (ח"א  והנהגות  וכ"כ בתשובות  אז צדקה, 
ס"ק  (שם  ברורה  המשנה  כתב  ושלישית  שניה  בפרשה 
אף  מותר  ולכן  מצוה,  דבר  לצורך  לרמוז  שמותר  יח) 

לתת צדקה. ולגבי נתינת צדקה בברכות קריאת שמע, 
כתב  נו)  ס"ק  כה  בסי'  וכן  סק"ה,  קצא  (סי'  ברורה  במשנה 
אולם  בעודו מברך,  קל  שאסור לעשות שום תשמיש 
מצוה,  לצורך  שמע  קריאת  בברכות  מותרת  רמיזה 
וראה  שמע.  של  ראשונה  בפרשה  אלא  נאסרה  שלא 
שהסתפק  רפז)  סי'  ח"ג  סא,  סי'  (ח"א  והנהגות  בתשובות 

האם מותר אז לתת צדקה, וכתב שנהגו להקל.
בתפילת  להפסיק  שאין  קד)  (סי'  בשו"ע  כמבואר    5
שמונה עשרה לשום דבר, ואפילו מלך שואל בשלומו 

לא ישיבנו וכו'.
וז"ל:  שכתב  נו)  ס"ק  כה  (סי'  ברורה  במשנה  ראה    6
ואנשים שנוהגין לקפל הטלית ותפילין ולהניחן בתיקן 
בעת אמירת קדיש לא יפה הן עושין, דמאוד יש לכוון 
בעניית אמן יהא שמיה רבא, כמבואר לקמן בסימן נ"ו 
בטור ובשו"ע. ואמן יהא שמיה רבא הוא עוד במדרגה 
גבוה יותר מקדושה כמבואר שם במגן אברהם (סק"א). 
לעשות  דאסור  דרבנן  ברכות  משאר  גרע  לא  ובודאי 
אפילו תשמיש קל בשעה שהוא מברך, כמבואר לקמן 

בסימן קצ"א. ע"כ.
7  במשנה ברורה (סי' צב ס"ק לו) כתב שהאוספים צדקה 
בשעת קריאת התורה עושים שלא כהוגן, שכן מבטלים 

זה  וכעין  וברכו.  התורה  קריאת  מלשמוע  העולם  את 
(סי' תקסו סקי"ב) לגבי איסוף צדקה בחזרת הש"ץ.  כתב 
וראה בבן איש חי (שנה א פר' וארא אות יג) וכף החיים (סי' סג 
ס"ק כו) שכתבו שלא יחזרו גבאי הצדקה בזמן שהקהל 

(הליכות  אויערבאך  הגרש"ז  ובשם  שמע.  את  קוראים 
שלמה תפילה פ"ז ה"ד) מובא שאין ראוי לאסוף צדקה אף 

בשעת אמירת ברכות קריאת שמע.
(שער הזמירות  (תפילת השחר פ"א), פע"ח  8  שער הכוונות 
ובשו"ע  סק"ז)  נא  (סי'  אברהם  במגן  דבריו  והובאו  פ"ה). 

הרב (שם סי"א) ובמשנה ברורה (שם ס"ק יט). את חשיבות 
מצות הצדקה בזמן התפילה יש ללמוד ממה שמסופר 
שהזדמן  זי"ע  מברדיטשוב  יצחק  לוי  רבי  הרה"ק  על 
באחד  עיניו  נתקלו  שם  מצוה,  של  למסיבה  פעם 
מעשירי העיר שיצא לו שם של קמצן הקופץ ידו לכל 
והחל  גביר  לאותו  יצחק  לוי  רבי  ניגש  צדקה.  מעשה 
ממצוות  עצמו  את  מונע  שהוא  על  בדברים  מוכיחו 
הגביר  ועוון.  חטא  כל  על  בה  לכפר  שאפשר  צדקה 
יותר  'לי יש דרך זולה  היסה את רבי לוי יצחק ואמר: 
כדי לכפר על עוונותי וחטאי. שהרי מובא שהתפילה 
על  המכפרים  הקרבנות  במקום  נקבעה  הזה  בזמן 
עוונות ישראל, ואני מיום עומדי על דעתי לא החסרתי 
מעולם תפילה בציבור'. נענה לו רבי לוי יצחק ואמר לו: 
'כי חכמינו ז"ל שתיקנו את התפילה במקום קרבן לא 
חובה שאדם  קרבנות  אך  לקרבן תמיד,  אלא  התכוונו 
נצטווה להקריב כדי לכפר על חטאיו, אותם אי אפשר 
להמיר בתפילה, אלא רק במעשי צדקה וחסד, כמובא 

בספר דניאל (ד כד) 'וחטאך בצדקה פרוק'.
9  דעת הגר"ש קלוגר (הגהות חכמת שלמה לשו"ע או"ח סי' רלג, 

בשו"ת האלף לך שלמה סי' צד) שמי שהתפלל תפילת ערבית 

חזרת הש"ץ  קדושה כששומע  יענה  לא  לילה  ועשאו 
ממנין המתפללים מנחה, וכן מביא בדעת תורה (סי' רלו) 
בשם שו"ת גור אריה יהודה (או"ח סי' קמ). אולם בפסקי 
פוסקים  הרבה  שיטת  מביא  טו)  אות  רלג  (סי'  תשובות 
לקדושה  מלענות  חשש  שום  שאין  כך,  על  החולקים 
שאצלם  ואף  שבקדושה,  דברים  כשאר  ענייה  בתורת 
קח),  וסי'  רלב  סי'  (בוטשאטש  אברהם  האשל  ומהם  לילה, 
עז  (סי'  השולחן  קצות  צא),  סי'  (או"ח  שיק  מהר"ם  שו"ת 
באר משה  שו"ת  ח),  סי'  (ח"ב  אדם  שו"ת תפארת  סק"ז), 

(ח"א סי' טו), שו"ת שבט הלוי (ח"ט סי' מח), ועוד. 

ויש  10  אם מוסיף רק מעט מים נוצרת בלילה עבה, 
בכך משום איסור לש מדאורייתא שאף על ידי שינוי 
לבחוש  מתכנן  הוא  המים  בנתינת  שמיד  ואף  אסור. 
היטב עד שהבלילה תתרכך שוב, מכל מקום לעת עתה 
הוא לש, ויש בכך משום איסור לישה, ומה שהטחינה 
מעורבת מע"ש בשמן הטבעי שבה אין זה מתיר לתת 
בה משקה בשבת ולעשותה בלילה עבה, ראה בחזו"א 
(או"ח סי' נח סק"ח) שמה שנילוש במשקה הטבעי שלו לא 

חשיב ללישה וכשמוסיף עליו משקה ולשו זהו עיקר 
לישתו ואסור, וכ"כ עוד (שם סק"ט) דפרי שנילוש מע"ש 
בשבת  משקה  בו  לתת  אסור  שבו  המשקה  בתמצית 

וללוש אותו עמו.
(פ"ח אות לא) בשם הגרש"ז  11  שמירת שבת כהלכתה 
בלילה  היא  אויערבאך. טעם הדבר, שכאשר הטחינה 
רכה, תוספת המים רק מדללת את הלישה ולא מחברת 
הלישה ואין איסור בנתינת המים, ומ"מ הגיבול יעשה 
מלהכין  להימנע  יש  לכתחילה  אולם  כנ"ל.  בשינוי 

תפילה וברכות על יד ריח בואש
באזורנו ניסו לעצור בחור 'עריק' לצבא, בעקבות 
כך התפתחה הפגנה במקום, המשטרה שבאה 
שהתיזה  מכתזית  הביאה  המפגינים  את  לפזר 
שלו  הנוראי  הריח  'בואש'.  המכונה  הנוזל  את 
להתפלל  מותר  האם  ימים,  כמה  באזור  נשאר 
או לומר ברכות במקום בו מרגישים את הריח?

ת. אין איסור להתפלל אף שמריח את ריח הבואש, 
עיפוש,  מחמת  שנסרח  בדבר  מדובר  שלא  מפני 
אלא בתרכובת כימית מלאכותית שמיוצרת באופן 

שמביא ריח לא נסבל1.

צדקה באמצע התפילה
מצוי מאוד בשטיבלאך שגבאי צדקה מסתובבים 

מקומות  באילו  כסף.  ואוספים  התפילה  בזמן 
בתפילה מותר לתת צדקה והיכן אסור? 

שמע  קריאת  בזמן  צדקה,  לתת  החיוב  מצד  ת. 
שהיא מצוה מן התורה, פטור מלתת צדקה, כיון 
בשאר  אף  המצוה2.  מן  פטור  במצוה  שהעוסק 
חלקי התפילה שהם מדרבנן, מעיקר הדין אין חיוב 
במצוה  העוסק  שאף  הפוסקים  כתבו  שכן  לתת, 
מדרבנן פטור ממצוה מהתורה3, ומכל מקום אם 
רוצה רשאי לתת. אולם אסור לתת צדקה בשעה 
בתפילת  או  שמע4  של  ראשונה  פרשה  שקורא 
כאשר  או  קדושה  כשעונה  וכן  עשרה5,  שמונה 
לעורר  ראוי  כן  ועל  קדיש6.  אומר  הציבור  שליח 
את גבאי הצדקה המזכים את הרבים במצוה יקרה 
התפילה  בזמן  לאסוף  שלא  נכון  שלכתחילה  זו, 
אלא  קדיש,  אמירת  בעת  לא  ובוודאי  עצמה, 
בתחילת התפילה או בסיומה7. אמנם ב'ויברך דוד' 
נכון לאסוף צדקה, כי איתא מהאר"י ז"ל שיש לתת 

צדקה כשאומרים 'ואתה מושל בכל'8.

קדושה לאחר שכבר התפלל מעריב
לאחר  מעריב.  תפילת  בשטיבלאך  התפללתי 
ממנין  'קדושה'  שמעתי  להתפלל  שסיימתי 
שנוהג להתפלל מנחה עד זמן רבינו תם. האם 

צריך או מותר לומר איתם קדושה?

לילה,  כבר  ואצלו  מעריב  כבר  שהתפלל  אף  ת. 
יענה עמהם קדושה9. 

הכנת טחינה בשבת
להכין  ששכחתי  גולמית  טחינה  קופסת  לי  יש 
אותה לפני שבת, האם יש אופן שמותר להכין 

בשבת?  

מערב  הטחינה  את  להכין  ראוי  לכתחילה  ת. 
שבת10. בשעת הצורך אפשר להכין באופן שיוסיף 
כדי  אחת  בבת  לימון[  ומיץ  ]מים  המשקה  את 
סדר  את  לשנות  צריך  וכן  רכה',  'בלילה  שתהיה 

נתינת המים וצורת הערבוב11. 



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט“א

הטיית מיחם חשמלי בשבת
אך  קפה,  כוס  להכין  רציתי  בבוקר  בשבת 
מים.  מעט  רק  נותרו  שבמיחם  לב  שמתי 
האם מותר להטות את המיחם לצד הברז כדי 

להצליח להוציא את המים שבו?

ת. אסור להטות המיחם. אם יש חשש שהוצאת 
בפעולת  מיידית  להפסקה  תביא  המים  כל 
להביא  יכול  שבמעשיו  מה  מצד  אסור  החימום, 
להפסקת החימום באותו זמן. אך גם באופן שאין 
חשש שפעולת החימום תופסק, אסור להטות את 
בסיס  הוא  שהמיחם  כיון  מוקצה,  מדין  המיחם 
לגוף החימום שבו12, והוא מוקצה כדין שלהבת13.

בישול אחר בישול בכיריים אינדוקציה
בכניסת  אינדוקציה.  בכיריים  מבשלים  אנו 
התרחשה  החמה,  שקיעת  לאחר  ממש  שבת, 
לפתע הפסקת חשמל בביתנו. רצינו להעביר 
לשכנים  הפלטה  על  שעמדו  הסירים  את 
(=מתכת  בלעך  גבי  על  הסירים  את  שמניחים 
או  להעבירם  מותר  שמכסה את האש). האם 
שהמאכלים  מכיוון  בישול,  חשש  כאן  שיש 
התבשלו באמצעות כיריים אינדוקציה ולא גז?

אין  אינדוקציה  כיריים  על  שהתבשל  מאכל  ת. 
חשש בישול להעמידו על גבי כיסוי שעל האש או 
על גבי פלטה14. אולם מאכל לח שחומם במיקרוגל 
סמוך לשבת אין להניחו על פלטה וכדומה, כיוון 

שיש לחשוש שלחימום זה אין דין בישול15.

קיסם לחלבי בשרי
אני מחזיק באורח קבע קיסם בכיס לחצוץ בו 
את השיניים. האם יש להיזהר שלא להשתמש 

באותו קיסם לאחר אכילת בשר או חלב?

ת. מדינא אין איסור, אולם אין ראוי לעשות כן, 
ולחלב,  לבשר  נפרדים  כלים  שמתקינים  וכשם 

אפילו אם אוכלים קר16. 

קטן בטבילת כלים
הצלחות  סט  כי  נזכרתי  בצהריים  שישי  ביום 
במקווה  הוטבל  טרם  לשבת  שקנינו  החדש 
ללכת  אפשרות  לי  הייתה  שלא  מאחר  כלים. 
בעצמי, עמדה לרשותי האפשרות לשלוח את 
האם  השאלה:  נשאלת  שתים-עשרה.  בן  בני, 
והאם  במקווה,  כלים  להטביל  לקטן  מותר 
טבילתו מועילה להכשיר את הכלים לשימוש?

נאמן  אינו  אך  כלים,  להטביל  יכול  קטן  ת. 
להעיד שהטבילם17. לכן אם יש גדול שרואה את 
הטבילה ויכול להעיד עליה, ניתן לטבול על ידי 
קטן לכתחילה18. אב הרוצה לשלוח את בנו הקטן 
לטבול כלים, עליו להזהירו שיטבילם בפני גדול, 
אותו  של  טלפון  מספר  או  חתימה  עימו  ויביא 
גדול, ואז אין חשש שישקר כיון שהמשלח יכול 

לברר את הדבר19.

'היתר עיסקא' על איחורים בהפרשות 
לקופת גמל

על פי החוק, מעסיק שמאחר להפריש לעובד 
ריבית  להוסיף  מתחייב  וגמל,  פנסיה  לקופת 

פיגורים, האם יש בזה איסור ריבית?

 ת. אם מתעכב המעביד להעביר לחברת הביטוח 
את ההפרשות עבור הפנסיה, ובעקבות האיחור 
מתחייב בריבית והצמדה, יש בזה משום איסור 
העובד  בין  עיסקא'  'היתר  לסדר  וצריך  ריבית, 

והמעביד20. 

הרעיל ארנבות של השכן
יש לי שכנה בבניין שחייה לבדה. היא מגדלת 
עשרות ארנבות, גם חתולי רחוב היא מגדלת. 
אצלה.  שמתבייתים   עד  אותם  מאכילה  היא 
רבות  פעמים  נוראה,  בצורה  מזה  סובל  אני 
אני מוצא אצלי בחצר לכלוך מהחתולים, שלא 
לדבר על הריח וההרגשה הנלווית. [לפעמים 
מנסים  כשהחתולים  מהארנבות  צווחות  יש 
את  שימנע  גדר  שמה  היא  אותן].  לטרוף 
הן  זאת  למרות  אולם  אליי,  הארנבות  כניסת 
באות אליי לפעמים, והחתולים נכנסות אצלי 
בקביעות. בצר לי החלטתי להניח רעל בחצר, 
כך מתו כמה חתולים, וגם ארנבת אחת. לאחר 
וגרמתי  רעל  שהנחתי  גילתה  השכנה  תקופה 
והיא תובעת שאשלם לה על הנזק  למיתתם, 
לה  אמרתי  החתולים,  וגם  הארנבת  של  גם 
הארנבת  על  גם  שלה.  לא  בכלל  שהחתולים 
אני לא חייב כי היא נכנסה אצלי לחצר, והייתה 

צריכה לשמור שלא תכנס אלי. מה הדין?

ת. על בעלי החיים השייכים לשכנה, פטור בדיני 
אדם אך חייב לשלם בדיני שמים21, ונכון לפנות 
למורה הוראה שיראה כיצד ניתן לפטור את סבל 

השכנים מכאן ולהבא22. 

מעט  שיתעבה  לחוש  יש  כי  גולמית  טחינה  בשבת 
בעת עירוב המים.

וכן  כא).  סי'  (ח"ו  יצחק  מנחת  בשו"ת  כתב  כן    12
הביא בספר שלחן שלמה (סי' שט ס"ד אות י) מהגרש"ז 
אויערבאך, על כלי הנקרא 'סמאווואר' שיש בו אש, 
שהוא מוקצה ואסור לטלטלו, אף שיש בתוך הכלי 
גם מים ואין נותנים בו אש אלא כשיש בו מים. וכן 
מהגאון  הביא  רלה)  סי'  (ח"א  אפרים  רבבות  בשו"ת 
בו  שיש  כיון  בשבת,  לטלטלו  שאסר  פראנק  רצ"פ 
אש [אמנם כתב שם ששמע מהגר"מ פיינשטין להתיר 

בזה. וראה עוד שו"ת אגרות משה (ח"ג סי' נ)].
דינו  לוהט  13  כמו שכתבו הפוסקים שגוף חימום 
באש,  הנמצאות  תכונות  שתי  בו  שיש  כיון  כאש, 
משום  לטלטלו  אסור  ולכן  ומאיר.  מחמם  שהוא 
'מוקצה דשלהבת'. וכן כתבו בשו"ת חלקת יעקב (ח"א 
סי' קיז) ובשו"ת מנחת יצחק (ח"ג סי' מג) ובספר שלחן 

שלמה  (סי' שח אות יג).
אחר  באש  בישול  לעניין  נחלקו  האחרונים    14
בישול בחמה. הפרי מגדים (מש"ז סי' שיח סק"ו) הסתפק 
מותר  שאפילו  ואפשר  פטור  שהוא  ומסקנתו  בזה 
ס"ק  אופה  טל  (אגלי  נזר  האבני  דעת  אמנם  לכתחילה. 
מד) נראה שאסר, וטעמו משום שבישול בחמה שונה 

לבשל  נאסר  שלא  ומשום  באש,  מבישול  במהותו 
בחמה. אך כל זה רק לעניין בישול אחר בישול בחמה, 
אבל אוכל שהתבשל על גבי כיריים אינדוקציה נראה 
אחר  בישול  חשש  בזה  ואין  רגיל,  כבישול  שדינו 
בישול, לפי שאין שינוי במהות המאכל המבושל. ומה 
שכתבו הפוסקים שאין להגעיל כלים שנטרפו באש 
דבהגעלה  לחלק  יש  באינדוקציה,  שהוחמו  במים 
וכיון  פולטו',  כך  'כבולעו  לן  דקיימא  משום  הטעם 

אש,  בחום  רק  היא  ההגעלה  גם  אש  בחום  שבלע 
בישול  לגבי  אבל  ס"ה).  תנב  סי'  (או"ח  בשו"ע  וכמבואר 
אחר בישול, הרי אין חילוק בגוף המאכל בין נתבשל 
גבי  על  בקדירה  נתבשל  לבין  האש  על  בקדירה 
הגעלת  שלעניין  טבריא,  חמי  לגבי  [ומצינו  אינדוקציה. 
כלים מבואר בשו"ע (או"ח סי' תנב ס"ה)  שכלי שנטרף באור 
ואילו לגבי בישול  וכן להיפך,  אין להגעילו בחמי טבריא 
אחר בישול כתב האבני נזר (או"ח סי' קכט) שאם בישל באור 

דבר שכבר התבשל בחמי טבריא, פטור].
במיקרוגל,  הבישול  במהות  נחלקו  הפוסקים    15
(ח"י סי'  לדעת האגרות משה (ח"ג סי' נב) והשבט הלוי 
בשבת  והמבשל  האש,  בתולדות  כבישול  דינו  סב) 

הגרש"ז  לדעת  אולם  מהתורה.  חייב  במיקרוגל 
כבישול  דינו  יב)  סי'  ח"א  שלמה  (מנחת  אויערבאך 
לגבי  אמנם  מדרבנן.  רק  ואיסורו  חמה,  בתולדות 
בישול באש דבר שהתבשל במיקרוגל, כתב השבט 
הלוי (שם) שאסור, כיון שגלי המיקרוגל אינם נותנים 
בתבשיל את אותן פעולות הניתנות לו על ידי בישול 

רגיל. וכן כתב בשו"ת תשובות והנהגות (ח"ג סי' קו).
כל  שנוהגים  ס"ד)  פט  (סי'  ברמ"א  שכתב  כמו    16
ולבשרי  לחלבי  מסומנים  כלים  בבית  שיש  ישראל 
השולחן  בערוך  וראה  לשני.  מאחד  מעבירים  ולא 

(שם סט"ז). 

17  שו"ע (יו"ד סי' קכ סי"ד): 'אין מאמינים קטן על טבילת 
הוי  גדול,  לפני  טבלו  אם  'אבל  הרמ"א:  וכתב  כלים'. 
רנז),  (סי'  הדשן  מתרומת  הוא  זה  דין  ומקור  טבילה'. 
וכתב הטעם שכיון שטבילת כלים היא מהתורה אין 
מאמינים בזה לקטן. והנה השו"ע סתם שלעולם אין 
מתכת  כלי  בין  חילק  ולא  הטבילה,  על  נאמן  הקטן 
שחיוב  זכוכית  לכלי  מהתורה,  בהם  הטבילה  שחיוב 

סי'  (או"ח  מגדים  הפרי  נקט  וכן  מדרבנן.  רק  טבילתם 
תנא מש"ז סק"ו) להחמיר, והובאו דבריו בפתחי תשובה 

(ס"ק יד), וכן דעת הבן איש חי (שנה ב מטות אות ט). אולם 

נאמן  שקטן  כתב  שם)  השו"ע  על  (בהגהות  הגרעק"א 
לטבול כלי זכוכית, כיון שחיוב הטבילה בהם היא רק 
מדרבנן. וציין שכן דעת המגן אברהם (או"ח סי' תלז סק"ח) 
לעניין בדיקת חמץ, שקטן נאמן לומר בדקתי בית זה 
הביא  וכן  בידו.  שהוא  כיון  איסורו  שאיתחזק  אפילו 
הדרכי תשובה (ס"ק קג). אמנם בערוך השולחן (שם סי"ג) 
כתב שכלי שלא נטבל לא איתחזק איסורו, כיון שאין 
זה איסור אלא מצוה שצריך לטבול הכלי, ומטעם זה 

לא נאסר המאכל באכילה. 
18  כי כתב בתרומת הדשן (שם) שבטבילת כלים אין 
והביאו  הטבילה.  מעשה  את  רק  אלא  כוונה,  צריך 

הלבוש (שם סי"ד) הט"ז (שם ס"ק טז) והגר"א (ס"ק לז).
19  חוט שני (שם ס"ק כד).

הביטוח  לחברת  ונותן  מפריש  שהמעביד  מה    20
ואינו  מעצמו  ומפריש  העובד,  של  הפנסיה  עבור 
בברית  כתב  זה,  בשביל  ממשכורתו  לעובד  מנכה 
בזה  שאין  שפשוט  מא)  הערה  פ"ב  דינים  (עיקרי  יהודה 
חשש ריבית, שהרי אין כאן הלואה כלל, ועוד שהוא 
הוא  שמאחר  בגלל  אם  אך  השכירו,  מתנאי  חלק 
ריבית,  איסור  בזה  יש  והצמדה,  בריבית  מתחייב 
שהתחייב  מהסכום  יותר  עבורו  משלם  שהרי 
הסך  כפי  אינו  הרבית  [סך  פעולתו.  שכר  עבור  לו 
ריביות  לצבור  יכול  שהיה  הפריש  שלא  מכך  שהפסיד 
על  גם  בחוק.  הקבועה  הרבית  כפי  אלא  הגמל,  בקופת 
חייב מצד מה שהזיקו, דעת  לדון אם  יש  עצם ההפסד 
הנתיבות (סי' קעו סקל"א, סי' קפג סק"א סי' שד סק"ב, סע' שו 
סי' כב  ב"ק  (ראה חזו"א  יש חולקים   ), שמחייב, אבל  סק"ו 

סק"ב, נחלת צבי סי' רצב ס"ז)].  

בהמת  לפני  המות  סם  הנותן  מז:)  (ב"ק  בגמרא    21
בדיני שמים. הטעם  וחייב  אדם  מדיני  פטור  חבירו 
שפטור בדיני אדם אמרו בגמרא משום דהוי לה שלא 
תאכל, ובתוספות (שם) ביארו הטעם 'כיון שבמתכוון 
להתחייב  זה  ראוי  אינו  שמזיקו  דבר  עליו  מביא 
(ב"ק פ"ה סי' ג) מבואר שהטעם  בכך', ומדברי הרא"ש 
הבהמה  בעל  על  סמך  הפירות  שבעל  מפני  הוא 
שישגיח על בהמתו שלא תאכל מהם. ולפי"ז באופן 
(חו"מ סי' קכו)  זה לא שייך טעמו. וראה בבית שלמה 
והוכיח  מקומות  מכמה  הרא"ש  טעם  על  שהקשה 
לחצירו  באים  החיים  שבעלי  אף  התוספות.  כדעת 
להרוג  לנפשיה  דינא  איניש  עביד  בזה  אומרים  לא 
אותם, ראה פתחי תשובה (חו"מ סי' שצז סק"א) שהביא 
באחד  המעשה  בדבר  קסה)  (סי'  יאיר  חות  תשובת 
קטניות  במיני  ביתו  פתח  לפני  חנות  לו  שהיתה 
על  תמיד  פורחות  שכינו  תרנגולות  והיו  וזרעונים, 
החנות ואוכלות משם, והפריחם כמה פעמים וחזרו 
ובאו כמה פעמים, והגיד לבעל התרנגולות לשמרם 
כי אם יבואו יכם וימיתם, ולא חש. ופעם אחת שחזרו 
המובחרת  מהם  אחת  והרג  החנות  בעל  עמד  ובאו 
ופסק  לדין  ובאו  ואפרוחים.  ביצים  לגדל  העומדת 

דמי שווי התרנגולת  חייב לשלם  דבעל החנות  שם 
סי'  (ח"ד  מהרש"ם  בשו"ת  זו  עובדא  כעין  וראה  וכו'. 
בתוך  לפזר  תורה  דין  ע"פ  מותר  אם  שנשאל  קמ) 

וימותו  שיוזקו  בכדי  לבהמות  המות  סם  שדהו 
שדהו  בתוך  ולהזיק  לילך  שרגילים  אחרים  בהמות 
אחרי שהתרה בבעליהם, והשיב, שמלבד שיש בזה 
משום בל תשחית וגם משום צער בע"ח, יש בזה גם 
איסור ודין מזיק, שאסור להזיק בהמות חבירו ולא 
פסידא  במקום  לנפשיה  דינא  אינש  עביד  אמרינן 
משא"כ  ורצון  בכונה  להזיקו  חבירו  כשבא  אלא 
ואף  ורצונו.  בעה"ב  בכונת  שלא  שהוא  בשורו 
שאינו מפזר את הסם על הבהמה אלא רק ברשותו 
אסור  אעפ"כ  ממילא,  ניזוקה  חבירו  של  והבהמה 
לעשות כן, ואף שאדם עושה בתוך שלו מה שירצה 
אין  ברצון בעה"ב  מ"מ מאחר שמזיק לבהמה שלא 
לנפשיה.  דינא  בזה  עושה  אינו  אופן  ובכל  חילוק 
ומה שכתב המהרש"ם שעובר על בל תשחית וצער 
בע"ח, ראה ביש"ש (שם סימן לז) שדן במי שיש לו כלב 
בביתו המזיקו, ומפסיד המאכל בביתו, שיכול ליתן 
לו סם המות, ואינו עובר על צער בעל חיים. והביא 
ראיה מתוס'  (ב"ק קטו: ד"ה ולא ישקה) שכתבו שהטעם 
שלא ישקה בהמה ממים שנתגלו, משום בל תשחית 
שצער  לחו  ואין  תשחית  בל  איסור  אין  רע  ובכלב 
בע"ח. וראה בב"ח (יו"ד סי' קטז) שכתב לדחות ראיית 
היש"ש מדברי התוס', אך מסיק הב"ח שמותר לתת 
סם המות לכלב מזיק, ולא מטעמיה דהיש"ש, אלא 
שכמו שאין משום בל תשחית כל שאינו עושה כך 
אלא לצרכו, כמו כן אין משום איסור צער בעלי חיים 
כאשר עושה זאת לצורכו, וכאן עושה כן שלא יזיקנו 
להפסיד המאכלים. ולכן בכלב רע אין בו משום אלו 
מפני  זהו  שאסר  המהרש"ם  אך  יעו"ש.  האיסורים, 
שמדובר בבעלי חיים של אחרים ואינו רשאי להורגם 
וכן אינם דומים לכלב רע שאסור להחזיקו, רק שהם 
דין  לעשות  יכול  ואינו  תורה  לדין  ויתבענו  מזיקים 

לעצמו ולהורגם. 
22  יש לדון אם אפשר למנוע שכן מלגדל ארנבות 
מדין נזקי שכנים, כי לכאורה מדין נזקי שכנים, הלא 
מעיקר  והרי  הכסא',  ובית  כ'קוטרא  אינו  בפשטות 
הניזק  על  שלו  בתוך  עושה  שאדם  מה  לגבי  הדין 
בדברים  דוקא  זהו  לדינא  אכן  עצמו,  את  להרחיק 
שאינו  במה  אבל  בבית,  השימוש  מעיקר  שהם 
בחזון  שכתב  וכמו  לעכב,  יכולים  הדירה  מעיקר 
בעושה  רק  דזה  ונראה  ז"ל:  סקי"א)  יג  סי'  (ב"ב  איש 
וכיו"ב  אריגה  בעושה  כמו  דירה  עיקר  שאינו  דבר 
אבל  אדם,  בני  ברוב  ולא  אדם  בכל  מצוי  זה  שאין 
ולפעמים  עושים  אדם  בני  שרוב  דברים  עושה  אם 
תשמישם ודיבורם משמיע קול שמפריע את החולה 
אינו יכול למחות וכר דהרי אינו חייב לצאת מדירתו 
וכו'. ובעניינו, גם בלא"ה במקומות מגורים של בתי 
יכול לעכב מדין שותפים, שנשתתפו  החרדים, הרי 
אין  והרי  המקומי,  המגורים  סגנון  דעת  על  בניין 

הרגילות לגדל בעלי חיים כאלו.

ב
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

הרה"ג ישראל נוסבוים שליט"א 
לאירושי בנו החתן המופלג אפרים מרדכי ני"ו 
עב"ג בת הרה"ג אלחנן סלומיאנסקי שליט"א  

הרה"ג אהרון קרול שליט"א
להולדת הבת  

מהיכלי תורה והוראה מוסדות "באר ישראל"
נשגר כוס של ברכה עם ברכת מזל טוב לבבית,
קדם מעלת ידידנו ומכובדנו היקרים והנעלים

רבני בית ההוראה

ובמזל טוב
בסימן טוב

יזכו לראות נחת ושמחה לאורך ימים ושנים טובות מתוך אושר וכבוד, בריות גופא ונהורא מעליא



בכך משום ‘כל פסוק דלא פסקיה משה’ היות ועי”ז הוא 
ומשמע שיש  בפסוק.  בזה  הקיים  מרמז להמשך הכתוב 

דין זה בכתיבה. 
מקומות  שבהרבה  זו  בהלכה  הפוסקים  האריכו  וכבר 
בתפילה נוהגים לומר חצאי פסוקים, וראה מש”כ בשו’’ת 
דברי חיים )ח’’ב יו’’ד ס’ ס( שמותר לחצות את הפסוק בשעת 
אין  אך  ישראל שבמקומו,  מנהגי  כפי שאר  או  התפילה 
לחדש התירים חדשים בנושא, וזה לשונו: ‘גם מה ששאל 
בפסקי הכתובים והפרשיות, הנה בזה מבוכה גדולה בין 
הפוסקים, דבגמרא משמע שאין לפסוק פרשה ולא פסוק, 
תירוצים  והרבה  מפסיקין,  שאנו  פעמים  כמה  ומצינו 
נאמרו, אך אין כלל ברור, והנח לישראל אם אינם נביאים 
בני נביאים המה )ירושלמי שבת פי’’ט ה”א(, ואם הלכה רופפת 
בידך וכו’ )ירושלמי פאה פ”ז ה”ה ומעשר שני פ”ה ה”ב(, ולכן אין 
)חולין  ופשטיה  נהרא  ונהרא  לבדות דברים חדשים מלב, 

יח:(’. עכ’’ד. 

‘כל  רז”ל  דברי  נידון  כל  את  בכללות  בס”ד  נברר  אך 
הוא  מה  על  פסקינן’,  לא  אנן  משה  פסקיה  דלא  פסוק 
רק  או  פסוק  באמצע  להפסיק  לנו  אסור  האם  נאמר, 

באמצע פרשה, ועל איזה עניין נאמר הדין. 

מקור הדין 
במסכת תענית )כז:( מצינו דין זה לגבי קריאת פסוקים 
בבית  הקרבנות  את  הקריבו  כאשר  המעמדות  בזמן 
ושמואל  רב  במחלוקת  )כב.(  מגילה  ובמסכת  המקדש. 
בעניין קריאת התורה בראש חודש. בסוגיא במגילה נידון 
הנדרש  הפסוקים  שיעור  את  משלימים  כיצד  בגמרא 
לעולה לתורה על פי ההלכה, דהיינו לכל הפחות שלשה 
פסוקים. לדעת רב ‘דולג’ - העולה השני חוזר על הפסוק 
שקרא כבר הראשון. ושמואל אמר ‘פוסק’ - חולקים את 
הפסוק, חציו הראשון בקריאה של העולה הראשון וחציו 
השני בקריאה השניה. ואמרינן התם דרב אמר דולג ולא 
אמר פוסק, משום דקסבר כל פסוק דלא פסק משה אנן 
לא פסקינן, אך לשיטת שמואל ‘היכא דלא אפשר, פסקינן’. 
יש לציין כי בשפת אמת )מגילה שם( ביאר כי גם לרב אין 
איסור לפסוק היכא דלא אפשר, אלא שסבר שכל פסוק 
שלא פסקיה משה אינו נקרא פסוק, ואי אפשר לצאת בו 

ידי קריאה.
לומר  הוסיפו  שלא  מצינו  )יב:(  ברכות  במסכת  והנה 
בפרשיות קריאת שמע את הפסוק ‘כרע שכב כארי וכלביא 
מי יקימנו’, לפי שהוא פסוק מתוך פרשה שלמה, ‘וגמירי 
דכל פרשה דפסקה משה רבינו, פסקינן, דלא פסקיה משה 
רבינו, לא פסקינן’. והם ב’ הלכות: א. שאין אומרים חצי 
פסוק. ב. שאין קוראים חצי פרשה. והיינו שבוודאי מותר 
לומר פסוק שלם, רק שאין מתקנים לומר בקריאת שמע 
פסוק אחד מתוך פרשה שלמה, או שאין לעצור בקריאת 
התורה רק בין פרשה פתוחה לסתומה )ולקמן יתבאר נידון זה(. 
ולענין הלכה, הרמב’’ם והטור והשו’’ע לא הביאו דינים 
אלו שאין להפסיק באמצע פסוק משום כל פסוקא דלא 
לרבי  אליהו  אדרת  ובשו’’ת  מפסקינן,  לא  משה  פסקיה 
זהו  הביאוהו  שלא  שמה  הסיק  )שם(  גוטמאכר  אליהו 
מפני שהם סוברים שאין הלכה כן, וכן בספר ברית אבות 
)הל’ מילה מד( כתב שבגמרא משמע שלדידן לא קיימא לן 

להלכה כן, שאמרו ‘קסבר רב כל פסוקא’ וכו’, משמע שרק 
הפוסקים  גדולי  אבל  הכי.  קימ’’ל  לא  ואנן  כן,  סובר  רב 
הביאו דין זה להלכה )מג”א סי’ נא סק”ט, סי’ תכב סק”ח, חי”א כלל 

ה ס”ב, משנ”ב סי’ רפט סק”ב(.  

אמירת ‘ה”א אמת’
אמנם על הא דאיתא במסכת ברכות )יד:( כי במערבא 
נהגו לומר בקריאת שמע של ערבית ‘דבר אל בני ישראל 
ואמרת עליהם אני ה’ אלהיכם אמת’, במקום כל פרשת 
פרשת  באמירת  ומתחיל  דמאחר  הגמרא  מקשה  ציצית, 
ציצית כיצד מדלג על כולה ומסיים בסופה, והרי הלכה 
ומשני  לסיימה,  צריך  הפרשה  מענין  התחיל  שאם  היא 
נחשבת  אינה  עדין  עליהם’  ‘ואמרת  שאמירת  בגמרא 
שהתחיל בקריאה, כי אין בה מענין הפרשה בעצמה על 

דין מצוות ציצית. 
והקשה הרשב”א )שם( אמאי נהגו כן, הא אסור להפסיק 
שנתבאר  וכמו  רבינו,  משה  פסק  שלא  פרשה  באמצע 
לעיל מזה )ברכות יב:( שמטעם זה אין אומרים פסוק ‘כרע 
מתוך  אחד  פסוק  שהוא  יקימנו’  מי  וכלביא  כארי  שכב 
נבואת בלעם, ואין לומר חלק מתוך פרשה אלא רק פרשה 
שלמה. וזה לשונו: ‘קשיא לי, תיפוק ליה דכל פרשה דלא 
פסקיה משה לא פסקינן ליה, וכדאמרינן לעיל גבי פרשת 

בלעם, ואם כן היאך היו קורין מיהא אני ה’ אלהיכם’.
מתחיל  שאם  הדין  שלגבי  דכמו  מיישב  הרשב”א 
באמירת הפרשה צריך לסיים את כולה אין אמירת ‘דבר 
אל בני ישראל ואמרת אליהם’ נחשב להתחלה כיון שלא 
גם לגבי ההלכה שאין  התחיל בעיקר מצוות ציצית, כך 
אומרים חלק מפרשה כיון שלא אמר מדיני המצוה, אין 
נחשב שאמר חלק מהפרשה להצריכו לומר כולה, וכתב 
שבזה מתיישב מה שיש לשאול עוד כיצד מסיימים פרשת 
ציצית באמירת ‘אני ה’ אלהיכם’ שהוא תחילת פסוק ואין 
מסיימים פסוק זה, והרי הלכה נוספת בידינו שכל פסוק 
דכמו שאין  אלא  אותו.  אין מפסיקים  שלא פסקו משה, 
שלא  כיון  התחלה  אליהם  ואמרת  ישראל  בני  אל  דבר 
התחיל בעיקר המצוה, הכי נמי אני ה' אלהיכם לא חשבינן 
ליה בהפסק פרשה, כיון שלא אמר מעיקר המצוה כלום.. 
נחשב  עוד שלא  כל  כי  למדים מדברי הרשב”א  נמצאנו 
באמצע  להפסיק  מותר  המצוה,  מקיום  לומר  שהתחיל 

פסוק.
אמנם בריטב”א )שם, ובשיטה מקובצת( תירץ שני תירוצים 
בשלימות  הפרשה  את  קוראים  שהיו  מאחר  א.  אחרים: 
בבוקר, לא הוי הפסק. ב. די”א שאין זה הפסק, משום שיש 

פסוק כזה בשלמות בפרשת אחרי מות.
‘מגן  י( בתשובה למחברי ספר  )או”ח סימן  החתם סופר 
תרי  הזהב  צנתרי  הגאונים  ידידים  את  ‘צדיקים  גיבורים’ 
גיסי ה”ה כקש”ת מה”ו מרדכי זאב )איטינגא( ומה”ו יוסף 
שאול )נתזון( נרם יאיר’, הביא תמיהה מחותנו רבי  יוסף 
ליאמאן זצ”ל, דמה הקשה הרשב”א שאין לפסוק בפסוק 
פסוק  הוא  מערבא  בני  לשון  כל  והרי  משה,  פסקו  של 
שלם בחומש ויקרא )יח א(, וכתב ליישב דאכתי יקשה על 
מה שהשליח ציבור חוזר ואומר ‘אני ה’ אלהיכם’ שהוא 
בוודאי חצי פסוק, וכתב ששאלת הרשב”א היא לפי מנהג 
וזה  ‘אני ה’ אלהיכם’,  מקומו של הרשב”א שהחזן אומר 
בוודאי אמירת פסוק, אבל לפי המנהג שהחזן חוזר לומר 
‘ה’ אלהיכם אמת’, וודאי אין באמירת 'ה' אלהיכם אמת' 
משום קריאת פסוק, שהרי יכול אדם לומר כל היום כולו 

'ה' אלהיכם אמת'. 

במקום הפסק זקף קטן או אתנחתא
ב(  סימן  ב  )חלק  ובועז  יכין  בשו”ת  דוראן  שמעון  רבי 
כתב שבאמת נהגו להתחיל מקודם במילים ‘להיות לכם 
לאלהים אני ה’ אלהיכם’, כי הטעם תחת המילה ‘מצרים’, 
הקודמת למילים ‘להיות לכם’, הוא ‘זקף קטן’, ודין ‘פיסוק 
באמירת  אין  כן   אם  מסיני,  למשה  הלכה  הוא  טעמים’ 
באמצע  הפסקה  משום  לאלהים’  לכם  ‘להיות  מהמילים 
פסוק, אלא התחלה של פסוק חדש. וכתב שכן נהגו זקנו 
הרשב”ץ אביו הרשב”ש ואחיו רבי צמח לומר ‘להיות לכם 

לאלהים אני ה’ אלהיכם’. 
במגילה  דהא  דבריו,  על  )שם(  סופר  בחתם  והקשה 
הפסוק  באמצע  לפסוק  התיר  כיצד  שמואל  על  הקשו 
ולקוראו, ולדרכו של היכין ובועז לא קשיא מידי, שהרי 
אפשר לפסוק וכלהתחיל לומר חלק מפסוק לאחר הטעם 
נזכר  אחד  למדן  שם  והיה  לשונו:  וזה  שבו,  ‘אתנחתא’ 
נא סק”ג( מדבר מעניין  )סי’  גבורים  מגן  שבספר דהדרתם 
זה, ושם נאמר דהיכא דאיכא אתנחתא או זקף קטן שפיר 
בשם  כן  כתוב  ומצאנו  ונחזי,  ספר  ניתי  ואמרתי  דמי, 
קטניתיא בנו של מחבר ספר יכין ובועז אשר לא ראיתיו 
עד הנה. ופאר רום מעלת כבוד תורתו הרגישו מה דקשה 
על  נפלאתי  ונוראות  המגילה,  את  הקורא  זה מפרק  על 
תירוצם דניחא להו ואין שחר לדבריהם במחילת כבודו, 
פסוקים  ב’  ליה  דסבירא  פוסק  ליה  סבירא  הנה שמואל 
ומחצה הוה כמו ג’ פסוקים, ורב פליג משום דלא פסקיה 
משה. והקשה ש”ס ולשמואל פסקינן והא אמר ר’ חנינא 
קרא, והשתא מאי מקשה לשמואל הא לדידיה ב’ פסוקים 
ומחצה הוה כמו ג’ פסוקים ורק משום דלא למיפסק היכא 
פסיק  הוה  אתנחתא  דעתך  סלקא  ואי  משה,  פסק  דלא 
לא הוה מקשה מידי ואין מקום לדבר זה, וכל שהאריכו 

מכבוד תורתו בהמצאה זו לפי עניות דעתי אינו נכון’.

בדרך תפילה ובקשה
בתפילה  כי  כתב  רפב(  לסימן  )בהקדמתו  אברהם  המגן 
מותר לומר פסוקים על אף שאינם פרשה שלמה משום 
שהדברים נאמרים דרך תחינה או בקשה’. אולם, מדברי 
המגן אברהם במקום אחר )סימן תכב סק”ח( נראה שהאיסור 
על חצאי פסוקים הוא גם בתפילה, שהרי דן שם בטעם 
שמחלקים פסוקים בהלל ובברית מילה, ודבריו שם הם 
על פי התוספות, הרוקח והכל בו שמוכח מדבריהם שגם 

בתפילה יש חיסרון של כל פסוק שלא פסקו משה, עיי”ש 
וצ”ע.

תפילה  בדרך  להקל  אברהם  המגן  דברי  פי  על  והנה 
או בקשה, יישב בכף החיים )סימן רעא ס”ק סו( את המנהג 
‘יום  במילים  שבת  בליל  הקידוש  פסוקי  את  להתחיל 

השישי’, לפי שזו קריאה בדרך תפילה. 
שיש  כן  גם  דברנו  ‘ושם  כתב:  )שם(  סופר  ובחתם 
מפקפקים על מה שנוהגין להתחיל קידוש ליל שבת קודש 
הפסוק.  באמצע  והוא  הששי’  יום  בקר  ויהי  ערב  ב’ויהי 
הששי  יום  להתחיל  ברצונם  כי  המנהג  ליישב  ואמרתי 
מפני צירוף שם הוי”ה שבראשי תיבות י’ום ה’ששי ו’יכולו 
ה’שמים, ולא נכון להתחיל יום הששי שאין בו משמעות 
של כלום יום הששי ויכולו השמים, ועל כן לצרוף ‘ויהי 
ערב ויהי בקר יום הששי’. מה תאמר היה להתחיל תחילת 
הקרא וירא אלקים את כל אשר עשה והנה טוב מאוד, לא 
נכון להתחיל בליל שבת קודש בזה. והשתא דלא אפשר 

באופן אחר שרי למפסק קרא’.
וראה עוד בשו”ת רב פעלים )או”ח סימן יא( שיישב בדברי 
את  לבנה  קידוש  בסדר  לומר  שנהגו  מה  אברהם  המגן 
הפסוק ‘תפול עליהם אימתה ופחד’ עד ‘ידמו כאבן’ שהוא 
ובקשה.  תחינה  דרך  אותו  שאומרים  כיון  פסוק,  אמצע 
חצאי  אמירת  זו  סברא  פי  על  להתיר  אין  לדעתו  ברם 
שאינם  כיון  ביום,  ובשבת  שבת  בליל  בקידוש  פסוקים 

נאמרים בדרך תחינה ובקשה.
ובערוך השולחן )סימן רפט ס”ג( כתב ליישב מה שפותחים 
קידוש של יום באמצע פסוק, שאין כוונת המקדש לומר 

פסוק אלא רק לפתוח בכבוד שבת.
לומר חצי  לי דמותר  ‘נראה  )כלל ה( כתב:  והחיי אדם 
פסוק אף על פי שמזכיר את השם, ולכן אם קרא וטעה 
פי  על  אף  הפעם  עוד  לקרותו  מותר  וטעמים,  בנגינה 
שאינו חוזר כל הפסוק, כיון שהוא להשלים הפסוק. אבל 
לומר חצי פסוק בדרך קריאת פסוק, אפילו בלא הזכרת 
השם, אסור, דכל פסוקא דלא פסקיה משה בתורה, אנן 

לא פסקינן. והוא הדין בנביאים וכתובים’.

י”ג מידות באמצע הפסוק
עוד מצאנו לדון בעניין אמירת י”ג מידות על ידי יחיד 
)ויקרא  בתורה  הקורא  כדרך  בטעמיהם  לקוראם  שצריך 
יפסיק  כיצד  בעשרה,  רק  מותרת  שאמירתם  כיון  ו-ז(,  ד 
י”ג  לומר  צריך  והרי  פסוק,  אמצע  שהיא  ‘ונקה’  במילה 
בציבור  אותם  שאומרים  כמו  ולא  קריאה,  מידות  בדרך 

בדרך תפילה. 
והנה בשו”ת רב פעלים )או”ח סי’ יא( יישב על פי דברי 
יש  ל’ונקה’  הקודמת  ‘וחטאה’  שבתיבת  ובועז,  היכין 
‘אתנחתא’ והוא כסוף פסוק, ואמירה של מילה אחת בלבד 

‘ונקה’ אינה נחשבת לאמירת חצי פסוק. 
יג(  הכיפורים מאמר  )יום  הוטנר  יצחק  לרבי  יצחק  ובפחד 
כתב לתרץ על פי דברי הגמרא שכביכול נתעטף הקב”ה 
כש”ץ והראה לו למשה רבנו סדר תפילה של אמירת י”ג 
הללו  בתורת  תיבות  משה  וכששמע  רחמים,  של  מידות 
סדר תפילה, אז היה באמת סיומה של תפלה זו בתיבת 
הקראה  בתורת  הללו  תיבות  משה  כששמע  ורק  ‘ונקה’. 
לכתיבת התורה, אז באה היא תיבת ‘ונקה’ באמצע פסוק.

אמנם בשו”ת אור לציון )ח”ב פ”ט ביאורים לסעיף א( כתב: 
קריאה’.  בדרך  שאומרם  כיון  כולו  הפסוק  שיסיים  ‘טוב 
וכתב:  עליו  חלק  ס”ב(  מידות  י”ג  )הלכות  עובדיה  בחזון  אך 
‘אף הוא אינו מתכוין דרך קריאה בתורה ממש, אלא דרך 
לעורר  מטרתו  שעיקר  וניכר  תפלתו,  סדר  בתוך  בקשה 

מדת הרחמים, לכן רשאי לסיים במידת ונקה’.
להלכה:

רוב  כי  נראה,  הפוסקים  מדברי  המתבאר  לאור 
אינו  ובקשה  תפילה  בדרך  כי  סוברים  הפוסקים 
קריאת  לעניין  אלא  נחלקו  לא  בגמרא  וגם  אסור, 
התורה, ועל סמך זה נהגו העולם לומר ‘על פי ה’ ביד 

משה’ בעת הגבהת ספר תורה. 
יש לציין, שבסידור הגר”א מובא שלא היו אומרים 
רק את הפסוק ‘על פי ה’ ביד משה’, אלא היו אומרים 
)במדבר  בהעלותך  מפרשת  השלם  הפסוק  כל  את 
מִשְׁמֶרֶת  אֶת  יִסָּעוּ,  ה’  פִּי  וְעַל  יַחֲנוּ,  ה’  פִּי  ‘עַל  ט כג(: 

בְּיַד משֶֹׁה'. וכך איתא בשם רבי  פִּי ה'  ה' שָׁמָרוּ, עַל 
כבפרשת  מלא  מקרא  לומר  דראוי  מוולאז'ין,  חיים 
בהעלותך. אכן לעניין כתיבת חצי פסוק כבר דברינו 

אמורים דשרי כנ"ל.

מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א המשך מעמ' א'

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



ד
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

מפיהם ומפי כתבם
הרה"ג אברהם שלום מושקוביץ

מצוי במקומות ציבוריים כאשר כמה אנשים יושבים 
בחדר אחד בתקופות החורף או הקיץ, לחלק מהם קר 
ולחלק מהם חם, הללו רוצים לפתוח חלון או להפעיל 
מזגן והללו מתנגדים, ונבוא לעשות סדר בנידון הצדק 

עם מי?
לפתוח  אם  מתווכחים  בשנים  לעיין  יש  תשובה: 
מערכות  להפעלת  הדין  והוא  חלון  לסגור  או 
כמאן  הגשמים  בימות  בין  החמה  בימות  בין  אוורור 
הילכתא. והנה עד פוסקי דור האחרון לא מצינו מי 
מן הפוסקים שדיבר והכריע בענין זה, וזאת למרות 
וזה  מקום,  בכל  יום  ביום  מאוד  מצויה  זו  ששאלה 
לקצת פלא יחשב, ויתכן בדרך צחות שפעם הסתדרו 
יותר ביניהם בדרך פשרה, או לאידך גיסא בדרך כל 
זמננו  פוסקי  דברי  את  נציע  אנו  עכ"פ  גבר.  דאלם 
שדנו והכריעו בזה, ובאופן כללי יש בזה כמה שיטות 

ומהלכים כמו שיבואר.

לפי העונה:
(הובא  זצ"ל  סלנטר  ישראל  רבי  הגאון  דעת  ידוע 
בשמו בשערי אמונה מס' פאה פ"ד מ"א עמו' רלד ד"ה אפי' צ"ט 

אומרים לחלק כו') שהכריע בדבר שאם יש הרבה אנשים 

בחדר ומהם רוצים לפתוח החלון ומהם רוצים לסגור, 
שבימות החמה הדין עם הרוצים לפתוח, ואפי' יחיד 
לסגור,  רוצים  מאה  אפי'  לסגור,  שלא  למחות  יכול 
ראי' ממשנה בפאה  והביא  להיפך.  ובימות הגשמים 
שהיחיד  במקום  הרוב  אחר  הולכין  שאין  מ"א)  (פ"ד 

אומר כהלכה וכפי ההיגיון. [וראה להלן דחיית השערי 
אמונה ממשנה זו].

לפי הרגיל והנורמל:
וראה שו"ת שבט הלוי (חלק ט סימן רחצ) שנשאל מה 
שבימות  רוצים  מהציבור  שחלק  הכנסת  בבית  הדין 
הקיץ יפעלו המאווררים ולחלק מהציבור זה מפריע 
האם הולכים בזה אחר רוב ציבור המתפללים. והשיב: 
דבר רגיל  כיום לפי מצב התקופה בימות הקיץ הוא 
ושימוש רגיל להקל החום ע"י מאווררים ובפרט אם 
יכולים לעכב,  דאין המיעוט  לענ"ד  כך,  רוצים  הרוב 
ואינו דומה להרחקת נזקין אפילו בדבר טבעי ורגיל 
דהתם ברי הזיקא ודאי, וגם אין לו שייכות להנאמר 
האיסטנת  על  לכו"ע  לענ"ד  ובכהא  כג.),  (ב"ב  בגמרא 

להרחיק עצמו. ע"כ.
שז)  סימן  ח  (חלק  הלוי  שבט  בשו"ת  כתב  עוד 
עצם  על  למחות  אפשר  דאין  יראה  כהיום  שבזמננו 
כחלק  שלנו  ותקופה  בזמן  דנעשה  המזגן,  התקנת 
של  רבים  חבורת  החזקת  או  הדירה,  מישוב  נורמלי 
התורה  לתועלת  והוא  מדרשות  ובתי  כנסיות  בתי 

והתפלה.

הקר מכריע:
מקובל  כתב:  צו)  סי'  יד  (חלק  יוסף  משנת  בשו"ת 
של  רבה  זצ"ל  סאלנט  שמואל  רבי  הגאון  פסק  בזה 
ירושלים, שיש להתחשב עם הרוצה חלון סגור שהכל 
חולים אצל צינה (עי' שו"ע או"ח סי' רעו ה), וזה שצריך רק 
(ואם  החלון  לפתוח  ואין  לוותר  צריך  להנאתו  אויר 
הרוצה חלון פתוח צריך אויר לרפואה מקוצר נשימה וכדומה יישב 

מיהו  שיפתחנו).  מפריע  שלא  החלון  ע"י  בפינה  או  הדלת  ע"י 

אם  ובפרט  חלונות  לפתוח  שרגילות  הקיץ  בימות 
הרוב רוצים בכך נראה שאין המיעוט יכולים לעכב. 

ע"כ.
בכיתה  כתב:  ריט)  (ח"ד  אפרים  רבבות  בשו"ת  וכן 
לפעמים לכל הכיתה חם ולאחד קר מאד, אפילו אם 
והשאלה מה לעשות, לפתוח את החלון  בגד,  לובש 
כמו שכולם רוצים או להשאיר סגור. ונראה הנה לאלו 
שחם אין היזק אם יהיה סגור ורק להנאתן הן רוצים 
בריאות  של  חשש  לו  יש  שקר  לזה  ואילו  לפתוח 
לכאורה  ופשוט  ליחיד.  להזיק  דאסור  לעיכובא  וזה 
שיסגרו. עכ"ל. [אמנם ראה להלן בדעת הגרי"ש  אלישיב 
אך  אחר,  מקום  מבכל  בזה  שונה  הדין  לימודים  שבמוסד 
עכ"ז יתכן שדיבר רק בנידונו שם לגבי חולה היוצא מגדר 
הרגיל, שבזה בלבד אין להתחשב בו נגד רוב התחלמידים].

בשו"ת שבט הלוי (חלק ט סימן רחצ) נשאל מה הדין 
וצריך מאווררים,  אם חלוקים הדיעות אם עתה חם 
שחם  היום  שעות  בין  זה  בכל  הבדל  יש  האם  וכן 
יותר לבין שעות הלילה ולפנות בוקר שאז לפעמים 

כל זמן  יותר ואעפ"כ חלקם מעונינים. והשיב:  קריר 
שאפשר לסבול החום בדרך הטבע, הוא בכלל 'ועשית 
ו יח) להתחשב עם חביריו. ע"כ.  (דברים  הישר והטוב' 
יוסף  בשו"ת משנת  הלוי  זו של השבט  פסק  ומובא 
הנ"ל. וראה עוד להלן המובא משו"ת שבט הלוי (חלק 

ח סימן שז).

'והסיר  קז:):  מציעא  (בבא  הגמרא  לדברי  לציין  ויש 
ה' ממך כל חלי' זו צינה, דאמר רבי חנינא הכל בידי 
שמים חוץ מצנים פחים [-קור הנופח (רש"י)], שנאמר 

'צנים פחים בדרך עקש שומר נפשו ירחק מהם'. 

אחר הרוב:
(פאה  אמונה  שערי  בספרו  זצ"ל  קנייבסקי  הגר"ח 
פ"ד מ"א עמו' רלד ד"ה אפי' צ"ט אומרים לחלק כו') אחר שהביא 

העונה,  כפי  ללכת  שיש  הנ"ל  זצ"ל  הגרי"ס  דעת 
בימות החמה אחר החם ובימות הגשמים אחר הקר, 
כתב לדחות את ראייתו מהמשנה בפאה, דשם הוא 
דין דאורייתא שנלמד מפסוקים, או עכ"פ הי' תקנה 
למחות  יכול  אחד  אפי'  ולכן  הסכנה,  מפני  מדרבנן 
שלא ישנו מהדין אלא אם כן כולן מסכימין. אבל כאן 
כלל בקיץ חם  יעשו אלא שבדרך  כיצד  דין  אין  הרי 
יש סיבה שרוצים לסגור בקץ  ובחורף קר, אבל אם 
או לפתוח בחורף לכאורה מסתבר שהולכין אחר הרוב 
כמו בכל הדברים. וציין לדברי המשנה ברורה (סי' נג 
סקנ"ג) לגבי עיניני קהילה שהולכין אחר הרוב בציבור.

וכן בשו"ת וישמע משה (ח"א עמו' תלח) הביא בשם 
אם  הציבור  נחלקו  שאם  זצ"ל,  אלישיב  הגרי''ש 
לפתוח את החלון או לסגור הולכים אחרי הרוב. ומ"מ 
מסיק שאם יש חולה יש לוותר על הנוחיות כדי שלא 

יצטער, 'והחכם עיניו בראשו'. ע''כ. 
בשם  ג  הערה  טו  פרק  ואונאה  גניבה  (הל'  חושן  בפתחי 
חלונות  פתיחת  בענין  כתב:  חבריכם')  בממון  'הזהרו  ספר 

הכנסת,  בבית  וכן  ציבוריים,  במקומות  סגירתם  או 
מלומר  ומתבייש  צער  לו  שיש  אחד  יש  שלפעמים 
גם  גורם  ולפעמים  להתקוטט,  רוצה  שאינו  או  לו, 
מתבייש,  כשאינו  גם  לדון  יש  זה  ובדבר  ח"ו.  מחלה 
וזה מצטער  כשזה מצטער מחמת פתיחת החלונות 
מחמת סגירתם, מה עדיף צער החום או צער הקור, 
ודבר זה צריך בירור, ולפעמים גורם הדבר חיכוכים 
לפי  שהולכים  נראה  היה  ומסברא  הכנסת.  בבית  גם 
דעת רוב המתפללים וגם לפי מזג האויר. ופשוט שאם 
השני  ובחלק  מביהכנ"ס  בחלק  לפתוח  יש אפשרות 
מקומו  על  לוותר  ומוטב  כן,  לעשות  שצריך  לסגור, 
הקבוע מאשר לגרום צער לאחרים. אמנם באוטובוס 
הדבר קשה יותר, וכשיבינו ויתחשבו האחד בדעתו של 

חבירו, אפשר למצוא פתרון המניח דעת כולם. עכ"ל.

להתחשב עם חולה:
או  חולה  שיש  שבמקום  אומרים  פוסקים  הרבה 
כמו  אתו  להתחשב  תמיד  יש  מחלה  מפני  החושש 

שיבואר.
וקודם יש להביא כיסוד את דברי המאירי (סנהדרין 
בהם,  שולטת  הדין  מדת  שאין  דברים  יש  וז"ל:  לב:) 

ואתה צריך לחזר בהם אחר מה שראוי יותר, ולהכריע 
את האחד למה שאין מדת הדין מחייבתו דרך פשרא 
ומדה מעולה, והוא שאמרו כתוב אחד אומר 'בצדק 
תשפוט עמיתך' וכתוב אחד אומר 'צדק צדק תרדף', 
שיכול  רואים  שאנו  כל  וכו',  לפשרא,  כאן  לדין  כאן 
לסבול העיכוב ביותר, ידחה מפני חברו, וכן בריא מפני 

חולה וכל כיוצא בזה. ע"כ.
שנשאל  שז)  סימן  ח  (חלק  הלוי  שבט  בשו"ת  וראה 
רובם  אשר  הכנסת  בבית  מזגן  קביעות  בענין 
במנוחה  לשבת  ועי"ז  מזה  נהנים  שם  מהנמצאים 
תלמידי  לפעמים  ישנם  אמנם  ותפלה,  תורה  בשעת 
קירור  לסבול  יכולים  שאין  וחולים  וזקנים  חכמים 
המזגן ועי"ז פותחים החלונות וגורמים צער לאחריני, 
ועי"ז פתיחת החלונות א"כ עובד המזגן בחנם ואיכא 

גם דררא דממונא. 
והשיב השבט הלוי: הנה בעיקר קביעות מזגן והוא 
גורם צער לאחרים שאין יכולים לסבול ויש גם חשש 
חולי הלא פסקינן בחו"מ (סי' קנ"ו ס"ב ברמ"א) דבמקום 
חולה והקול וכיו"ב מזיק להם דלא מהני אפי' חזקה, 
אינו  דאפילו  ברמ"א)  סט"ו  קנ"ה  (סי'  שם  ברמ"א  וכ"ה 

מזיק לחצר אלא שיש חולי הראש לבעל החצר וקול 
שגם  וכיון  עצמו,  להרחיק  דצריך  לו  מזיק  ההכאה 
הזקן או החולה הזה הוא ג"כ שותף בבית הכנסת או 
אי אפשר לסלקו בטענה שילך להתפלל  בית המדרש 

במקום אחר.
דאין  יראה  כהיום  איברא  הלוי:  השבט  וממשיך 
לענ"ד  אבל  המזגן,  התקנת  עצם  על  למחות  אפשר 
שלו  הזכות  זקן  ת"ח  או  מהחולה  לקחת  אפשר  אי  גם 
(ועיין חו"מ סי' קנה מסעי' לו  כיון שמזיק לו שימוש המזגן 
ואף  כידוע,  ממש  מחלה  עד  הוא  ולפעמים  והלאה), 

על גב דאם פותח החלונות מצער הרבים אינו אלא 
ואם רק פותח קצת  רוב,  גורם מחלה עפ"י  צער לא 
אהני לדידי' ולא מזיק כל כך לאחרים, על כן אם הוא 
שותף ממש באותו בית הכנסת אי אפשר לבטל אותו 
מילתא  לחפש  וצריך  יחלה,  שלא  החלון  מלפתוח 
קנו  סי'  (חו"מ  תשובה  בפתחי  ועיין  לתרוייהו,  דשויא 
למחות  אפשר  אחד  בחדר  דכשהם  הלבוש)  בשם  סק"ב 

זה על זה גם בעניני לימוד תשב"ר המפריעים, ומכל 
שכן בנידון דידן. עד כאן דברי השבט הלוי זצ"ל.

וכן אמר הגרי''ש אלישיב זצ"ל שיש להתחשב עם 
החולה ואפי' היכן שהרוב רוצים את ההיפך, וכמובא 

לעיל.
שחושש  יש  שאם  כתב  (שם)  חושן  בפתחי  אמנם 
מאשר  בביתו  שישאר  שמוטב  אפשר  מחלה  מפני 
לגרום צער לשאר המתפללים. [ויתכן שדיבר רק באופן 

שיש ממש צער גדול מהחום לרוב הציבור].

שהביא  יא)  ס"ק  יג  סימן  (ב"ב  איש  בחזון  ראה  והנה 
דברי הריב"ש (סי' קצו, המובא בבית יוסף חו"מ סי' קנה ונפסק 
ברמ"א סי' קנו ס"ב) שבמקום חולה יש לו לעכב על שכינו 

שהבריא  בדברים  אפי'  לו  המפריע  דבר  מלעשות 
יודה  הריב"ש  שגם  החזו"א  ומסיק  לעכב.  יכול  אינו 
בדבר המצוי אצל רוב בני אדם שעושים כן והוא עיקר 
נתבאר  [וכבר  ע"כ.  לעכב.  יכול  החולה  שאין  הדירה, 
היום  נכנס  החמה  בימות  שמזגן  הלוי  שבט  בשם  לעיל 
בזמננו בגדר המצוי לרוב בני אדם וא"כ אין האיסטנית יכול 

לעכב]. 

אמנם יתכן שמקום ציבורי שאני מנזקי שכנים, כי 
אדעתא דהכי נתחברו לכתחילה שאחד ידאג לטובת 
השני (עי' סמ"ע סימן רעב ס"ק כ), ולפיכך אם יש חולה [או 
מי שעלול לחלות] ולא רק איסטנית, הדין עמו, [ועכ"פ 
בודאי יכול החולה לפתוח חלונות במקומו להתחמם ואין 

יכולים לעכב בעדו, וכמ"ש שבה"ל הנ"ל]. 

למטרה  שנבנה  ציבורי  שבמוסד  לציין  יש  אמנם 
אחר  לילך  סברא  יותר  יש  [ללימודים],  מסיומת 
חשוקי  בספר  ראה  מפניהם,  נדחה  והחולה  הרוב 
מילד  שאלה  לגבי  שדן  והכפור)  השלג  ד"ה  כ.  (ב"ב  חמד 
שסובל מקיפאון מקור ומבקש לסגור החלון בכיתה, 
ומתחילה צידד שם הגר"י זילברשטין שליט"א מכמה 
הוכחות שהדין עם הילד החולה ויש להילדים בכיתה 
לדאוג לו וכפי שהתבאר לעיל. אך מסיק שם שאח"כ 
הציע את דברים לפני מו"ח מרן הגרי"ש אלישיב זצ"ל 
ולא קיבלם, כי אמר שבית ספר נבנה למען ילמדו בו 
אנו  החלונות  את  יסגרו  ואם  בעיון  תורה  תלמידים 
בשבילם,  נבנה  הספר  ובית  הבריאים  את  מקפחים 
ואם הילד הסובל מקיפאון בידיו לא יוכל להשתתף 
דומה  הדבר  ואין  בביתו,  ישב  בביה"ס  בלימודים 
לדברי המאירי (הובא לעיל) שמדבר בספינות הנוסעות 
במקום הפקר ולא בבית ספר שנבנה לבריאים שאינם 
[והנה  ע"כ.  החולה.  בגלל  מלימודם  להימנע  חייבים 
יתכן שדעת הגריש"א כן רק לגבי חולה היוצא מגדר הרגיל, 
שבזה בלבד אין להתחשב בו נגד רוב התלמידים הבריאים, 
ולא בכל מקום שיש ילד שרגיש לקור יותר מכולם באופן 

אקראי, ויל"ע]. 

העולה לדינא:
הציבור  רוב  אחר  הולכים  אי  הפוסקים  נחלקו 
[ובמקום חולה או חשש חולי דעת רוב הפוסקים שיש 
אחר  שהולכים  או  רוב],  במקום  אפי'  בו  להתחשב 
עונת השנה )דהיינו בחורף החלון סגור ובקיץ פתוח וכדו'( 
האם  ויכוח  [וכשיש  רבים  נגד  יחיד  במקום  אפי' 
הזמן כעת נחשב קר או חם, מי שקר לו קובע )כי בזה יש 
צער יותר וגם חשש לחולי(]. וכמובן שבכל אופן דרך 

הפשרה היא הנכונה והטובה ביותר. 

קר וחם מי עדיף 



לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

המשך בעמ' ו'

יורשים שירשו נכס מאביהם בדין חלוקתו

ליבון דהלכתא
הרה"ג צבי מנחם זילברברג

ירושלים,  בעיה"ק  אירוח  דירת  מאביהם  ירשו  ולוי  שמעון  ראובן  שאלה: 
מדי  טובים  אלפים  לכדי  ובאים  גבוהות,  מאד  הדירה  של  התחזוקה  עלויות 

חודש.
ה'  בחסד  והם  ביותר,  עליהם  משופרת  פרנסתם  הגדולים,  ושמעון  ראובן 
יוכלו לעמוד באותם העלויות, אמנם לוי אחיהם הצעיר –מדי חודש מתמודד 
עם סגירת החודש ממש על השקל, וכ"ש שאין לו כספים מיותרים למותרות 
רוצים האחים  זאת הדירה,  ונופשים, כעת כשאביהם המנוח הוריש להם את 
ראובן העשיר ולוי העני לחולקה למספר יחידות דיור, או לפחות לחלוק את 
שימושה בזמנים קבועים – כדי שלכל אחד יהיה שם את פרטיותו בשעה שבא 
לא  שמעון  שאחיהם  רק  והמקדש  הקודש  בעיר  צאצאיו  עם  בדירה  לשבות 

מעונין ורוצה להמשיך להשתמש בזה עם אחיו יחד. מה יעשו?
תשובה: א. במסכת ב"ב י"ג. ת"ש ב' אחין אחד עני ואחד עשיר, שהניח להם 
אביהם מרחץ ובית הבד, עשאן לשכר – השכר לאמצע, עשאן לעצמו – הרי 

עשיר אומר לעני קח לך עבדים ורחוץ בבית המרחץ.
ב. והנה בטור חו"מ סימן קע"א סעיף י"ב מדגיש שזה הדין רק כשהמרחץ 
לא ראוי להחלק, אמנם אם במרחץ יש כדי חלוקה – חולקים, וכדי שיהא בו 
כדי חלוקה צריכים שבכל חלק יהא שמו עליו, כלומר שבכל חלק יהיה את כל 
התשמישים שהיו משתמשים בנכס כולו, וכפי שכותב הרמ"א בסעיף ה' וז"ל 
– ויש אומרים עוד )נימוקי יוסף בשם הרא"ה, והרשב"א( דבעינן ג"כ שיוכל להשתמש 

בחלקו כל מה שהיה משתמש בכולו. עכ"ל.
שיחלקו  החלקים  שבכל  צריכים  עליו,  שמו  שיהא  שכדי  מכאן  העולה 
האחים בדירה שיהיה בהם את כל התשמישים שהיו בדירה בכללותה, ורק אז 

יוכלו לכפות על שמעון את החלוקה.
להוציא  שצריכים  רק  חלוקה,  כדי  בה  יש  אם  שגם  עוד  להוסיף  ויש  ג. 
נחלקו  בזה  לנכס,  יהיה הפסד  או שע"י החלוקה  הנכס  לחלק  כדי  הוצאות 
הראשונים והובאו דבריהם בסעיף ה' וי"ד דלדעת הריב"ש אם צריכים להוציא 
הוצאות, הרי הנכס נחשב שאין בו כדי חלוקה, וגם אם אחד רוצה להוציא את 
)הובא בסעיף  כל ההוצאות אינו יכול לכפות החלוקה, ולדעת התרומת הדשן 
י"ד אם ההוצאות הם עד חומש מערך הנכס  וכן לדעת הרמ"א בסעיף  ה'( 
מוציאין, ונקרא שיש בו כדי חלוקה, אבל ביותר מחומש אין מוציאים, אמנם 
החת"ס מחלק בין יורשים ללקוחות, שדין התה"ד והרא"ש נאמרו בלקוחות, 
ביותר  וגם  וההפסד  ההוצאות  יורשים חלקים עם  הם  הרי   – ביורשים  אבל 
יותר  שגם  הריב"ש  ודעת  ה',  סעיף  בפת"ש  דבריו  הובאו  מוציאין,  מחומש 

מחומש מוציאים, 
והעולה בענינינו שאם בדירת האירוח צריכים להוציא הוצאות או שיהיה 
ולדעת  חולקים,   – מהרש"ך  ולדעת  חולקים,  לא   – הריב"ש  לדעת  הפסד, 
התה"ד והרמ"א עד חומש מוציאים, ויותר מחומש – אין מוציאים, והחת"ס 
מחלק את דבריהם בין יורשים ללקוחות שביורשים מוציאים גם יותר מחומש, 
ובנידון דידן שהם יורשים לדבריו יחלקו גם אם ההוצאות יותר מחומש בערך 

הנכס כולו – ולא יוכל לעכב עליהם שמעון מכח ההוצאות.
ד. אמנם אם אין בו דין חלוקה, והרי הם יורשים – יכולים הם לכו"ע לעשות 
גוד או אגוד, והנה בנידון דירת הארוח מירושלים, שראובן ושמעון עשירים 
יכול  יוכל לוי לתבוע גוד או אגוד, כיוון שהוא עצמו לא  ולוי עני, לא  הם, 
לקנות את הדירה, ולגבי ראובן ושמעון לדעת הב"ח שהובא בש"ך סעיף י"א 
ס"ק י"א גם העשיר לא יוכל לתבוע מהעני, כי כיוון שהעני לא יכול לקנות 
דגוד ליכא ואגוד איכא, ממילא כבר ב' הצדדים לא יכולים לתבוע גוד או אגוד, 

ולדעת הש"ך בסעיף ו' ס"ק ו' העשיר כן יוכל לתבוע מהעני.
ה. ובמקרה שרוצים הם להשתמש בדירת הארוח, או שא"א מהם לא רוצה 
לקנות, בנידון זה נחזור לדינא דגמרא, דבעשאן האב לשכר – ישכירו, ובעשאן 
לעצמו – ימשיכו להשתמש יחד, והנה בגדר עשאן לשכר ועשאן לעצמו נחלקו 
הראשונים והובאו דבריהם שם בטור, דלדעת הטור בשם י"א והרמב"ם לדעת 
צריכים  והיורשים  להשכיר,  היתה  שדרכו  לשכר  האב  עשאן  משנה  המגיד 
רק  )כמובן  אביהם  בו  שהשתמש  כדרך  בנכס  ולהשתמש  בדבריו  להמשיך 
הם  גם  ישכירו  היה משכיר,  וכיוון שאביהם  מוסכמת(  כשדעתם  ולא  כשמתווכחים 

ובעשאן לעצמו ימשיכו גם הם להשתמש בו יחד.
ולדעת ר"י )תוס' ב"ב יג: ד"ה אם( וכן לרמב"ם לדעת הכסף משנה עשאן לשכר 
כוונתו שהנכס הוא ראוי כדי להשכירו, דאז ישכירו הנכס ויחלקו ברווחים, 
ואין  יחד,  בו  להשתמש  ימשיכו  להשכירו  כדי  ראוי  שאינו  לעצמו  ובעשאן 

הדבר תלוי באביהם כלל.
בעוד  חולקים  שהם  יוצא  לעיל  שהובאה  הראשונה  המח'  מתוך  והנה  ו. 
נקודה – והיא מה יקדם למה, שכירות לחלוקת זמנים ושימוש יחד או חלוקת 

זמנים לשכירות.
קודמת  זמנים  חלוקת  המ"מ  לדעת  והרמב"ם  י"א  בשם  הטור  שלדעת 
וכן הרמב"ם לדעת  ולדעת ר"י בתוס'  לשכירות, אא"כ אביהם היה משכיר, 
הכס"מ ששכירות תמיד קודמת, ואפי' אם האב היה משתמש בדירה לעצמו 
למעט במקרה שלא יוכלו להשכיר, שאז נעשה חלוקת זמנים או שימוש יחד.

ראוי  הנכס  וכן  להשכיר  דרכו  היתה  המנוח  אביהם  אם   – דידן  ובנידון 
לשכירות – לכו"ע ישכירו ואם אביהם היה משכיר ואין הדירה ראויה לשכירות 

האם מברכים על קשת כשרואים רק גווניה בלי צורתה 

ביני עמודי
הרה“ג שלמה ברגשטיין

בשולחן ערוך ]סימן רכ"ט ס"א[ נפסק שהרואה קשת מברך ברוך אתה... זוכר הברית 
נאמן בבריתו וקיים במאמרו.

הקשת מוגדר משני הרכבים:
נמצא בצידה החיצוני של  גווניה השונים. שהם צבעי הקשת. כשהצבע האדום   א. 
הקשת, ואחריו באים הצבעים כתום, צהוב, ירוק, תכלת,  ובסוף  הצבע הסגול הנמצא 

בצידה הפנימי. 
ב. צורתה של הקשת. אדם הניצב על פני כדור הארץ וצופה בקשת שמקור האור שלה 
הוא השמש או הירח , יראה אותה תמיד בצורה של חלק ממעגל, כלומר קשת גאומטרית.

בהרבה מקרים כשמתגלה שמש ברקיע אינו נראה בשלימתה וחסר חלק מצורת הקשת, 
ועל אף שרואים צבעי הקשת, אך צורתה נראית כרבע עיגול וכדו'. ויש לעיין האם בכה"ג 
אפשר לברך מכיון שרואה את גווניה, או שצריכים גם לראות את הצורה של חצי עיגול.

ועוד יש לדון מה הדין אם אחד רואה מבין בניינים גווני הקשת, אך אינו רואה צורת 
שהוא,  אלא  במלואו  שיודע שהקשת  יתכן  זה  במקרה  לא.  או  לברך  יכול  האם  הקשת 
מהמקום שהוא עומד בו, לא יכול לראות את כל הקשת, ושמא בכה"ג יכול לברך, ורק 

כשאין כלל צורת קשת אינו יכול לברך.
בספר הברית של הרב והמקובל פנחס אליהו הורביץ, מביא שאלה זו ]מאמר י' פרק י"ב[ 
וכך כתב: ולפעמים לא תתראה הקשת רק בחלק אחד קטן בקערורית השמים ]וזה נקרא 

וואסער גאללע[ והוא ספק קשת וברכתו כדת ספק ברכות עכ"ל.

ובביאור הלכה בסימן רכ"ט ]ד"ה הרואה קשת[ הסתפק בזה ג"כ שלא נתבאר האם בעינן 
דווקא שיראהו בתמונת קשת דהוא כחצי גורן עגולה, או אפילו מקצת ממנו סגי לברך.

]הספק בספר הברית הוא כשיש רק חצי קשת, ובביאור הלכה נראה שספיקו כשיש קשת שלם 
אך הוא לא יכול לראותו, ודנו הפוסקים בכוונת הביאור הלכה, עיין בספר שער העין ]פי"ב הערה 
ז'[ ששאל מפוסקי זמנינו בהסבר בדברי הביאור הלכה, שמפשטות דברי הביה"ל נראה 
דספיקו היה אם צריך לראות כולה, והיינו שאף אם יודע שכולה קיימת, )כגון ששמע מאחר 
או שראה מקודם ועתה מוסתר לו( ג"כ י"ל דאי אפשר לברך, וכן דעת הגרח"ק, אך דעת הגרי"ש 

אלישיב  והגר"נ קרליץ  דכל ספק הביה"ל הוא היכא שהקשת מצד עצמה אינה קיימת 
כולה אבל אם יודע שכולה קיימת יכול לברך לכו"ע[.

ולפי הכלל שיש בידינו דספק ברכות להקל אי אפשר לברך כשלא רואים את כל צורת 
הקשת וכך פסק הגאון ר' משה שטרנבוך בספרו תשובות והנהגות ]חלק ג' סוף סימן ע"ו[ 
לאחר שהביא דברי ביאור הלכה הנ"ל כתב שכיון שלמעשה לא הכריע הביאור הלכה 
בספק זו, אין לברך ברואה קשת אלא בחצי גורן עגולה ולא בפחות דהוה חשש ברכה 

לבטלה.
אך על דברי ביאור הלכה אלו דנו הרבה אחרונים היתכן שיש צד לומר, שאי אפשר 
לברך כשרואים רק מקצת מן הקשת, האם מישהו שיראה רק חלק מהים הגדול לא יכול 

לברך ?! הנשמע דבר כזה?! ולמה שמקצת קשת לא יהיה ראוי לברך עליו.
א'  בל' אדר  דברי הביה"ל אלו הגיע למלא תפארתו לאחר עצרת המליון שהתקיים 
תשע"ד, כשבסיום המעמד הנשגב הודיע ראש ישיבת עטרת ישראל הגאון הרה"ג רבי 
המשטרה  גורמי  אצל  הבירור  שלאחר  הקהל,  לכל  ברמקול  זצ"ל  אזרחי  מרדכי  ברוך 
שאישרו שיש בעצרת יותר משש מאות אלף איש, הוא מברך ברכה זו בקול רם, ביחד 
עם הקהל עם שם ומלכות, וכך עשו הלכה למעשה הרבה מעמך בית ישראל. בשבועות 
אחריו התחיל פולמוס שלם האם היה מותר לברך ברכה זו, ודנו בכמה ספיקות בנידן. 
אחד מהם היה האם אפשר לברך כשרואים רק חלק מהקהל או שצריכים לראות את כולם, 
וכמו שרואים בגמרא ברכות שבן זומא ראה אוכלוסא על גב מעלה בהר הבית, ובירך 
ברוך חכם הרזים והקשה הבן איש חי בספרו בניהו , למה הוצרך לפרש המקום, ותירץ, 
"ונראה לי בסייעתא דשמיא, שבא ללמד שלא בירך הברכה אלא מפני שהיה עומד במקום 
גבוה וראה כל הראשים שלהם בעיניו, אבל אם עומד בתוכם שאין הריבוי בעיניו לא היה 
מברך". והתפרסם תשובה מהגאון ר' חיים קנייבסקי שדי לראות מקצת הקהל, אך הגאון 
ר' ניסים קרליץ סבר שא"א לברך כ"ז שלא רואים רוב הקהל לפחות. ]עיין בקובץ גם אני 
אודך חי"א )כשכל הקובץ נכתב על ברכת חכם ארזים שדנו בו כל הפוסקים באותו תקופה( שהביא מחלוקות  
זו בתחילת הספר בתשובות הגרח"ק. וע"ע בספר אגן הסהר עמוד 773 שדן האם הוא דומה לברכת 

הקשת או לא עיי"ש[. 

ומצאנו שחכם ארזים היא מחלוקות הפוסקים כשרואה מקצת. ובברכת הקשת הוא 
יברך  אם  שספק  קשת  מקצת  הרואה  בין  בההבדל  ויל"ע  בפוסקים,  הוכרע  שלא  ספק 

לרואה מקצת מהים הגדול שוודאי יכול לברך.
ולפי מה שבארנו שבקשת כלול שני דברים הגוון והצורה, מובן ההבדל שכל זמן שלא 
ראה צורתה של חצי גורן לא נחשב שראה קשת. אך בהים הגדול כל חלק הוא נחשב 

חלק מהים הגדול.
ולפי זה ברגע שהוא ראה אפילו חלק קטן של צורת חצי גורן יכול לברך, ואי"צ לראות 
את כל הקשת ממש אלא לראות את צורת חצי הגורן, ואם ראה אותו מעל בנין, אף שאינו 

יכול לראות את רגלי הקשת יכול לברך עליו. 
העולה לדינא:

נסתפקו הפוסקים האם אפשר לברך על חלק מקשת וספק ברכות להקל. ולכן אין 
לברך בין כשאין חצי עיגול ובין שיש אלא שהוא לא רואהו. ואם רואה חצי עיגול יכול 

לברך אפילו אם אינו רואה את כל הקשת.



לומר דברים שבקדושה בין הנחת התפילין 
של יד לשל ראש דר"ת

אליבא דהלכתא
הרה"ג פנחס מנחם בליזינסקי

בכל בוקר מתפלל יואל בהיכל התפילה בו מתקיימים מניינים בזה אחר זה. 
לאחר סיום תפילת שחרית, כשכבר התחיל להתאסף במקום מניין חדש, ניגש 
יואל להניח תפילין דר"ת. לאחר שהניח את התפילין של יד וניגש לקחת את 
התפילין של ראש, שמע את החזן של המניין הבא מתחיל 'וכן שני כתובים' 
ומיד אומר קדיש דרבנן. בעוד החזן אומר את הקדיש נסתפק יואל האם מותר 
לו לענות אמן ואמן יהא שמיה רבא, או שזה הפסק בין תפילין של יד לשל 

ראש, אף שאינו מברך על הנחתם.
יד לראש, והאם  תשובה: יש לדון בטעם האיסור לדבר בין תפילין של 

דברים שבקדושה נחשבים להפסק, וכן מה אפשר לעשות כשזה קורה. 

מקור האיסור וטעמו
מקור הדין מוזכר בגמ' מנחות )לו. ובכ"מ( שהסח בין תפילה לתפילה עבירה 
וכבר הסכימו הפוסקים שאסור  וחוזר עליה מעורכי המלחמה.  בידו,  היא 
לדבר אפילו כשחוזר ומברך על של ראש את ברכת 'על מצות תפילין' ]ודלא 
כדעת רש"י שמדובר דוקא כשאינו מברך על של ראש, אלא מניח בלי ברכה[. וכן 
מובא בבית יוסף )סימן כה סק"ט( ובדרכי משה )סק"ו( שהטעם הוא משום ברכה 
שאינה צריכה, שיצטרך לברך פעם נוספת להניח תפילין, וכן נפסק להלכה 
וכן  ר"ת,  זה המניח תפילין של  ולפי טעם  )סימן כה ס"ט(.  ובמשנ"ב  בשו"ע 
המניח בחול המועד שאינו מברך, או המניח בלי ברכה ]כגון שחלץ על מנת 

להחזיר[ וסח ביניהם, אין בזה עבירה.

הויה אחת לשתיהן
דף  )ר"ה  המאור  ובעל  הרא"ש  בשם  מביא  קז(  )ס'  הדשן  בתרומות  אולם 
יא( שאפילו כשאינו מברך יש איסור דיבור ביניהם, וכדמשמע בגמרא שזה 

עבירה בידו. וזה לשון בעל המאור שם: 'לפי דעתי נראה לי, מה טעם אמרו 
הסח בין תפילה לתפילה עבירה היא בידו, אף על פי ששתי מצוות הן, כיון 
דכתיב ביה בתפילין של יד ושל ראש 'והיו לאות על ידך ולזיכרון בין עיניך', 
צריך זכירה שתהא תיכף תפילה של ראש לתפילה של יד, כדי שתהא הויה 
בין התפילין אפילו כשאינו  ויוצא מדבריהם שאסור לסוח  אחת לשתיהן'. 

מברך כי צריך שיהיה הויה אחת לשתיהן.

האם דברים שבקדושה נחשב להפסק
יפסיק  שלא  ס"י(  )שם  בשו"ע  נפסק  שבקדושה  דברים  לענות  לענין  והנה 
לענות עמהם, אלא שומע ושותק. ובמגן אברהם )ס"ק יז( כתב ]ובמחצית השקל 
)שם( ביאר את דבריו[ שלדברי קדושה אינו נחשב כל כך כהפסק, אך מטעם 

וכגון בתפילין  ברכה  ללא  ולכן כשמניח  לענות.  צריכה אסור  ברכה שאינה 
דברים  שאפילו  וסובר  חולק  הלבוש  אמנם  לענות.  רשאי  וכיוצ"ב  דר"ת 
שבקדושה נחשב כהפסק, מטעם שבעינן הנחה אחת לשתיהן, ועבירה הוא. 
וכן  דברים שבקדושה.  על  לענות  אסור  ברכה  בלי  כשמניח  אפילו  וממילא 
יז( שהלבוש שפוסק שאסור להפסיק אפילו  )שם א"א ס"ק  מובא בפרי מגדים 
לדברים שבקדושה סובר כדעת בעל המאור ]ומביא שם שלטעם זה אסור להפסיק 
במשנה  אבל  וצ"ע[.  לשתיהן  אתח  תכיפה  יהיה  שלא  גורם  כי  דיבור,  בלא  אפילו 
)ס"ק כח( ובשו"ע הרב )סעיף כב( פוסקים כדעת המגן אברהם שמותר  ברורה 
לענות דברים שבקדושה, ודין זה כדין הפסק בפסוקי דזמרה שמותר להפסיק 
להכל, חוץ מ'ברוך הוא וברוך שמו'. והמשנה ברורה מביא שם בשם ארצות 
החיים שאם הפסיק לדברים שבקדושה, יזיז אחר ההפסק את התפילין של יד 

ממקומם לפני הנחת התפילין של ראש, כדי שיהיה הויה אחת לשתיהן.

דעת הזוהר הקדוש 
גאולה  בין  אין מפסיקין  'תנינן  וז"ל:  כותב  רה(  )דף  ויגש  בפרשת  הזוהר 
דבעי  ראש,  של  לתפילה  יד  של  תפילה  בין  מפסיקין  דלא  כמה  לתפילה, 
למחזי דכלא חד והא אוקמוה'. ןכן בזוהר הקדוש פרשת בא )דף מג ברע"מ(: 
'מאן דמתעטרא בתפילין קאים ברזא דגוונא עלאה וכו' ואליין אונין תפילה 
של יד ותפילה של ראש, ואינון כללא חדא בלא פירודא'. הרי מוכח מדברי 
ובהין  לתפילה,  גאולה  בין  הפסק  כמו  חמור  להפסיק  שהאיסור  הזוה"ק 
גאולה לתפילה הרי אסור להפסיק כלל, אפילו לדברים שבקדושה, ולכאורה 
זה כשיטת בעל המאור והלבוש. וכן מובא בשו"ת רב פעלים )ח"ג או"ח סימן 
ד( ומביא שם שאפילו שבתיקוני  זוהר משמע שמדבר משיחת חולין, אבל 
היות שבשאר מקומות משמע שאסור אפילו להפסיק לדברים שבקדושה, 

אז שב ואל תעשה עדיף.
העולה לדינא: 

א. לכל הדעות אין להפסיק בדיבור סתם, ויראה לסמוך את הנחתן זה 
לזה כדי שיהיה הויה אחת לשתיהן. וכן יראה לא להניח בזמן שיצטרך 
לענות דברים שבקדושה, וכדברי הזוהר הקדוש שמחמיר בזה. ב. אם 
נזדמן לו לענות דברים שבקדושה, יכרוך רק מקצת כריכות בתפילין 
של יד כדי שיספיק להניח את התפילין של ראש לפני שיצטרך לענות 
את הדברים שבקדושה )באר היטב שם סעי' יא(. ג. אם גם כשיעשה כן לא 
יספיק, אז יענה את הדברים שבקדושה, וכפי שנפסק במשנה ברורה 
וכשיסיים  כהפסק.  נחשבים  אינם  שבקדושה  שדברים  הרב  ובשו"ע 
ראש,  של  התפילין  את  שמניח  קודם  יד  של  בתפילין  ימשמש  לענות 

כדי שיהיה הויה אחת לשתיהן. newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

ליבון דהלכתא
הרה"ג צבי מנחם זילברברג

המשך מעמ' ה'

– לדעת הטור בשם י"א והרמב"ם לדעת מ"מ ישכירו, ולדעת הר"י וכן הרמב"ם לפי הכס"מ 
יעשה חלוקת זמנים או שימוש יחד.

ואם אביהם לא היה משכיר והדירה ראויה לשכירות לטור בשם י"א והרמב"ם לדעת המ"מ 
יעשו חלוקת זמנים ולר"י ולרמב"ם לדעת הכס"מ ישכירו.

ואם הדירה אינה ראויה לשכירות וכן אביהם לא היה משכיר – לכו"ע יעשו חלוקת זמנים.
ז. והנה במקרה שאינו עומד לשכר אלא עשאן לעצמו כפי המבואר לעיל, מצאנו חילוק בין 

דבר שיכולים להשתמש בו יחד, לבין דבר שאינם יכולים להשתמש בו יחד.
הדוגמאות הובאו בסעיפים ו' וח', לדבר שאפשר להשתמש בו יחד – כגון מרחץ מצע וס"ת, 
שלגבי מרחץ מצאנו שאם יבוא אחד מהאחים ואמר שהוא איסטניסט ונקי במיוחד, ולא מסוגל 
להשתמש יחד עם אחיו, אם יטען זאת העשיר – דעת הסמ"ע בס"ק י"ג שטענתו טענה - ויעשו 
חלוקת זמנים או שכירות, ולדעת הנתיבות ס"ק י' דינו כעשיר ועני וישתמשו בו יחד, ואם לוי 
העני טוען זאת -לדעת הכל אין טענתו טענה, כיון שהוא לא הולך להשתמש במרחץ, ולתוספת 

ביאור בדברי הסמ"ע עיין באגרות משה חו"מ סימן כ' ס"ק ב'.
ודוגמא לדבר שאינם משתמשים יחד – חנות ובית, שכיון שאינם יכולים לגור יחד עושים 

חלוקת זמנים.
ח. ויש להסתפק בחנות או דירת אירוח, שאין זה דירתו הקבועה של האדם, אלא בא לשם 
כדי להנפש, וכיון שעלויות התחזוקה גבוהות פעמים שהאדם לא מאפשר זאת לעצמו, כגון 
בנידון דידן אצל לוי האח העני, האם גם שם יהיה חלוקת זמנים, או שמא, אותה המח' שהובאה 
לעיל בין הסמ"ע לנתיבות לענין מרחץ בעשיר ועשיר, תהיה גם בחנות ובדוגמא דידן בדירת 
ארוח רק להיפך – שבעשיר ועשיר וודאי יהיה חלוקת זמנים, ובעשיר ועני, שבעצם צריך להיות 
יחד,  ישתמשו  הולך להשתמש שלדעת הסמ"ע  לא  וכה  כה  בין  זמנים, שכיוון שלוי  חלוקת 
ולדעת הנתיבות יעשו חלוקת זמנים, והנה בשאלה ה-ג' של הנתיבות על הסמ"ע )בסוף ס"ק י'( 
שואל שלכאו' בחנות הדין היה צריך להיות כמרחץ ומדוע שם לא חילקנו בין עשיר ועשיר לבין 
עשיר ועני, רואים שהוא למד בדעת הסמ"ע שבחנות אין הבדל, וההבדל הוא רק במרחץ אך 

עדיין יש לעיין מה דעת הסמ"ע בזה. 
ובנידון דידן בדירת הנופש לדעת הנתיבות וודאי שיעשו חלוקת זמנים, רק שיש להסתפק 

מה היא דעת הסמ"ע בזה.
ט. ויש להוסיף דאם ראובן הוא בכור, הר"ז דומה לב' שלישים ושליש הובא הדין בסעיף ח', 
דאז יכול לדרוש ראובן חלוקת זמנים לכו"ע, ואפי' במרחץ יודה הנתיבות כיוון שאין זכויותיהם 
שוות, ומכח זה יוכל לדרוש חלוקת זמנים, ובמקרה זה יש לדון על לוי, שאם חלקו גדול על של 
אחיו וודאי שיוכל לדרוש חלוקת זמנים, ואם חלקו שווה לשמעון רק שלראובן יש חלקים יתרים 
ומכח זה הוא דורש חלוקת זמנים מאחיו שמעון העשיר, לדעת הנתיבות – יקבל גם לוי חלק, כי 
הוא לא מחלק בין עשיר ועשיר לעשיר ועני ולשיטתו אם יש חלוקת זמנים היא חלה על כולם, 
וגם לדעת הסמ"ע בספק שהבאנו לעיל בסעיף ח' על דירת ארוח, לכאו' אם החלוקה היתה מכח 
זכויות, ולא מצד נוחות יתכן שיודה לנתיבות שלוי יקבל חלק, אלא דעדיין יש להסתפק, דעיקר 
חלוקת הזכויות היתה כלפי שמעון שהוא עשיר, ולא כלפי לוי, שמבחינת ראובן עדיף לא לתת 
לו זמן כי בין כה הוא לא יבוא להשתמש בדירת הארוח, ונראה יותר שעיקר חלוקת הזכויות 

לדעת הסמ"ע, היא רק כלפי שמעון ולוי ישאר באותו ספק שהסתפקנו בדין דירת ארוח.
אא"כ ללוי יש חלק יותר מאשר לאחיו, ואפי' אם לראובן יש ב' חלקים, וללוי יש חלק פחות 
מראובן רק שחלקו יותר משמעון, וראובן דורש משמעון חלוקת זמנים מכח הזכויות, דאז וודאי 

שיצטרכו לתת חלק גם ללוי כיון שזכויותיו הם יותר מאשר לשמעון ופשוט הוא.
העולה לדינא:

 אם בדירת הנפש יש כדי חלוקה ובכל חלק יהיה את כל אשר היה בה קודם החלוקה – אם 
אין הוצאות ולא הפסדים ע"י החלוקה חולקים.

ואם יש הוצאות או הפסד בערך הדירה אפי' אם ההוצאות יותר מחומש מערך הדירה – 
יחלקו כי כיון שהם יורשים הרי הם הם ירשו את הנכס עם הפסד ההוצאה– כהחת"ס הובא 

בפת"ש.
לתבוע  יוכלו  ושמעון  ראובן   – אגוד  או  גוד  לענין   – חלוקה  כדי  הנופש  בדירת  אין  ואם 

שרוצים לקנות או שיקנה לוי, ולוי לא יכול לתבוע גוד או אגוד
ואם אין מי מהם שרוצה לקנות  - כיוון שבדירת נופש לא יוכלו האחים לגור יחד, יפסק 
להלכה שאם ראויה הדירה לשכירות - ישכירו, ויחלקו בדמי השכירות, ואם אינה ראויה 

לשכירות - יעשו חלוקת זמנים ביניהם, 
וגם לוי העני יקבל אתם חלק בחלוקת הזמנים למרות שהוא לא עתיד להשתמש בנכס 
הזה בפועל, ולא רק כשזכויותיו יתרים מזכויותיהם  כגון שחלקו גדול משלהם אלא אפי' 

במקרה שחלקו שווה עם חלקיהם.



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםלא מחוברים

הבשורה. רבי אליהו די וידאש זצ"ל, תלמידו 
המובהק של הרמ"ק, חיבר את יצירתו 'ראשית 
נפש  את  ולהכין  להכשיר  במטרה  חכמה' 
האדם לקראת לימוד תורת הנסתר. זהו הספר 
מאמרי  את  גם  בתוכו  ששילב  בסוגו  הראשון 
הזוהר והתיקונים כבסיס לעבודת ה'. המהדורה 
ומנגישה  הספר"  "נשמת  את  חושפת  החדשה 
את דבריו הקדושים, שהיו חביבים על כל גדולי 
ושווה  ברורה  בשפה  הדורות,  לאורך  ישראל 

לכל נפש.

הדורות  במהלך  לספר  הביקוש  החביבות. 
היה עצום מאין כמוהו. עד לשנת ת"ש הודפסו 
הרבנים  וגדולי  מהדורות,  לחמישים  קרוב 
ומאורי החסידות דרשו מתלמידיהם לקבוע עת 
לעסוק בו תמיד. הפלגה מיוחדת נאמרה על ידי 
רבי חיים חייקא מאמדור זצ"ל, שהעיד כי דברי 
הספר הם דברי רוח הקודש והקב"ה משתעשע 

עמו בגן עדן.

הספר  נוסח  עבר  הדורות  במהלך  הדיוק. 
כי  נמצא  יסודי,  בירור  לאחר  רבים.  שינויים 

הנוסח המדויק ביותר הוא כדפוס הראשון משנת 
של"ט. במלאכת נמלים של השוואת מילה אחר 
המקורי  הנוסח  את  המערכת  החזירה  מילה, 
מקורות  מול  מדוקדקת  הגהה  תוך  כנו,  על 
כולו  הטקסט  עתיקות.  הגהות  ורשימות  חז"ל 
עבר פיסוק, ניקוד וקיטוע, והושלמו ותוקנו בו 

רבבות מראי מקומות.

התרגום. הספר 'ראשית חכמה' רווי במובאות 
הלומד  למען  עמוד.  בכל  כמעט  הזוהר  מספר 
חדש  תרגום  בוצע  הארמית,  בלשון  המתקשה 
וקולח לכל קטעי הזוהר והתיקונים. הייחודיות 
ללא הוספות  היא הדיוק המוחלט  זה  בתרגום 
חיצוניות, המאפשר ללומד להבין את המאמר 
ורע בתרגומים  ובצורה שאין לה אח  כהווייתו 

אחרים.

הביאור. הבשורה הגדולה ביותר היא הביאור 
המשולב. בעוד שבעבר נחשב הספר ל"חתום" 
שרבינו  קבלה  בענייני  בפרט  רבים,  במקומות 
השערים.  נפתחו  כעת  מאוד,  בהם  קיצר 
ומאמרי  פסוקים  ביאור  כוללת  המהדורה 
חז"ל בשפה רהוטה. המיוחד במהדורה זו הוא 
את  המנגיש  ודבר,  עניין  לכל  המקיף  הפירוש 

דברי רבינו לכל דורש ה'.

וציונים"  מקומות  "מראי  במדור  המקורות. 
רבינו  חצב  מהם  המקורות  בלשונם  הועתקו 
שילוב  היא  כאן  הגדולה  הבשורה  מימיו.  את 
המערכת  להרמ"ק.  יקר"  ה"אור  דברי  תורף 
על  הרמ"ק  לשון  את  להביא  רבות  עמלה 
על  עצום  אור  השופך  דבר  והתיקונים,  הזוהר 

המאמרים ועל דברי רבינו.

ימים רבים  יעמדו  התמצית. כדי שהדברים 
"מגיד  בשם  מיוחד  מדור  נוסף  הלומד,  אצל 
מראשית אחרית", המופיע בסוף כל פרק. זהו 
רבינו  דברי  כל  את  הכולל  ומקיף  חדש  קיצור 
הקיצור  בתכלית.  וברורה  תמציתית  בצורה 
חזרה  ומאפשר  הדברים,  עיקרי  את  מסכם 

מהירה וקניית הקניין בנפש.

צפת  מחכמי  המחבר,  רבינו  המסורת. 
תוך  אל  יצק  והאר"י,  הרמ"ק  תלמידי  ומגדולי 
שאפיינה  והפרישות  הקדושה  רוח  את  הספר 
החדשה  המהדורה  נשגבת.  תקופה  אותה  את 
מהווה גשר חי המנגיש את העומק והחסידות 
עיניים,  ומאירת  בהירה  בצורה  קדמונינו  של 

מתוך נאמנות מוחלטת לשלשלת המסורה.

הבית. מאחורי היצירה המונומנטלית עומדת 
והדר'  עוז   - לישרים  'אור  התורה  ממלכת 
בנשיאות האדמו"ר רבי דוד אבוחצירא שליט"א 
והגרמ"מ פומרנץ שליט"א. כפי שקנה לו המכון 
כך  היהודי,  הספרים  ארון  בהנגשת  עולם  שם 
החל  ותג,  תג  בכל  רב  עמל  הושקע  כאן  גם 
לעיצוב  ועד  המתמצתות  המשנה  מכותרות 

המפואר המאפיין את ספרי הממלכה.

העורך. על המלאכה מנצח העורך הרב משה 
זייבלד שליט"א, מבחירי העורכים ב'עוז והדר', 
בעריכת  וחצי  עשור  של  ניסיון  עמו  המביא 
משה  ו'תורת  'מתיבתא'  כמו  מורכבות  יצירות 
ה'ראשית  דברי  לעומק  "כשנחשפתי  אלשיך'. 
חכמה', הרגשתי חרדת קודש לגשת לתורת בית 
המדרש הנשגב של צפת", הוא משתף. בעבודתו 
מקסימלית  דיוק  רמת  בין  זייבלד  הרב  משלב 
לידע רחב בחקר התורני, מתוך שאיפה להגדיל 

תורה ולהאדירה.

חכמה'  'ראשית  לכל,  מעל  חיים.  תורת 
לשינוי  דרך  מורה  אלא  למידה,  ספר  רק  אינו 
חיים"  "תורת  היא  הסופית  מטרתו  המציאות. 
– להפוך את הידע האינטלקטואלי לזיכוך הלב 
הדרכות  טמונות  עמוד  בכל  המידות.  ולתיקון 
ועצות מעשיות המרוממות את האדם מעל חיי 
החומר ומדריכות אותו צעד אחר צעד במעלה 
ההר, עד שיהיה ראוי להשראת שכינה ודבקות 
הופך  המבוארת  במהדורה  הלימוד  בבורא. 
זיכוך הנפש למשימה  את העבודה הקשה של 
בהירה, נגישה ומאירה, המלווה את הלומד בכל 

שעה משעות היום.

"להכשיר את 
הלב": מהפכת 
'ראשית חכמה 

המבואר'
מהדורת הפאר מבית 

'אור לישרים' - 'עוז 
והדר' מגישה לראשונה 

את ספר המוסר 
היסודי 'ראשית חכמה', 
בביאור מפורט, תרגום 
זוהר ייחודי ודיוק נוסח 
היסטורי - למען יהיה 
כל אדם ראוי להיכנס 

בשערי עבודת ה' 
ובשערי חכמת האמת

פני 
היצירה

הרה"ג ר' משה זייבלד שליט"א



בס"ד


