
הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםא מחוברים

הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

גליון רע”ד
פרשת בשלח

תשפ”ו

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
חדש בהיכל ‹‹‹נפלאות על פרשת השבוע

˘ולחן ˘ב˙ עם ה‡ור החיים 

ובחר˙ בחיים‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

איך שרק תסתכלו על זה, היה יחיאל מיכל חביב הקהל.

ממרום גילו המופלג וזקנו שופע ההדר, מקומו הקבוע אי 

חייו  וקורות  השכונתי  הכנסת  בבית  המזרח  בכותל  שם 

שהותירו את חותמם בפניו משופעות הקמטים והתלמים, 

עצה  להם  להעניק  בטובו  והואיל  העם  אל  מיכל‘ה  ירד 

ביד  חלוט  לפעם,  תה מפעם  כוס  וגם  חם  חיוך  ותושייה, 

אוהבת וגדוש קוביות סוכר.

הגדרתו המדויקת שנויה היתה במחלוקת. זקַן הקהל, ניצול 

חלק  רק  הינם  אלה  כל  אדיב,  שכן  או  חביב  סבא  שואה, 

לחלק  והפכו  לו  שהוצמדו  תארים  של  ארוך  רצף  מאותו 

מתדמיתו, חלק ממסכת חייו.

שרוליק נכדו, אשר חש קרוב מספיק לסבא הגדול, החליט 

בחיק  מיכל‘ה  חבש  אותו  בכובע  מועיל  שימוש  לעשות 

המשפחה - כובע הסבא החביב.

כי  החליט שרוליק  סיפורנו,  נסוב  עליו  הסדר  ליל  באותו 

חייו  סיפור  אחר  להתחקות  מוכרח  הוא  להחשות.  לו  די 

של סבא, להעשיר בפרטים שעוד לא ראו אור עולם וטרם 

שמעתם אוזן ולמלא את נרתיקו בסיפורים נוטפי נוסטלגיה 

מעברו הנסתר של סבא.

תכנית מורכבת נטוותה מבעוד מועד, וכך מצא את עצמו 

שרוליק בוהה בסבו משך כל הסדר, עוקב בדריכות אחר 

מעשיו ומצפה לרגע הגורלי בו תשתנה המשוואה. הרגע בו 

הוא יוכל לדרוש, ולעמוד על שלו.

גנב את האפיקומן?...‘ הפנה סבא מבט חמים  מי  אז  ’נו? 

זאת  לצד  אך  החג  שמחת  היטב  נשמעת  בקולו  לנכדים, 

מעיד רעד קל כי השנים לא פסחו עליו.

נדמה לו שהוא שמע משהו. מי?

’אני‘ נשמע שוב הקול, צלול וצעיר, מפיו של שרוליק, ’אני 

גנבתי את האפיקומן!‘

’ומה תרצה בתמורה?‘ סבא לא בזבז זמן.

’אבקש את אשר חפצתי‘ הבהיר שרוליק בטון עסקי שאינו 

משתמע לשתי פנים, ’אך ורק אם יואיל הסבא להבטיח לי 

נאמנה כי יגשים את משאלתי‘.

משועשע,  הפך  סבא  מדובר?...‘  להיות  יכול  כבר  ’במה 

’אוסף הבולים היקר שלי? הכרך העתיק של סלאוויטא?‘

’לא ולא‘ הניד שרוליק בראשו.

’נו?‘ נימה קלה של קוצר רוח נרמזה בקולו של סבא.

’תבטיח לי, סבא‘.

’נו נו, אני מתחייב בזאת‘ נעתר סבא והתפייט, ’והכל שריר 

וקיים‘.

הסיכה  את  שרוליק  נעץ  סבא!‘  אושוויץ,  על  לנו  ’סַפֵּר 

סביב,  ששררה  המשועשעת  הבועה  את  באחת  שפוצצה 

הניסים  והאתגרים,  הקשיים  על  החוויה.  על  לנו  ’ספר 

והישועות, הגבורה וההצלה, אנא!‘

סבא הרצין באחת, פניו האפירו.

לא  מדברים,  לא  הזה  הנושא  על  הכל.  ידעו  טאבו,  זהו 

ולא  הנושא  על  אין שאלות  בו.  ולא דשים  אותו  מזכירים 

רמזים, כלום. סבא הגיע ’משם‘, ידע כל נכד מקטנותו, וזהו. 

הוא לא מדבר על כך ולא משתף.

’הבטחה זו הבטחה‘ הזכיר שרוליק בטון חושש, וסבא נאנח 

והתרווח על כסאו, לקח נשימה ארוכה והחליט לקיים את 

הישנים  בפצעים  לנבור  נאלץ  בחייו  לראשונה  הבטחתו. 

ההם, המדממים ללא הפוגה, לדוש בהם ועוד לעשות זאת 

בפומבי.

אותו ליל הסדר לא יישכח במהרה מבני המשפחה, קטנים 

וגדולים גם יחד.

עד סמוך לעלות השחר ישב סבא וסיפר, בכה וקונן. על 

השאגות  על  ההמוניות,  האקציות  ועל  צעדיהם  הצרת 

מקפיאות הדם והכלבים האימתניים, על המגלבים שהכו 

בבשר החי ועל הנסיעות הממושכות בתת-תנאים בקרונות 
הבקר.

הוא נזכר, בקול, בפניו של השטן שחרץ את גורלם בהינף 

יד וקבע מי לחיים ומי למוות. ביכּה מרות, לראשונה מזה 

עשורים, את גורלה של משפחתו הענפה וקהילתו הפורחת 

שעלו על המוקד, חלקם מול עיניו. צירל וחווהל‘ה, משה-

מרדכי ויידל, אבא ואמא. החברים לשטיבל והשכנים, הרבי 

וגבאי, המלמד והבלן.

עליהם  שכפה  הסדיסט  במפקד  כשנזכר  דם  הוצפו  פניו 

סלידה  ועטו ארשת  על השלג,  ריצה חסרת תכלית  לרוץ 

כשתיאר את מרק-הפיגולים שחולק להם במשורה.

הגבורה  בסיפורי  כששיתף  אותו  לפתה  ההתרגשות 

לא  בדרך  מאי-שם  שהושג  השופר  היהודית.  האמיתית, 

דרך, התפילין שהוחבאו במסירות נפש והועברו מיד ליד 

המחנה.  בני  חלקו  אותו  בלוי  תהלים  ספר  בהתרגשות, 

הריקודים  המזעזעות,  והבכיות  הנוראים  הימים  תפילות 

והחיזוק  המחתרתיים  התורה  שיעורי  תורה,  בשמחת 

ההדדי באמונה.

הופיע  בו  לשלב  כשהגיע  התייצב,  מעט,  התאושש  קולו 

הצבא האדום בשערי המחנה וכבש אותו, שחרר את שלדי 

האדם שבו ואפשר להם לשוב לארץ החיים.

’ואז נמלטתי לארץ הקודש, השתקעתי בבני ברק והנה אני 

כאן‘ סיים באחת, נותן סביבו מבט אוהב, חם.

זהו? הנכדים היו המומים.

מה החיפזון הפתאומי של סבא לסיים, לקצר לפתע לאחר 

חבלי  לארץ,  העלייה  פירוט  על  ולוותר  הרבה  האריכות 

הקליטה והקמת המשפחה, שיקומו האישי ועוד? מה בוער 
לו?

ה‡הבה מ˜ל˜ל˙ ‡˙ ה˘ורה

התורה הקדושה מספרת לנו אודות המעמד נורא ההוד - 

מעמד הר סיני וקבלת התורה, והפרשה פותחת בפסוקים 

יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  לְצֵאת  הַשְּׁלִישִׁי  ”בַּחֹדֶשׁ  ב):   - א  (יט,  הבאים 

מֵרְפִידִים  וַיִּסְעוּ  סִינָי:  מִדְבַּר  בָּאוּ  הַזֶּה  בַּיּוֹם  מִצְרָיִם  מֵאֶרֶץ 

וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר“.

עומד האור החיים הקדוש על סדר הפסוקים ועל העובדה 

’וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים‘ נאמר לאחר הפסוק המציין כי  שהפסוק 

’בַּיּוֹם הַזֶּה בָּאוּ מִדְבַּר סִינָי‘, וקושייתו איתנה: ”קָשֶׁה, לָמָּה 

פָּסוּק  לְהַקְדִּים קוֹדֶם  לוֹ  הָיָה  זֶה  פָּסוּק  כִּי  הַמּוּקְדָּם,  אִיחֵר 

שֶׁלְּפָנָיו שֶׁאָמַר ’בָּאוּ מִדְבַּר סִינַי‘“.

לוהטות שכל  במילים  האור החיים הקדוש  כך משיב  על 

כי  צדיקים  התבטאו  אודותם  יוקדת,  אש  שלהבת  כולן 

’התיבות בוערות באש‘, וזו לשון קדשו: ”וְאוּלַי שֶׁהוּא עַל 

הַשּׁוּרָה“,  מְקַלְקֶלֶת  ”אַהֲבָה  ב):  קה,  (סנהדרין  אוֹמְרָם   ֶדֶּר

לְהַקְדִּים הַמְּאוּחָר.

לָעוֹלָם,  לַתּוֹרָה,  לַבּוֹרֵא,  הַמְּקֻוֶּוה  יוֹם  זֶה  כִּי הוּא  ”שֶׁלִּהְיוֹת 

לָעֶלְיוֹנִים וְלַתַּחְתּוֹנִים, וּמִיּוֹם הַבְּרִיאָה, וְהֵם יוֹשְׁבִים וּמְצַפִּים 

מָתַי יָבוֹאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִדְבַּר סִינַי.

”לָזֶה כְּשֶׁהִגִּיעוּ שָׁמָּה א עָצְרוּ כֹּחַ לְסַפֵּר סֵדֶר הַדָּבָר, וְתֵכֶף 

חָשׁוּק  הִגִּיעַ  וגו‘,  בָּאוּ‘  הַזֶּה  ’בַּיּוֹם  בְּאוֹמְרוֹ  הַהוֹדָעָה  קָדְמָה 

מפי  ישראל  נצטוו  תורה  מתן  טרם 

שָׁמוֹעַ  אִם  ”וְעַתָּה  ה):  (יט,  הגבורה 

בְּרִיתִי  אֶת  וּשְׁמַרְתֶּם  בְּקֹלִי  תִּשְׁמְעוּ 

וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל הָעַמִּים כִּי לִי כָּל 

הָאָרֶץ“.

הציווי  פשר  את  מבאר  החיים  האור 

עֶלְיוֹן  אֵ-ל  רָצָה  ”וְכַאֲשֶׁר  וכותב:  הזה, 

לָתֵת הַתּוֹרָה זַכָּה וּבָרָה, יְסוֹד הַקְּדוּשָּׁה 

וְהַטָּהֳרָה וְרוּחָנִיּוּת הָרוּחָנִיּוֹת, צִוָּה לָהֶם 

קַל.  מֵחֵטְא  אֲפִלּוּ  בִּתְשׁוּבָה  שֶׁיַּחְזְרוּ 

(קידושין  זַ“ל  מַאֲמָרָם  לָנוּ  קָדַם  וּכְבָר 

עַל  הָאִשָּׁה  אֶת  הַמְקַדֵּשׁ  בְּדִין  ב)  מט, 

רָשָׁע,  וְנִמְצָא  גָּמוּר,  צַדִּיק  שֶׁהוּא  מְנָת 

שֶׁמָּא  חַיְישִׁינַן  כִּי  קִידּוּשִׁין,  שֶׁקִּידּוּשָׁיו 

תְּשׁוּבָתוֹ  וּבְאֶמְצָעוּת  תְּשׁוּבָה,  עָשָׂה 

יִקָּרֵא צַדִּיק“.

כך אכן נפסק בשלחן ערוך (אה“ע לח, 

מנת  על  האשה]  את  ”[המקדש  לא): 

שאני צדיק, אפילו רשע גמור, הרי זו 

מקודשת מספק, שמא הרהר תשובה 

לדגש:  לב  לשים  יש  זאת  עם  בלבו“. 

הרהר  מספק, שמא  מקודשת  זו  ’הרי 

תשובה בלבו‘.

האם   - הוא  כשלעצמו  מעניין  נידון 

תשובה,  עשה  להניח שהעבריין  ניתן 

ובכך להחזיק את הקידושין כתקפים 

מספק, גם בשעה שאנו עודנו רואים - 

לדוגמה - את החפץ הגנוב בידו, והוא 

טרם החזירו לבעליו.

בענין זה נחלקו הראשונים והאחרונים 

אכן  כי  הסבורים  יש  שם),  נו“כ  (עיי‘ 

ניתן להאמין בכך, אך זאת כמובן רק 

להשיב  עצמו  על  קיבל  בתנאי שהוא 

וסבורים  החולקים  ויש  הגזילה,  את 

כי אף בכך אין די, אלא קידושיו אינם 

קידושין אף מספק כל עוד לא השיב 

את הגזילה.

בראשונים  מוקדשת  נרחבת  יריעה 

האם   - נוספת  לנקודה  ובאחרונים 

בתשובה,  הרהר  שהוא  אמירתו 

קובעת כי אכן ודאי שב בתשובה. יש 

נאמן  אדם  כי  שמואל)  (בית  הסוברים 

בתשובה,  שהרהר  עצמו  על  להעיד 

(טיב קידושין ועוד)  אכן לדעות אחרות 

של  בעדות  רק  לו  נתונה  הנאמנות 

ממש, של שני עדים.

לדעה הראשונה, יש לנידון זה השלכה 

הבית  שהוזכר.  הקודם  הנידון  על 

שמואל מסתפק בשאלה הנ“ל - האם 

כשהגזילה עודנה בידו יש להחזיק את 

הקידושין כחלים מספק, והוא מכריע 

שהרהר  טוען  הוא  בו  במקרה  כי 

בתשובה - ודאי יש להניח כך.

המ˘ך בעמו„ הב‡ ◄

˙ור˙ חיים

נו˘‡ ˙ורני מר˙˜

ל‡ור „ברי ה‡ור החיים

עמ' ט"ובס"ד, גיליון רצ"ח | פרשת יתרו | תשפ"ה

ויהי האדם לנפש חיה

בריאת האדם ושלטונו בברואים

הארץ‘.  ואת  השמים  את  אלקים  ברא  ’בראשית 

אין לך יפה מן ההתחלה - בריאת מעשה בראשית 

בששה ימים, ולבסוף שבת קודש, בה כלו מעשה 

ביום  אלקים  וישבות  צבאם,  וכל  והארץ  השמים 

השביעי. 

ביום השישי לבריאה, ברא הקדוש ברוך הוא את 

אחרון  ונברא  הבריאה,  נזר  הוא  האדם  האדם. 

כדי  החיים,  בעלי  כל  אחר  בראשית,  למעשה 

שישלוט בכולם.

לאדם  אלקים  אמר  בראשית  מעשה  בסיום 

כּלָ  אתֶ  לכָםֶ  נתָתַּיִ  ”הנִּהֵ  כט-ל):  (פסוקים  ולאשתו 

כּלָ  ואְתֶ  האָרָץֶ  כלָ  פּנְיֵ  עלַ  ֶר  אֲשׁ זרֶעַ  זֹרעֵַ  עשֵֶׂב 

ֶר בּוֹ פרְיִ עץֵ זֹרעֵַ זרָעַ לכָםֶ יהִיְהֶ לאְכָלְהָ:  העָץֵ אֲשׁ

ָמיַםִ וּלכְֹל רוֹמשֵׂ עלַ  וּלכְלָ חיַּתַ האָרָץֶ וּלכְלָ עוֹף השַּׁ

ֶר בּוֹ נפֶשֶׁ חיַּהָ אתֶ כּלָ ירֶקֶ עשֵֶׂב לאְכָלְהָ,  האָרָץֶ אֲשׁ

השישי  היום  מלאכת  מסתיימת  ובזה  כןֵ“.  ויַהְיִ 

”ויַּרַאְ  לא),  (פסוק  והארץ  השמים  מלאכת  כל  עם 

ֶר עשָָׂה והְנִּהֵ טוֹב מאְֹד ויַהְיִ ערֶבֶ  אלֱֹקיִם אתֶ כּלָ אֲשׁ

ִי“. שּׁ ִ ויַהְיִ בֹקרֶ יוֹם השַּׁ

מאכל האדם, ואיסור הבשר

על נתינת עשב הארץ למאכל לאדם ולכל הבהמה 

וז“ל:  בו,  ענין לענות  בו  יש  רש“י דבר אשר  כתב 

”לכם יהיה לאכלה. ולכל חית הארץ - השוה להם 

הכתוב בהמות וחיות למאכל“. 

הבריאה  נזר  האדם  היות  אף  על  כי  מבואר, 

ותכליתה, מכל מקום לענין מאכלו הושווה לחית 

ובהמת הארץ, ומאכל כולם מעשב הארץ. 

ועוד הוסיף רש“י וכתב: ”ולא הרשה לאדם ולאשתו 

להמית בריה ולאכול בשר, אך כל ירק עשב יאכלו 

יחד כלם, וכשבאו בני נח התיר להם בשר, שנאמר 

(להלן ט ג) ’כל רמש אשר הוא חי וגו‘, כירק עשב‘ - 

שהתרתי לאדם הראשון - ’נתתי לכם את כל‘“. 

לשחוט  הראשון  לאדם  הותר  לא  כי  מבואר,  הרי 

ולאכול בשר בהמה, ואף על ידי שחיטה - כשאינו 

נבלה וטריפה, אלא רק לנח ובניו הותר הדבר, ואז 

נאסר להם בשר מן החי ואבר מן החי ודם.

מהי ההשוואה בין אדם ובהמה?

זו בין אדם ובהמה צריכה תלמוד.  והנה השוואה 

כי גם אם נקבל את עצם הדבר שהאדם והבהמה 

שהושווה  מהו  להבין  יש  אחד,  מדבר  ניזונים 

עצם  וגם  להם.  אחת  תורה  כאילו  להם,  האדם 

אינו  אחד  מאבוס  יאכלו  וחמורו  שהאדם  הדבר 

מדברת  בראשית  במעשה  כאן  לכאורה  כי  מובן, 

וכי  והבהמה,  האדם  גוף  פעולת  דרך  על  התורה 

שניהם מקרה אחד להם עד שיאכלו מאכל אחד 

ויהיו ניזונים בשווה?

בהמות  הכתוב  להם  ’השוה  רש“י  לשון  כן,  אם 

וחיות‘ צריך ביאור. 

ובפרט יש להבין מה שכתב לאחר מכן ’ולא הרשה 

לאדם ולאשתו להמית בריה ולאכול בשר‘. לשון 

על  אנו  יודעים  התורה  מן  כי  מצויה,  אינה  זו 

הכשר  על  למדנו  חז“ל  ומדברי  והמותר,  האסור 

והפסול, אולם מהו ’לא הרשה‘? האם איסור גמור 

הוא? הלא על עץ הדעת הזהיר הקדוש ברוך הוא 

את אדם הראשון בפירוש, ואמר לו (בראשית ב יז) 

מה  אך  ממִּנֶּוּ“,  תֹאכלַ  לֹא  ורָעָ  טוֹב  הדַּעַתַ  ”וּמעֵץֵ 

ביאור הנוסח ’לא הרשה‘?

כבהמות נדמו

לחקור  עלינו  שומה  זה,  פרק  לשנות  מנת  על 

ולפרש את פשר היחס בין אדם לבהמה. 

הנפש  מלבד  בהמית  נפש  בו  יש  אדם  כל  הנה, 

מקִרְהֶ  ”כּיִ  יט)  ג  (קהלת  הכתוב  וכדברי  המשכלת, 

להָםֶ  אחֶדָ  וּמקִרְהֶ  הבַּהְמֵהָ  וּמקִרְהֶ  האָדָםָ  בנְיֵ 

כּמְוֹת זהֶ כּןֵ מוֹת זהֶ ורְוּחַ אחֶדָ לכַֹּל וּמוֹתרַ האָדָםָ 

מןִ הבַּהְמֵהָ איָןִ כּיִ הכַֹּל הבָלֶ“. כי אכן מאכל האדם 

את  ולהפקיר  לאבד  אדם  ויכול  שווה,  והבהמה 

שליחותו בעולם, עד שיהא נמשל כבהמות נדמה. 

מלאכי  בין  ממוצע  הוא  האדם  כי  חז“ל  ואמרו 

השרת לבהמת הארץ, וכלשונם (חגיגה טז.): ”ששה 

דברים נאמרו בבני אדם, שלשה כמלאכי השרת, 

האדם  נוהג  שבו  הרוחני  בחלק  כבהמה“.  שלשה 

אינו  הגופניים  בצרכיו  אולם  מרומים,  כמלאכי 

על  ישגיח  לא  אם  כך,  ומשום  הבהמה.  מן  שונה 

קיום תפקידו בזה העולם, ידמה לבהמה, כי האדם 

בא  בעבורה  אשר  התכלית  את  מקיים  אינו  אשר 

”נוח  יג:)  (עירובין  חז“ל  אמרו  עליו  הזה,  לעולם 

לעולם  אך  משנברא“.  יותר  נברא  שלא  לאדם  לו 

בוודאי שם אדם עליו, ויוכל לחזור אל מעלתו.

שיטת הרמב"ן בהבדל שבין מאכל אדם ובהמה

רש“י,  דברי  את  הביא  אתר  על  הרמב“ן  והנה, 

הותר‘)  ’לא  ד“ה  (נט:  בסנהדרין  גם  פירש  שכן  וכתב 

בזה הלשון: ”לא הותר בשר באכילה, דכתיב ’הנה 

וגו‘ - לכם ולחיות נתתי  נתתי לכם את כל עשב‘ 

העשבים והאילנות ואת כל ירק עשב לאכלה, אבל 

לא חית הארץ נתונה לכם“.

הכתוב  חילק  אכן  כי  כתב  עצמו  הרמב“ן  אמנם 

בין האדם ואשתו לחיה והבהמה, ופירש כי לאדם 

ולאשתו נתן הבורא יתברך את כל עשב זורע זרע 

וכל פרי עץ. אולם לחית הארץ ולעוף השמים נתן 

רק את כל ירק עשב, ולא את פרי העץ והזרעים. 

ואין מאכלם יחד כולם בשווה.

ברם, לענין מה שכתב רש“י בדבר איסור אכילת 

בשר לאדם הראשון, מודה הרמב“ן, וכותב כי כך 

היא דעת רבותינו ז“ל, והוא פשוטו של מקרא.

עולה אם כן, כי לדברי הרמב“ן לא קשה הקושיא 

בדבר  רש“י,  דברי  על  שהקשינו  הראשונה 

עלינו  שומה  עדיין  אך  והבהמה.  האדם  השוואת 

להבין את הלשון שנקט רש“י, ש‘לא הרשה‘ לאדם 

נוקט  מדוע  בשר.  ולאכול  בריה  להמית  ולאשתו 

רש“י בביטוי זה, החורג מלשון התורה בכל מקום.

מדוע נאסר הבשר לאדם והותר לנח?

קודם שנבוא לביאור הדברים, נציגה נא בזה את 

המשך דברי הרמב“ן, העוסק בביאור החילוק בין 

דורו של אדם הראשון וזרעו אחריו, ובין נח ובניו 

- להם הותרה אכילת בשר. 

התנועה,  נפש  בהם  יש  החיים  בעלי  כי  וכתב, 

אשר יש בה קצת מעלה בדומה לנפש המשכלת, 

ואף כח הבחירה ניתן בהם במידה ידועה, לבחור 

להם  הראוי  את  ולבחור  המוות  פני  על  בחיים 

והמיתה  הצער  מן  הם  בורחים  זה  ובכח  למזונם, 

ומבקשים את מזונם וטובתם. וכמו שאמר הכתוב 

היִא  העָֹלהָ  האָדָםָ  בּנְיֵ  רוּחַ  יוֹדעֵַ  ”מיִ  כא)  ג  (קהלת 

לאָרָץֶ“.  למְטַּהָ  היִא  היַֹּרדֶתֶ  הבַּהְמֵהָ  ורְוּחַ  למְעָלְהָ 

ברחמים  לנהוג  האדם  לבני  גם  ראוי  כך  ומשום 

בבעלי החיים ולא לגרום להם צער. 

זה, מדרכי המוסר ראוי היה תחילה שלא  מטעם 

השחית  כאשר  אולם  החיים.  בעלי  מבשר  לאכול 

הנה  הארץ  וגם  הארץ,  על  דרכו  את  אדם  כל 

ברעת  דרכם  השחיתו  החיים  ובעלי  נשחתה, 

והיו  בה,  יושבי  וכל  תבל  על  כליה  נגזרה  האדם, 

ראויים כולם למות במבול. אלא שנח איש צדיק 

ואותו ראה ה‘ צדיק לפניו בדור הזה,  תמים היה, 

ובזכותו הציל הקדוש ברוך הוא שנים שנים מכל 

ואילך  ומעתה  הטהורים.  מן  שבעה  ושבעה  מין, 

כל  כי  ולאכול,  לשחוט  האדם  לבני  רשות  ה‘  נתן 

קיום המין - בעבור נח וזרעו.

ועם כל זאת, גם אחר היתר אכילת הבשר, לא נתן 

ה‘ יתברך לאדם רשות בנפש הבהמה, ואסר להם 

אבר מן החי, והוסיף להם לישראל איסור אכילת 

דם, כי הדם הוא הנפש. ורק את גוף בעלי החיים 

התיר הבורא, ולא את נפשו. וציוה ה‘ על השחיטה 

מברכים  אנו  אשר  וזהו  חי.  הבעל  צער  למעט 

”אשר קדשנו במצוותיו וציונו על השחיטה“.

הפרדת רשויות – האדם ובעלי החיים
(בראשית תשפ"ג)

גיליון א'
בראשית תשפ"ו

משיעורי
רבי מנחם מנדל 
פומרנץ שליט"א

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

האכילה קודם החטא ולאחריה ולאחר דור המבול

עמ' י"ט

להזמנות ספרים עד הבית: 1800-22-55-66

אורים ותומים המבואר ישעיה, אסתר
פירוש החכם הקדמון רבי מאיר עראמה זצ"ל מחבר ספר 
בעל  זצ"ל  עראמה  יצחק  רבינו  של  בנו  תהלות",  "מאיר 
עקידת יצחק, על ספר ישעיה ועל מגילת אסתר, עם ביאור 
כדי  המחבר,  רבינו  דברי  בתוך  משולב 
להועיל להבנת הדברים, ובתוספת הערות 
ישן  דפוס  עפ"י  הוגה  הספר  כל  וציונים. 
וכתב יד יחיד, עם הוספות ותיקונים רבים. 
נסדר מחדש, עם חלוקה לקטעים, סימני 
פיסוק, כותרות ביאור לכל קטע. כל אלו 
נסדרו בכלי מפואר, כמיטב ספרי 'ממלכת 

התורה עוז והדר'.

סידור מתיבתא השלם ספרד )21 ס"מ(
סידור השלם המבואר מתיבתא עם ביאור מעמיק ונפלא 
במדור  ומלווה  עצמן  התפילה  תיבות  בתוך  המשולב 
הגהות וציונים. בתחילת הסידור נכלל פרקי מבוא נרחבים 
המתארים את מהות ואת עבודת התפילה. לאורך הסידור 
חוויית  את  המעשירים  ומנהגים  הלכות  פסקי  משולבים 
הלכתית  הדרכה  ומספקים  התפילה 
במהלך התפילה. הסידור בנוסח ספרד. כל 
זה בעימוד מוקפד ביופי והדר, המוסיפים 
השימוש  לנוחות  גם  אלא  ליופי  רק  לא 
ספרי  מסורת  כמיטב  הספר  כל  לאורך 
רצון  ויהי  והדר'.  עוז   – התורה  'ממלכת 

שיתקבלו תפילותינו לרחמים ולרצון.

אוצר השובבי"ם
הכולל  השובבי"ם,  ימי  עניין  על  וגדוש  בלום  אוצר 
ברורה  בשפה  מוגשים  וחסידות,  דרוש  אגדה,  פניני 
את  המעוררים  הדורות  מאורי  רבותינו  ממשנת  ונעימה, 
ימי  המסוגלים  בימים  המעשים  ולתיקון  לתשובה  הלב 

השובבי"ם, תוך הבאת הרעיונות המתאימים לכל נפש.
הדברים נערכו בטוב טעם, עם חלוקה לקטעים, כותרות 
במהדורה  זה  כל  פיסוק.  וסימני  ביאור 
ללימוד  ונוחה המותאמת במיוחד  קצרה 
מוקפד  בעימוד  הזמן,  ולניצול  בדרכים 
ממלכת  ספרי  כמיטב  עיניים,  ומאיר 
והנאת  לתועלת  והדר",  "עוז  התורה 
הלומדים המבקשים להתעלות ולהתחזק 

בימים נשגבים אלו.

קנה עליית 
חמישי כדי 

לזכות בפרשת 
המן ואחרי ג’ 
פסוקים קראו 

לאחר
| עמ’ ח' |

אקטואלי:

האור החיים הק’: 
הכנה

למבחן האמונה
| עמ’ ב' |

חשיפה:
הארבעס 
ולקחו - 
הישועה 
שחיכתה 

בפתח 
הבית

עמ' ה'פניני אביר יעקב| עמ’ ד' |

השבוע בגליון:

עמ' כ"ז

כיצד הצליח הרב במקום שהשדכן נכשל?
וַיִּבָּקְעוּ הַמָּיִם )יד, כא(. 

וייס  אייזיק  יצחק  רבי  הגאון  על  מסופר 
מסוואליווע בעל ה”בית יצחק” זצ”ל שהצליח 
ניסה  אחר  שדכן  תקוע.  שהיה  שידוך  לסגור 
קודם לקדם את הזיווג הזה, אך ללא הצלחה.

ניגש השדכן אל ה”בית יצחק” ושאל אותו: 
השידוך  את  לסגור  הצלחת  איך  הרב,  “כבוד 

הזה, כשלי לא עלה הדבר בידי?” 
חייך הרב ואמר לשדכן: “דע לך, ידידי, חז”ל 
ים  כקריעת  בעולם  קשים  דברים  שני  אמרו 

סוף: מציאת פרנסה ומציאת זיווג.
אתה, כשאתה עוסק בשידוכים, עושה זאת 
שתי  עם  מתמודד  אתה  לכן,  פרנסה.  למען 
וגם  הפרנסה,  קושי  גם  אחת!  בבת  הקשיים 
קושי הזיווג. זו הסיבה שלא הצלחת בשידוך 
הזה. אבל אני, שלא עושה זאת כדי להרוויח 
קושי   - אחד  קושי  עם  רק  מתמודד  כסף, 

הזיווג. לכן, הצלחתי יותר ממך”.
)אמרי שמואל - זילברברג - בפרשתנו(

מצוה לסרוק ולסלסל הפיאות ולתקנם 
ביופי משום זה אלי ואנוהו

זֶה אֵלִי וְאַנְוֵהוּ )טו, ב(.
שח הרה”ק רבי חנוך העניך מייער מסאסוב-
בעל  מו”ח  קדוש  מפי  שמעתי  זצ”ל:  קרצקי 
הוא  והפאות  הזקן  דסריקת  יו”ט,  הקדושת 
בכלל זה א-לי ואנוהו, ומצוה לסלסל הפיאות 
ולתקנם ביופי משום זה א-לי ואנוהו, התנאה 

לפניו במצות, שיהיו מצוות מהודרות.
)עין חנוך - הגהותיו לשו”ע יו”ד ס’ קפא סעיף ט(

מדוע לא נזכר שם אהרן בשירת הים
אָז יָשִׁיר מֹשֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת הַשִּׁירָה הַזֹּאת 

וגו’ )טו, א(.
להבין סיבת הדבר, מדוע לא נזכר שם אהרן 

בשירת הים. 
)פ”א  באבות  המשנה  דברי  עפ”י  לומר  יש 
את  “אוהב  היתה  אהרן  של  דמידתו  מי”א( 

שירה  להגיד  לפניו  היה  קשה  ולכן  הבריות”, 
על אבדן בריותיו של הקב”ה. 

נאמר  אהרן  אצל  לומר,  יש  אפשר  ובדרך 
שמות )ד, יד( “וראך ושמח בלבו” - אצלו היתה 
הסתפק  לכן  שבלב,  שמחה  השמחה,  עיקר 

בשמחת הלב ולא התגלתה שמחתו החוצה. 
ועפי”ז יש להבין דברי חז”ל )ויק”ר לד, ח( אילו 
היה יודע אהרן שהתוה”ק תכתוב עליו “וראך 
יוצא  היה  ובמחולות  בתופים  בלבו”  ושמח 

לקראתו. 
ולכאורה יש להבין: האם היה אהרן מבקש 
תפרסם  שהתורה  לכך  ומתכוין  פרסומת 

מעשיו? אתמהה! ואולם אצל אהרן היה עיקר 
חי,  כל  מעין  הנסתרת  הלב  שמחת  השמחה 
שמחה  תפרסם  שהתורה  יודע  היה  אילו  רק 
חביבה זו ותגלה מסתוריו - בתופים ובמחולות 
היה יוצא, והשמחה העיקרית הפנימית היתה 

נשארת טמונה וגנוזה כרצונו העז.
)אמרי דעת - למרן המהר”ם שפירא מלובלין בפרשתנו(

צנצנת המן למשמרת
בסוף פרשת המן, מצוה משה רבינו לאהרן 
וְתֶן שָׁמָּה  צִנְצֶנֶת אַחַת  הכהן )שמות טז לג( “קַח 
לְמִשְׁמֶרֶת  ה’  לִפְנֵי  אֹתוֹ  וְהַנַּח  מָן  הָעֹמֶר  מְלֹא 

לְדֹרֹתֵיכֶם”. 
 - )מכילתא דרבי ישמעאל בשלח  ואכן אמרו חז”ל 
שימוש  נעשה  באמת  כי  ה(,  פרשה  דויסע  מסכתא 

בצנצנת זו בימי ירמיהו הנביא, נביא החורבן 
מימי בית ראשון.

ישראל  בני  ירמיהו את  בימים ההם הוכיח 
טענו  והללו  בתורה,  עוסקים  שאינם  על 
עול  בעוד  כן  לעשות  יוכלו  לא  כי  לעומתו 
הפרנסה רובץ על צווארם. אז הוציא ירמיהו 
ואמר  המן,  צנצנת  את  הקדשים  קודש  מתוך 
ה’”,  דְבַר  רְאוּ  אַתֶּם  “הַדּוֹר  לא(  ב  )ירמיהו  להם 
במה  ראו  בתורה  עוסקין  שהיו  “אבותיכם  כי 
נתפרנסו, אף אתם אם תעסקו בתורה הקדוש 

ברוך הוא יפרנסכם”.
הן אמנם, לא ירד אז המן מן השמים, אולם 
עסק  אין  כי  להודיע  זו  היתה  גמורה  עדות 
התורה מונע את הפרנסה, וכפי שהוריד ה’ מן 
לישראל, כך הוא מפרנסם וזנם בכל העיתות 
להביט  צריכים  התורה  עוסקי  אין  והזמנים. 
אליהם  יגיע  כיצד  לראות  השמים  בארובות 
לא  כי  יהיו  ובטוחים  סמוכים  אלא  מזונם, 
וצינורות ושבילים רבים  יד ה’ חלילה,  תקצר 
ולהשפיע  רצונו  לעשות  יתברך  לו  מזומנים 

מהם כל טוב ליראיו.

מקור השפע והפרנסה
המכילתא,  דברי  את  להבין  יש  ובאמת 
ברוך  הקדוש  שיוריד  ירמיהו  היה  סבור  וכי 
רבינו.  משה  כבימי  בימיו  לישראל  מן  הוא 
והלא מפורש בגמרא )תענית ט.( כי ירידת המן 
ומשנפטר  רבינו,  משה  בזכות  היתה  לישראל 
הזמן  ורק על  רבינו פסק המן מלרדת.  משה 
שלעתיד לבוא אמרו חז”ל )שיר השירים רבה ב, כב( 
כי עתיד מלך המשיח להאכיל את בני ישראל 

מן במדבר אחר שיתעלם מעיניהם.
אך הביאור בזה, על פי לשון הפסוק בתחילת 
משֶֹׁה  אֶל  ה’  “וַיּאֹמֶר  ד(  טז  )שמות  המן  פרשת 
הָעָם  וְיָצָא  הַשָּׁמָיִם  מִן  לֶחֶם  לָכֶם  מַמְטִיר  הִנְנִי 
וְלָקְטוּ דְּבַר יוֹם בְּיוֹמוֹ”. ויש להבין, הרי התורה 
בימינו  מתקיים  וכיצד  היא,  נצחית  הקדושה 

ציווי זה, ללקוט את המן דבר יום ביומו.

כוס ישועות אשא - גביע 

הקדוש 
סוד הגביע

עם כלות ימי השבעה לפטירתו של הרב 

הקדוש רבי שמחה בונם מפשיסחא זי”ע 

ביום י”ב באלול תקפ”ז, נמנו וגמרו חלק 

מהחסידים אשר הסתופפו בצל הקדש כי 

בימים הנוראים של תחלת שנת תקפ”ח 

יפל דבר בהנהגת חסידי פשיסחא. 

בליל ראש השנה, לאחר תפילת מעריב, 

רבי  הקדוש  הרב  אל  החסידים  נגשו 

יום  ‘גוט  לו  ואחלו  זי”ע  מוורקא  יצחק 

ואף  לרבם,  חסידים  אצל  כנהוג  טוב’, 

הוסיפו ובקשו ממנו כי יערך את השלחן 

הטהור לכבוד יום טוב. 

נכנס  ואכן  מוורקא  הרבי  להם  נענה 

השלחן  בראש  עמד  השלחן,  לעריכת 

בנו של  ימינו עמד  על  לקדש.  והתכונן 

רבי אברהם  הקדוש  הרב  הקודם,  הרבי 

משה זי”ע, ואתו עמו עוד רבים מגדולי 

יעקב אריה  רבי  הקדוש  הרב  החסידים, 

זושא  אלכסנדר  רבי  זי”ע,  מרדזימין 

מפלוצק זי”ע, רבי שרגא פייבל מגריצא 

זי”ע ועוד.

היין  מלא  ומזג  משה  אברהם  רבי  קם 

בתוך הגביע שעמד לפני הרבי מווארקא 

ידו. ברב שרעפיו  ונתנו על  ואף הרימו 

בקרבו התעכב הרבי מוורקא מלהתחיל 

עיניו זלגו דמעות רותחות 
בסדר הקדוש, 

וכלו היה אש להבה. ואז, לפתע פתאום, 

התנער ממחשבותיו, הושיט את ידו בה 

ידו  על  והניחו  הקדוש,  גביע  נתון  היה 

של רבי אברהם משה, ואמר לו בחרדת 
קדש: 

“עשו אתם קדוש, שכן אתם זכיתם בנזר 

הנהגת הצבור”. 

קדש  ומיד  משה  אברהם  רבי  סרב  לא 

החסידים  למנהיג  היה  ובכך  היין,  על 

מווארקא,  כשהרבי  בפשיסחא,  שנותרו 

שהיה מבגר ממנו, מתבטל אליו כתלמיד 

לפני רבו.

גם אצל חלק הארי של חסידי  היה  כך 

את  עצמם  על  קבלו  אשר  פשיסחא 

מרותו של הרב הקדוש רבי מנחם מנדל 

מקוצק זי”ע, כפי שמספר בספר ’מאיר 

עיני הגולה’ )אות קפח(:

הרבי  עמד  כאשר  קדש,  שבת  בליל 

בסמוך  עמד  שלחנו,  את  לערך  מקוצק 

מאיר  יצחק  רבי  הקדוש  הגאון  אליו 

מגור זי”ע, בעל ’חדושי הרי”מ’, ובכבודו 

ומזג את  היין  ובעצמו פתח את בקבוק 

מקוצק,  הרבי  עבור  הקדוש  של  הגביע 

מעשה חסיד לרבו. 

השלימו  שלא  כאלה  היו  הנוכחים  בין 

עם כך שרבי יצחק מאיר אינו מקבל על 

עצמו את על ההנהגה, ובטרם לקח הרבי 

מקוצק את הגביע לידו בכדי לקדש בו, 

קם אחד מהחסידים, רבי נתן סטוטשינר 

והעמידו  הגביע  את  ולקח  מוורשה, 

על ידו של רבי יצחק מאיר באמרו לו: 

“העולם רוצה לשמוע קדוש, לכן יקדש 

נא רבנו”. 

בעל ‘חדושי הרי”מ’ לא ענה כלום, אלא 

על  והעמידו  הגביע  את  בשתיקה  לקח 

ידו של הרבי מקוצק. ואף הרבי מקוצק 

לו:  ואמר  נתקי  רבי  החסיד  על  הביט 

“נתקי, עוד תבוא אלי בפוזמקאות בכדי 

לקבל נזיפה”...

עליון  שקדושי  למדנו  אלו  ממעשים 

הנהגת  עול  את  עצמם  על  קיבלו 

ויש  הגביע,  החזקת  ידי  על  החסידים 

שראוי  הגביע  של  סודו  מהו  להתבונן 

הוא לכך?

את  להשיג  יכולים  אנחנו  אין  אמנם 

סודם של דברים, אולם ענינו של הגביע 

של  הכסף  גביע  בענין  מצאנו  בתורה 

הצדיק  כי  אותנו  המלמד  הצדיק,  יוסף 

משול לגביע.

רבי  הקדוש  המגיד  של  קדשו  וכדברי 

ישראל מקוזניץ זי”ע, בספרו ’נזר ישראל’ 

של  כגביע  הוא  משול  שהצדיק  שכתב 

יוסף, כי הצדיק אינו אלא כגביע שמקבל 

בתוכו להשפיע לכל ישראל כל טוב. 

ידי  על  נתן  אשר  הגביע  ענין  ובודאי 

הצדיקים הוא לאות ולסימן שעל ידי כך 

יהיה בידם הצנורות להשפיע שפע ברכה 

והצלחה על כל המסתופפים בצלם.

גביע האבות

כתב  ויגש(  )פר’  עמקות’  ’מגלה  בספרו 

שפירא  נטע  נתן  רבינו  הקדוש  המקובל 

מהאותיות:  בנויה  ‘גביע’  תבת  כי  זי”ע 

ג-י-ב-ע, הרומזות ל-ג’ אבות, י”ב שבטים, 

וע’ נפש, וכל אלו הם היסודות האיתנים 

עליהם עם ישראל נשען ועומד.

ויש להשלים זאת עם המבאר בספרים, 

שהאות ע’ רומזת לשבעים הזקנים, על 

משה  קבל  אשר  התורה  נמסרה  ידם 

לזקנים,  ויהושע  ליהושע  ומסרה  מסיני 

)פ”א  אבות  מסכת  בתחלת  ששנינו  כמו 
מ”א(.

הגביע  בבחינת  כי  האמור,  מן  לנו  הרי 

נרמזים שרשי בני ישראל, שעל ידם קיום 

אומתינו ומהם יצאו הענפים להנחיל דת 

מורשה לדורות הבאים.

כעין דברים אלו יש בדברי הרב הקדוש 

בספרו  זי”ע  רבי יהודה אריה לייב מגור 

את  שביאר  תרל”ד(,  )במדבר  אמת’  ’שפת 

חולֹ  כְּ רָאֵל  יִשְׂ נֵי  בְּ ר  מִסְפַּ וְהָיָה  הכתוב 

)הושע ב א(  פֵר  יִסָּ וְלאֹ  ד  יִמַּ לאֹ  ר  אֲשֶׁ הַיָּם 

שעיקר  הבורא,  לעבודת  הראויה  בדרך 

הרצון אצל יהודי הוא להיות דבק ונמשך 

מרגליות יקרות ואבני חושן,

פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון

מאוצרות תורת החסידות

משובצות זהב ומסודרות

משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

בס“ד

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה כבשן האש

תמיהה מתבקשת תמה רבינו בעל ’אור החיים’ 

הקדוש בפרשת ויגש )בראשית מה(:

יוסף  שהיה  שנים  אותן  שכל  ייתכן  כיצד 

במצרים, לא שלח להודיע לאביו כי הוא חי?

בבית  כליאתו  ובשנות  עבדותו,  בשנות  אם 

הסוהר, ייתכן שלא היה באפשרותו, אך לאחר 

שעלה לגדולה, הלא חלפו תשע שנים תמימות 

עד שבאו אחיו, וכיצד לא חש לצערו של אביו?

הרי כל אותן שנים ישב יעקב אבינו והתאבל 

על בנו אהובו.

והתשובה מרעידה:

רצה  שלא  מפני  לאביו,  מלהודיע  יוסף  נמנע 

לבייש את אחיו ולפרסם את חטאם.

האחים הרי סיפרו ליעקב שחיה רעה אכלתהו, 

הוא  עלול  חי,  שיוסף  יעקב  ישמע  וכאשר 

לחשוד באחים שידם במעל – כפי שאכן אירע.

לאדם  לו  “נוח  נט.(  )ב”מ  חכמינו  אמרו  וכך 

שיפיל עצמו לכבשן האש ואל ילבין פני חבירו 

ברבים”.

מאמר זה שגור בפי הבריות כדוגמא עד היכן 

לא  ומעולם  חברו,  פני  מהלבנת  להזהר  יש 

מצאנו אדם שיעלה על דעתו להפיל את עצמו 

לכבשן האש ובלבד שלא ילבין פני חברו, מלבד 

של  משמו  יוחנן  רבי  דרש  שבעקבותיה  תמר 

אצל  אבל  הזה,  מאמר  יוחאי  בר  שמעון  רבי 

הגאון הצדיק רבי ישראל יעקב ליובצ’אנסקי – 

המשגיח מברנוביץ’ ה’ יקום דמו לא היה מושג 

אמרו  כך  ואם  בעלמא,  חז”ל  מאמר  שכזה, 

חכמינו – כך יש לנהוג!

חורף כבד היה זה.

שרר  עז  וקור  ארוכים,  לילות  נערם  השלג 

ברחובות.

להתכרבל  העדיף  באפשרותו  שהיה  מי  כל 

אל  לצאת  ולא  המחממות,  לשמיכות  תחת 

הרחוב הסוער.

וכך נהג גם השמש העירוני, שבמקום להתייצב 

שחר,  עם  הגדול  הכנסת  בבית  משמרתו  על 

ולהעלות את האש בתנור הגדול, נותר מחופר 

במיטתו.

‘ותיקין’  מנין  ראשוני  כשהגיעו  בתחילה, 

את  ומצאו  ממיטתם,  לעמוד  כארי  שהתגברו 

בית הכנסת קר וחשוך, חשבו שנאנס השמש 

ולא יכול היה לבוא.

שמא חלה והצטנן.

אך למחרת, שוב היה ההיכל קפוא וריק.

את  כיסו  השלג  פתותי  הרוח,  שאגה  בחוץ 

את  לתחוב  הצליחו  בקושי  ואך  החלונות, 

המפתח בחור המנעול.

בהכנסת  שבוזבז  הרב  הזמן  על  לדבר  שלא 

העצים ועל הנסיונות להצית את האש בתנור 

המגושם, על מנת שיוכלו הבאים לפשוט את 

מעיליהם.

הנפש  את  להשיב  הבאים  עבור  חמים  ומים 

מהקור כמו בימים הטובים, מאן דכר שמייהו?

על  ושאלו  השמש  את  שפגש  מאן-דהוא 

היעדרותו, סיפר שהלה גמגם על עיסוק חשוב 

שנקלע אליו שלא בטובתו.

ביום השלישי, הם כבר ממש כעסו.

כהרגלו,  בעיר  משוטט  נצפה  השמש 

סיפרו  המאוחרים  המנינים  של  והמתפללים 

שלקראת השעה שמונה; הוא נראה מגיח סוף 

תחת  ותפליו  כשטליתו  בנינוחות  מביתו  סוף 

בית שחיו, והוא צועד לבית הכנסת.

עבור מה מקבל השמש תשלום?

המשרה  בתנאי  במפורש  נכלל  לא  האם 

הכנסת  בית  את  ולהכין  קום  להשכים  שעליו 

למתפללים?

השמש  בפני  הקהילה  מנכבדי  אחד  כשהטיח 

את האשמה, שתק הלה במבוכה ופניו הסמיקו.

לאיש  הבטיח  כשורה”  יהיה  הכל  “ממחר 

הזועם.

בית  לחלונות  מבעד  נראו  לא  למחרת,  אבל 

זרח  ור’  העששיות,  של  אורן  קרני  הכנסת 

במילוי  זמנו  את  לכלות  נאלץ  שוב  האופה 

התנור בעצי ההסקה תוך שהוא משפשף את 

פרקי  את  לומר  במקום  הקור,  מחמת  ידיו 

לפני  לומר  רגיל  שהיה  הקבועים  התהלים 

התפלה.

שלא לדבר על כוס התה המהביל שהיה רגיל 

לשתות.

השמש  את  לפטר  קרא  המתפללים  אחד 

ממשרתו, ואחרים תבעו לקצץ במשכורתו.

החורף  שנת  על  לו?  משלמים  אנו  מה  “עבור 

המתוקה שלו?!”

מותיקי  כמה  התגודדו  המנחה  תפלת  ואחרי 

המנין סביב השמש בזעם:

“כיצד אינך מתבייש לישון על מיטתך?!”

השמש השפיל עיניו ושתק.

אזניו בערו מבושה, והוא ייחל שהאדמה תבלע 
אותו.

“אתם צודקים, אמצא לכך פתרון” אמר, ונמלט 

מהמקום.

אלא שכאשר קרא התרנגול בעלות השחר הבא, 

התהפך השמש על מיטתו והמשיך לישון.

אף  להוציא  הדעת  על  יעלה  לא  שכזה  בקור 

לשמיכה,  מחוץ  אל  הקטנה  האצבע  את  לא 

על  לחשוב  אבה  שלא  המנומנם,  מוחו  הרהר 

ההשלכות.

את העלבונות שספג אמש, העדיף לשכוח.

תוך  נחושה’  ב’החלטה  בלבו  החליט  “ממחר” 

כדי ששמורות עיניו נעצמות שוב.

כעבור שעתיים, כשהזדחל מהמטה, וראה את 

השעון, כמעט ופרח לבו בקרבו.

שוב פעם גברה עליו תאות השינה, וכעת עלול 

הוא להיות מפוטר ממשרתו...

מאין יביא לחם לעולליו?

וכיצד יישא את פניו בבית הכנסת?

הגערות שספג אמש יהיו כאין וכאפס לעומת 

מה שעלול הוא לספוג היום...

שזמן  אלא  בבית,  להישאר  והחליט  כמעט 

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע

המשך בעמוד ב’

המשך בעמוד ב’

עמ' כ"ג



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםב מחוברים

הכנה למבחן האמונה
דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיָשֻׁבוּ וְיַחֲנוּ לִפְנֵי פִּי הַחִירֹת 
יִשְׂרָאֵל  לִבְנֵי  פַּרְעֹה  וְאָמַר  הַיָּם וגו’  מִגְדֹּל וּבֵין  בֵּין 
נְבֻכִים הֵם בָּאָרֶץ וגו’ וְחִזַּקְתִּי אֶת לֵב פַּרְעֹה וְרָדַף 

אַחֲרֵיהֶם וְאִכָּבְדָה בְּפַרְעֹה וגו’ )יד, ב-ד(.
מהלך נפלא ומחודש אומר רבינו האור החיים 
הק’ בנוגע לציווי שנצטוו בני ישראל קודם קריעת 
ים סוף: להראות לפרעה כאילו הם נבוכים בארץ 
ו”סגר עליהם המדבר”, כדי שעל ידי כך ירדוף 

פרעה אחריהם וה’ יטביעו בים סוף.
נצרכה  מה  לשם  הק’:  החיים  האור  שואל 
הַעֲרָמָה זו? מדוע היה צורך לגרום לפרעה לחשוב 
שהם סגורים במדבר כדי שירדוף אחריהם? הרי 
“רוח עוועים” בלב פרעה  ה’ להכניס  יכול היה 
ובלב מצרים שירדפו אחרי בני ישראל גם ללא 

הערמות ותחבולות.

ומחדש אור החיים הק’: הערמה זו לא נועדה 
כלל עבור פרעה, אלא עבור בני ישראל עצמם 
– כדי לחזק את ביטחונם ושלא יפחדו מהמצרים 
את  ה’  ציווה  כך  משום  אחריהם.  הרודפים 
משה שיאמר לבני ישראל שהם הולכים לנקוט 
אותו  ותמשוך  פרעה  את  שתטעה  בתחבולה 

למלכודת, שבה יטבעו כולם בים סוף.
וזה לשון האוה”ח הק’:

הם  כי  רושם,  בהם  ויעשה  ירגישם  זה  “ודבר 
שחזרו  ועושה  בהרגשה  הכנה  העושים  הם 
יטעה  שממנו  מיוחד  במקום  ולחנות  לאחוריהם 
פרעה לרדוף אותם, ובזה לא יפחד לבם, ובבואו 

יגל יעקב ישמח ישראל כי יחזה נקם באויבו”.
לא  כן  פי  על  שאף  הק’  החיים  אור  ומסיים 

הועיל הדבר לחלוטין ובני ישראל פחדו:
בהחלט.  הועיל  לא  כן  פי  על  שאף  “ותמצא 
)את  בראותו  ישראל(  )בני  שאמרו  מה  ולמד  וצא 

היו  ומזה תקיש מה  וגו’(,  אין קברים’  ‘המבלי   – מצרים 

עושים זולת החזרה, והבן”, עכ”ל.

על משקל דבריו יש להמליץ את מאמר חז”ל 
)פסחים קיח, א(: “קשין מזונותיו של אדם כקריעת 

ים סוף”. אף על פי שאין לך אדם מאמין שאינו 
יודע שמזונותיו תלויים אך ורק בידיו של הקב”ה, 
מכל מקום כשמגיעה שעת המבחן קשה מאוד 
להתחזק בביטחון בפועל. הדבר דומה ל”קריעת 
ירדפו  שהמצרים  מראש  שידעו  אף  סוף”:  ים 
אחריהם כחלק מתכנית מכוונת, בשעת מעשה 

הם נבהלו ונפחדו.

יודעים  היו  לא  שאם  האוה”ח,  שסיים  וכפי 
מראש על המרדף היה מוראם ופחדם גדול עוד 
יותר – כך גם בפרנסתו של אדם: ראוי להתחזק 
במאמרי אמונה וביטחון עוד קודם הניסיון, כדי 
שבהגיע שעת המבחן יוכל האדם לעמוד כצוק 

איתן ולבטוח בצור עולמים.

ווארט מהאור החיים הק'

newsletter.mechubarim@gmail.com :לתגובות ולהצטרפות לקבלת הגליון במייל

נר
 ק

קי
שו

ד: 
מו

עי
ב ו

צו
עי

ירושלים: ירמיהו 13 | שאולזון 49 | הפסגה 45 | בר אילן 4 | חבקוק 2 • בית שמש: שדרות 
האמוראים 63 | נחל ניצנים 3 | יהודה הנשיא 6 • בני ברק: רבי עקיבא 152 | רבי עקיבא 68 
| הרב שך 8 | אהרנוביץ 12 | נחמיה 28 | כהנמן 64 • מודיעין עילית:  שד' יחזקאל 2 | חפץ 
חיים 7  אלעד: יהודה הנשיא 94 • אשדוד: יהודה הנשיא 8 | אליעזר בן הורקנוס 8  ביתר 
עילית: הרן 9 • חיפה: מיכאל 27  נתיבות: הרמב"ם 1  נתניה: הס 18  פתח תקוה: רוטשילד 75

מחוברים
העלון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

ניתן להשיג את הגיליון 
מדי שבוע בכל סניפי 

"ספרי אור החיים"

ירושלים זמני כניסת
ויציאת

16:2916:4416:4416:18שבת קודש: 17:4517:4617:5317:3017:47 18:2318:2018:15
כניסת השבתכניסת השבתכניסת השבתכניסת השבת יציאת השבתיציאת השבתיציאת השבתיציאת השבת רבנו תםרבנו תםרבנו תםרבנו תם

לונדוןניו יורקבני ברק

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
נפלאות על פרשת השבוע

החסידות  פניני  אוצר
יłראל  Łעל |àית הבטחה | הŁáמäçת טרדõת  – וקלל õתיה' Łנה 'ôכלה ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶֶַַַַָָָָָָ

ה ïרנסה  טר âת מהאדם äôסר  õôרה  על  קàלת .ידי  . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְְִֵֵַַַַַַָָָָָָָֹ
łיח õת  Łאין|לäñטי מïני  àהס ôר  ä אמרìŁ א êא  àרכ õת הם הõôכחה עניני éל  ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַָָָָ

àגäêי לבõא  .àיכל ôן . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְִִָָָ
אõריתא  áŁם |ïתáמי àאפן  àאדם טבäע  להי õת צריכה  ü רàית ה⁄ם מציאäת ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶַַַַַָָָָָָָָֹ

ü רàית õô מא יéŁח  לא  àהלה  Łל  .àמðב . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ב . ְְְִִִֵֶֶַַַָָָָֹ
õôרה  ה éתיבה '|לäñטי ו'אõתõçת החקיקה ' 'א õת õçת  .àחינת . . . . . . . . . . ב . ְְְֲִִִִִִֵַַַָָָ

מŁה  ההïŁעõת|àאר  לכל  זõכים הàרית Łàמירת הåהירäת  .éפי . . . . . . ג. ְְְְְְִִִִִִֵֵֶַַַַַָָֹ
עין õôציא |àת Łחד מïני  ההתח äŁâת'ויŁן àחינת את  äלגõêת  להאמין  – 'ä ְְְְְְְֲִִִִִִֵֶַַַַַַַָָָָ

י õם  .àŁכל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ג. ְֶָ
אבõת  האדם |õôרת הנהגת ôהיה êŁא – זקäפה' 'àקõמה  קõממäçת אתכם ü לõוא ְְְְְֲִִֵֶֶֶֶַַַָָָָָָָָֹ

àהמה  .àבחינת . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ד. ְְִִֵַָ
מ⁄מäאל  יŁרäת|Łם õתäהëŁ äאבינ מçעקב üäהפ .עמלק . . . . . . . . . ד. ְְֲֲִִִֵֵֵֶַַַָָָֹ

הêבן ה ⁄כינה |מחłף Łàביל  י łראל את  יגאל .הקב"ה . . . . . . . . . . . ד. ְְְְְִִִִִֵֶַַַַָָָָֹ
הêבן י łראל |מחłף נŁמõת  üלער קצבה  ואין üער .אין . . . . . . . . . . . ה . ְְְְְְִִִֵֵֵֵֵֶֶַַָָָָֹ

ח çים  מים הõàרא |àאר  לעבõדת  õàערה  Łאé .התלהבäת  . . . . . . . . . . ה . ְְְֲֲִִִֵֵֵֵַַַַַַָ
Ł קד הם |זרע äמתäקים א õתם ל ëקçמים הנאה Ł י טעם להם ŁçŁ ה ëצ õת ְְְְֲִִִֵֵֵֶֶֶֶַַַַַַָָָָֹ

.מאד  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְֹ
äéà אביב äàâר|רי äלדàר õôàרה  לעסק çŁכõל אהבה  מרב àעפר להתáלáל  Łי ְְְְֲֲִִִִֵֵֵֵֵֶֶַַַַַָָָָָָֹֹ

ü רàית ה ⁄ם לפני  .אחד . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְִִֵֵֶַַָָ
אמת  łמחה |łפת יתמêא לא  ïתי  מי  õôרה טעמי  לטעם õåŁכין אחר  ְְְְֱֲִִִִִִֵֵֶֶֶַַַַַָָֹֹ

.וחדוה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְֶָ
מ⁄מäאל  למעלה |Łם Łהäא  האלקי הäàâק את  האדם מפסיד העברה ידי על ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֵֶֶַַַַָָָָָָָֹ

àŁעõלם  וłמחה וענג Łע äŁע  .מéל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְְֲִִֶֶַַָָָָֹ
אדם  לאחר|õôלדõת אף האדם על ãמä⁄ ר çŁ⁄אר  àאפן  ה ëצוה  לקçם Łי ְְְְְִִִֵֵֵֶֶַַַַַַָָָָָָָָֹ

ãמäçק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִָ
üאלימל קר õב |נעם ה äא מהשי"ת  רחõק Łהäא  õ ל ìŁדמה .מי  . . . . . . . ה . ְֱִִִֵֶֶֶֶֶַָָֹ

הרמ"ל  êŁא |מŁנת רחמים Łñיב õ רנסתï àצרכי להתע íק õצאת קדם ְְְְְְְֲִִִֵֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָֹֹ
.יŁéל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִֵָ

הëאיר מâאי|אõר  יõתר àפרנסה õŁ נפ ה ëטריד אõדõת מäסר .âברי  . . . . ו . ְְְְְִִִִֵֵֵַַַַַַָָָ
נעם  àרוח|אמרי  לפרנסה  זõכה  האכילה àתאוõת  .המצמצם . . . . . . . . . . ו . ְְְְְְְֲֲִִֵֵֶֶַַַַַַָָָָֹ

אמת  מŁיכõת|łפת ã ל ŁçŁ éŁן מéל  ל ôאוõת  מŁיכ õת Ł פì ל ŁçŁ Łéם ְְְְֱֲִִִֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַַַַָָ
ה ' לקרבת .äדרכים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְִִַָ

ïנחס áדõל õת|אמרי  àרכ õת מרëזים .õôàכח õת . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵַָָָֻ
àינה  לעם |âברי ויäŁעõת  éברכõת  הõôכחה âברי את  äמפר Łים מה ïכים צ âיקים ְְְְְְְְִִִִִִִִִֵֵֵֶַַַַָָָָ

.י łראל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְִֵָ
יäŁעה  äברכõת|עטרת טõבõת  äמס ôרים áנ äזים ãכõ תà. . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְֲִִֶֶָָָָֻ

אמת  וזõכים |õôרת מע łיו להיטיב õעצמ על  מקàל  אחד éל ה õôכחה  àקריאת  ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָ
õôרה  àמôן  Łàלמäת  Łâלהתק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְִִֵֵַַַָ

âוד äפõסקים |חמâת áמרא ללäëד וחסידäת מäסר ספרי  לäëד àין  .החäêק ו . ְְְְְֲִִִִִִִֵֵֶַַַָָָָ
מŁה  נŁמת à|õאר  את האדם מעלה  לאט לאט éי ויõם י õם àכל הôפêה טעם ְְְְְְֲִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

ãŁ רŁל. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְָָ
יõסף  נ õספת|âברי  מצוה  לקçם äמõôŁקק àמצוה הע õסק Łל õכרł. . . . . ו . ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֶֶֶַָָָָ

הáר ìŁי àŁàת|ילקäט  Łáמים ירידת .הôר  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵֶַַַַָָֻ
נבחר łביעה |éסף éדי Łאõכלים ïי על  אף ליłראל  ïנים .נ łיאת . . . . ז . ְְְְְְְִִִִִִִֵֵֶֶֶַַַָָָָ

מלכים  ה⁄לõם |מäסר את  מביאה .ה õôרה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ז . ְְִִֶַַַָָָָ
קדäמים  אלçהä|נחל ידי על  י õם àכל  ôמידים .הקרבת . . . . . . . . . . . . ז . ְְְְְִִִִֵֵַַַַַָָָ
Łאäל  ה ìביא |וçאמר  ä הç אל ידי על י õם àכל ôמידים להקרבת  הéת äב ז רמז ְְְְְִִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

הõôרה  על ח çים כלäם |חפץ õ אינ לה àא וקàלה äŁôבה àלא .וäâי  . . . . ח. ְְְְְִִֵֵַַַַַָָָָָָֹ
מעõן äŁôבה |Łיר  ידי  על ה äíçרים .ïéרת  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִֵַַַַָָָ

יהõנתן Łה |מדרëô לא  אבõת .àרית  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְְִִַַָָָָֹ
קדäמים  àעõלם |נחל להõריו רäח  נחת  õáרם àŁàת  õôרה Łäâ ח Łâהמח ְְְְִִֵֵַַַַַַַַָָָָָ

.ה àא  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ַָ
הארץ  ה⁄àת|מåמרת àי õם הõôרה  לäëד .ע ñר . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִִֶַַַַַָָָָ

âוד ה åה |àנין  àע õלם אף לłכר זõכה  äבמצõת  àת õרה àŁàת  .העõסק . . ח. ְְְְְְִִִֵֶֶַַַַָָָָָָָָ
צדיקים  .מעשי . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ט.

ויהלום  הפרשה |ספיר מן  חסידית .הארה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . יב .
הקדוש .זוהר . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . והכבוד הכתר פרוש  עם יד|

      
מתחילים 
את היום!

newsletter.mechubarim@gmail.comלהצטרפות: ישירות למייל האישי

בס"ד

לשאלות הלכתיות בבית ההוראה הקש 8

שוקי קנר  :עלונים  מודעיצוב ועי 

קו השיעורים – קול הלשון: 03-6171077

דבר האמונה:
דרגות בעומק האמונה

את  שתמלא  עד  לאמונה  לה  יש  רבות  דרגות 
הדברים  את  אנו  מוצאים  והליכותיו,  חייו  ישותו 
יד  )שמות  סוף  ים  קריעת  בעת  הקדושה  בתורתנו 
אֶת  יִשְׂרָאֵל  וַיַּרְא  וְגוֹ’  הַהוּא  בַּיּוֹם  ה’  ‘וַיּוֹשַׁע  ל-לא( 

וְגוֹ’  הַגְּדֹלָה  הַיָּד  אֶת  יִשְׂרָאֵל  וַיַּרְא  וְגוֹ’  מִצְרַיִם 
וַיִּירְאוּ הָעָם אֶת ה’ וַיַּאֲמִינוּ בַּה’ וּבְמֹשֶׁה עַבְדּוֹ’, ויש 
להבין ולהעמיק בכונת כתוב זה, וכי אך עתה באו 
לאמונה, הלא כבר בהיותם במצרים נאמר )שם ד לא( 
‘וַיַּאֲמֵן הָעָם’, וכמו שדרשו רבותינו ז”ל במכילתא 
)בשלח מס’ דויהי ו( שלא נגאלו ישראל ממצרים אלא 

בשכר האמנה שנאמר ‘וַיַּאֲמֵן הָעָם’. אם כן מה בא 
הכתוב ללמדנו שלאחר ‘וַיּוֹשַׁע ה’ בַּיּוֹם הַהוּא’ וגו’ 
היד  את  וראו  טובעים,  מצרים  את  ישראל  שראו 
הגדולה, אז הגיעו בני ישראל לאמונה בה’ ובמשה 

עבדו, שנשמע מזה שעד עתה לא הגיעו לכך.

אמונת המוח והלב והאיברים
כי  דברים,  של  בביאורם  לומר  יש  כך  אולם 
בעמק השגת האמונה נמצאים כמה מיני מדרגות, 
למעלה  המח,  אמונת  היא  הראשונה  האמונה 
את  להמשיך  דהיינו  הלב,  אמונת  היא  ממנה 
בתוככי  אותה  להרגיש  במח  מידיעתה  האמונה 
בה’,  באמונה  מלאים  הרגשותיו  כל  שיהיו  הלב 
בין  המרחק  כמו  הוא  והלב  המח  בין  המרחק  כי 

השמים והארץ. ואחר שזוכה להמשיך את האמונה 
בעמק לבו אזי יוסיף עוד להשפיע את האמונה גם 
לכל האיברים, שתהיה אמונת ה’ חדורה בכל אברי 
עַצְמוֹתַי  ‘כָּל  י(  לה  )תהלים  הכתוב  את  לקים  הגוף, 
שֶׁאֵין  אֵיבָרָיו  כָּל  שֶׁיַּרְגִּישׁוּ  כָמוֹךָ’,  מִי  ה’  תֹּאמַרְנָה 
עוֹד מִלְּבַדּוֹ, כי ידיעת המח והלב אין בהם די כמו 
שרואים לפעמים כשמתרגש על האדם דבר מטיל 
במנוחת  להישאר  לו  עומדת  אמונתו  ואין  אימה 
האמונה  את  להשריש  בידו  עלה  אם  ורק  הנפש, 
בו  ומורא שולטים  אין פחד  אזי  גופו  איברי  בכל 

והוא שלו ובטוח.

שלמות האמונה בקריעת ים סוף
הים  קריעת  בעת  עתה  שנאמר  מה  מובן  ובזה 
‘וַיַּאֲמִינוּ בַּה’ וּבְמשֶֹׁה עַבְדּוֹ’, כי תחלה היתה האמונה 
קבועה במח אבל לא פשטה במעשיהם, וכמו שאמר 
משה רבנו )שמות ד, א( ‘וְהֵן לֹא יַאֲמִינוּ’, כי אין אמונתם 
חזקה כדי לשלט בכל גופם, ועל זה השיב לו הקדוש 
ברוך הוא שבניו מאמינים בני מאמינים, ומעט מעט 
עלתה בידם להמשיך את האמונה גם בלב ובשאר 
איבריהם, עד שבקריעת ים סוף התפשטה האמונה 
סוף  לים  להיכנס  נפשם  ומסרו  בשלמות  בקרבם 
בלי מורא, ועל זה נאמר ‘וַיַּאֲמִינוּ בַּה’ וּבְמשֶֹׁה עַבְדּוֹ’ 

באמונה שלמה שאין למעלה ממנה.
)האדמו"ר רבי דוד חי אביחצירא שליט”א - מילתא חדתא – 
אמונה וביטחון(

קו מענה הלכה
02-803-9999
rav@abiryaakov.com :או במייל

אלא איתא בספרים הקדושים, כי מכח ירידת 
לישראל השפע  יורד להם  הימים,  המן באותם 
מנדל  רבי  הרה”ק  על  ומסופר  הזה.  הזמן  עד 
מרימנוב זיע”א שהיה דרכו בקודש לומר תורה 
הרבה בענין פרשת המן ולדורשה בכמה פנים, 
וביאר הנהגתו זו כי גם בימינו פרשת המן היא 
מקור השפע. אם כן עד היום הזה לוקטים בני 

ישראל את שפע המן דבר יום ביומו.
זהו גם הטעם למה שכתבו רבותינו הפוסקים 
הירושלמי,  בשם  סקי”ד  א  סימן  חיים  אורח  פרישה  )ראה 

מסוגלת  המן  פרשת  שאמירת  שם(  יוסף  בית  ועיין 

לפרנסה, כי שם ציוה ה’ את ברכת הפרנסה עד 
העולם.

ועל כך אמר ירמיהו לישראל, כי לשוא ידאגו 
אהרן  שהניח  המן  בצנצנת  שכן  מחר,  דאגת 
של  פרנסתם  אז  כבר  הוכנה  למשמרת  הכהן 
ולהגות בתורה  ועליהם מוטל רק לשבת  עתה, 

בלא כל דאגה וטרדה.
ואכן, כל צורת ירידת המן היה מאת הבורא 
יתברך לבדו המאיר פניו לישראל וממציא להם 
להם  ליתן  לצדיקים  חיבה  והראה  מזונם,  את 
את המן עד לפתח אהלם, ואילו אחרים הוצרכו 
לילך מעט חוץ למקומם, ובזה ניכר לכל מצבו 

הרוחני של האדם, בהנהגה שמימית ומופלאה.
לדור  נועד  לא  ההנהגה  של  זה  חלק  וגם 
עד  השפע  כל  יורד  משם  אלא  בלבד,  המדבר 

היום הזה.
)עיניים מאירות – להגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט”א(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםג מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

אֲנִי ה’ רפְֹאֶךָ:
הוא נלחם על אישור למומחה הגדול
ונענה בסירוב, מבלי לדעת שדווקא

ה”סיבוב” המתיש דרך רופא הקופה הוא
זה שיעניק לו תרופה ניסיונית ומצילת

חיים. סיפור של השגחה מופלאה.
הסיפור שלי מתחיל בביקור אצל רופא משפחה. 
אותי  הובילו  אותי  שתקפו  מוכרים  לא  כאבים 
אליו. הרופא שלח אותי לבדיקות ולעוד בדיקות, 
נכנסו  הבא  בשלב  מאוד.  קשה  הייתה  והאבחנה 
עסקנים לתמונה, ואלו המליצו על הרופא המומחה 
ביותר בארץ. הרופא הזה אינו מקבל דרך הקופה, 
וכדי להיכנס אליו יש צורך בטופס התחייבות, מה 

שנקרא “טופס 17”.
סירבו  בקופה  אבל   ,17 לטופס  בקשה  הגשתי 
לאשר התחייבות. ”יש לנו רופאים משלנו שעוסקים 
בתחום”, הם טענו. הם נתנו לי שם של רופא מטעם 

הקופה, בטענה שהוא מומחה בתחומו.
ככולם  רובם  דבר.  יודעי  עם  ודיברתי  חזרתי 
פסקו כי המומחה הגדול נמצא דווקא מחוץ לקופה, 
אבל במקרה שלי גם מחוץ לכיס. לא ראיתי שום 
אפשרות לשלם באופן פרטי בעבור הביקורים אצל 
לשלוח  פרוטקציות,  להפעיל  ניסיתי  רופא.  אותו 
קשרי  מנהל  את  לשכנע  חריגים,  לוועדת  בקשות 
הקהילה שישכנע את ההנהלה, אבל כולם נעמדו 

בקשיחות אל מול בקשותיי החוזרות ונשנות.
המסמכים  הרי  נפש,  פיקוח  שזה  הסברתי 
מראים זאת שחור על גבי לבן עם חתימות כחולות 
ונוטפות דם, אבל לא היה עם מי לדבר. טופס 17 
הם לא מסכימים לתת. “לך לרופא שלנו, ורפואה 

שלימה”.
הייתה לי ברירה? הלכתי לרופא הבלתי מומלץ, 
מה  הורה  ברצינות.  שלי  התיק  את  לקח  והוא 
ממש  שאין  בעצמו  וידע  שנתן,  מה  נתן  שהורה, 
לא  הזו  המסוימת  למחלה  האלו.  הטיפולים  בכל 

נמצאה תרופה.
לא  אחרים  שרופאים  משהו  עוד  ידע  הוא 
ידעו, והוא שממש בימים אלו בהם אני מתמודד 
למחלה  תרופה  פיתוח  על  שוקדים  החולי,  עם 
בעצמו  הוא  הזו.  הספציפית  בצורה  שמופיעה 
השתתף בקבוצת הפיתוח, וכאשר הגיע השלב שבו 
נותנים את התרופה לנסיינים, הוא כלל אותי בין 

משתתפי המחקר.
המחקר  כללי  לפי  כי  עצמו,  בפני  נס  היה  זה 
לא נותנים את התרופה למי שיש לו מחלות רקע, 
יגידו שהיא  כדי שאם היא לא תעזור חלילה, לא 
לא הצליחה להועיל בגלל המחלות האחרות; אבל 
הכבד  הרפואי  התיק  למרות  דשמיא,  בסייעתא 
שלי קיבלתי את התרופה, וזו אכן הייתה השליחה 

להציל את חיי!
לסל  התרופה  נכנסה  מכן  לאחר  שנה  חצי 
התרופות. אילו הייתי מחכה עד אז, מי יודע האם 

היה במי לטפל...
המופלאים  המהלכים  על  הטוב  לה’  מודה  אני 
שסובב בעבורי. בן אדם חושב שכולם נגדו, שלא 
שכל  בשעה  עליו,  מרחמים  ולא  בו  מתחשבים 
הממונים,  בלב  הכניס  שהקב”ה  הזו  הקשיחות 
אינה אלא מקשה אחת של רחמים וחסדים, להחיש 

רפואה ומזור. 
)גל’ השגחה פרטית(

מָיִם: הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן הַשָּׁ
ה”טועמיה” שהפך לשליחות של חסד: מה גורם ליהודי חשוב לצעוד באמצע הלילה

עם מגש קוגל מהביל אל בית המדרש הסמוך, בדיוק ברגע שבו יהודי אחר התחנן
לאות של קירבה מהבורא? עדות מכלי ראשון על השגחה פרטית מופלאה.

כך גם בייסורים: כשראיתי שהקב”ה דואג לי לקוגל שביקשתי, ל”חומר ההרגעה”, ידעתי שגם הקשיים 
יקירי, אתה חייב  בני  לי:  ואהבה. כאילו הקב”ה אומר  נובעים מתוך מידת הרחמים  האחרים של היום 
לעבור את הניתוח הזה לטובתך, אבל אתה מבקש קוגל כדי להיטיב את לבך? מה השאלה! תקבל את 

זה על מגש!
מספר הר”ר לייבל פרענקל מלונדון הבירה: היה זה ביום רביעי פרשת שמות שנה זו, בבית הכנסת 

סאטמר בלונדון.
יום קשה עבר עלי, גדוש במאורעות מכבידים ומעיקים מכמה בחינות. התאמצתי מאוד להתחזק 
שהכול לטובה ואין עוד מלבדו. בשעות הערב הגעתי לבית הכנסת, ולאחר תפילת ערבית התיישבתי 
עם קבוצת חברים בשיחת מרעים של “אז נדברו איש אל רעהו”, מנסה להתאושש מעט מתלאות היום.
תוך כדי שיחה, הרגשתי פיזור דעת מלחיץ ומועקה שאינה מרפה ממני. נשאתי את עיניי למרום 
ואמרתי: “טאטע אין הימל, אחרי כזה יום קשה, מה שהיה מחיה אותי כעת זה צלחת עם קוגל תפוחי 
אדמה חם וטוב...”. לא הייתי כה רעב; היה זה צורך נפשי עמוק שביקש מעט מרגוע לעצביי הרופפים 

בטעמו של קוגל חם ומשיב נפש.
של  חצות  אחר  השעה  בתמיהה.  בי  הביטו  סביב  שישבו  החברים 
סתם יום חול, מהיכן בדיוק יצנח עכשיו קוגל? אחד הנוכחים, ר’ יואל 
יכול  אני  לייבל,  “ר’  בציניות:  ספק  ברצינות  ספק  אמר  הי”ו,  ריינער 
אטריות(  )קוגל  קוגל’  ‘לאקשן  לך  ולהכין  מים  להרתיח  למטבח,  לעלות 
מהיר”. אני חייכתי ועניתי בביטחון: “אני ביקשתי דווקא קוגל תפוחי 
אדמה. והעיקר – לא ממך ביקשתי, אלא מאבא שבשמיים, הכול יכול!”

חלפו שתי דקות. הדלת נפתחה לרווחה ובפתח הופיע הרה”ח ר’ 
שלמה דוד שרייבער, בידיו מגש עם קוגל תפוחי אדמה רותח וערימת 
צלחות חד-פעמיות. הוא הניח את המגש על השולחן ואמר בחיוך: 
“יאכלו ענווים וישבעו!”. האברכים שמסביבי קפצו ממקומם בשאגה 
של תדהמה: “וואס טוט זאך דא! זה לא ייאמן!”. מה פשר הקוגל הזה 
יארצייט כלשהו לא שמענו  ואף על  ליל שישי,  לא  היום  הן  כעת? 

היום!
חכם  תלמיד  יהודי  הוא  הי”ו  שרייבער  דוד  שלמה  ר’  ]הרה”ח 
חשוב בלונדון, בן אחר בן לשושלת ה”חתם סופר”. לר’ שלמה דוד 
יש “תחביב”: בכל כמה חודשים הוא מסיים מסכת ומחלק מעדנים 
מעשי ידיו כדי לשמח את הלומדים. אבל עכשיו, בחצות הלילה, זה 

ממש לא הזמן שלו, וגם שום סיום לא נראה באופק[.
של  בעיצומן  כעת  עומד  הוא  להסביר:  התנדב  דוד  שלמה  ר’ 
ההכנות לחתונת בתו, והוא עמל על הכנת “קוגל תפוחי אדמה” עבור 
ויום  שבוע  להתקיים  שעתידה  השבע-ברכות,  ושמחת  ה”טועמיה” 

אחר כך. השעה היתה כבר 12:30 בלילה. על השולחן נותר חצי קוגל ריחני, רותח מהתנור. במקפיא 
לא נותר מקום, ור’ שלמה דוד לא אבה להשליך את המאכל היקר. הוא מתגורר בבית מספר 61; ממש 
לידו, במספר 57, שוכן בית המדרש שבו אנו ישובים )סאטמאר 57(. הוא עשה את מה שהיה עבורו מובן 

מאליו: צעד לבית המדרש לכבד את הלומדים.
רבי שלמה דוד שאל בתמיהה: “מה קרה היום שכולכם נרגשים כל כך מצלחת של קוגל?”. האברכים 
מיהרו להסביר לו שרק לפני רגע הסתיים פה המשפט “לא ממך ביקשתי, ביקשתי מהקב”ה”. “ההנך 
מודע לשליחות שביצעת זה עתה?”, שאלו אותו בהתרגשות. עתה הגיע תורו של הר’ שרייבר להתרגש. 
הסיכוי שהוא יכין קוגל באמצע הלילה בסתם יום חול, יגלה שאין לו מקום במקפיא, ויחליט להיכנס 

דווקא באותה דקה לבית המדרש שבו יהודי אחר ביקש בדיוק את המאכל הזה – הוא אפסי.
המצוקות  אישי.  באופן  לו  דואג  שאביו  בן  של  מלטפת  בתחושה  הקוגל  צלחת  את  לידי  קיבלתי 
דאג  לישמעאלים,  הצדיק, שבעת שנמכר  יוסף  על  חז”ל  בדברי  נזכרתי  לפתע.  היומיומיות התרככו 
הקב”ה שיהיה בשיירה ריח של בשמים. וכי אדם שנמכר לעבד מוטרד מהריח שבדרך? אלא, שכאשר 

המנתח דואג לחומרי הרדמה ולהרגעה, אנו יודעים שהחיתוך נעשה ממקום של חסד.
שגם  ידעתי  ההרגעה”,  ל”חומר  שביקשתי,  לקוגל  לי  דואג  שהקב”ה  כשראיתי  בייסורים:  גם  כך 
הקשיים האחרים של היום נובעים מתוך מידת הרחמים ואהבה. כאילו הקב”ה אומר לי: בני יקירי, 
אתה חייב לעבור את הניתוח הזה לטובתך, אבל אתה מבקש קוגל כדי להיטיב את לבך? מה השאלה! 

תקבל את זה על מגש!
וריסק את תפוחי  כך שהיהודי עמל על הקוגל  היא המחשבה על  אותי  נוספת שהפעימה  נקודה 
האדמה שעות רבות קודם לכן. עוד בטרם החלו קשיי הצהריים שלי, הקדוש ברוך הוא כבר הכין את 
“תרופת ההרגעה” לבקשתי. הוא מקדים רפואה למכה, ועוד לפני שהאדם יודע בכלל על היום הקשה 

הממתין לו, אבינו הרחום דואג להכין את הנצרך כדי להקל עליו את הקושי! 
)גל’ בטחוני בצורי(

קיבלתי לידי את צלחת 
הקוגל בתחושה 

מלטפת של בן שאביו 
דואג לו באופן אישי. 
המצוקות היומיומיות 

התרככו לפתע. נזכרתי 
בדברי חז”ל על יוסף 

הצדיק, שבעת שנמכר 
לישמעאלים, דאג הקב”ה 
שיהיה בשיירה ריח של 

בשמים. וכי אדם שנמכר 
לעבד מוטרד מהריח 

שבדרך? אלא, שכאשר 
המנתח דואג לחומרי 
הרדמה ולהרגעה, אנו 

יודעים שהחיתוך נעשה 
ממקום של חסד.



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםד מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

קִרְבוּ לִפְנֵי ה’:
קיבל ירושת עתק והפך לפושט רגל, עד שגילה את המשפט

ששינה את חייו בעלון ישן בבית כנסת.
סיפור מרטיט על הקשר שבין שמירת העיניים לפרנסה...

הייתה זו שעת ערב שגרתית כשצלצל הטלפון בביתו של ר’ בנימין פ. בירושלים. 
הוא הביט במסך בעיניים מופתעות; המספר שהוצג היה מספר מחו”ל. כשענה, 
הופתע לשמוע עורך דין ממנהטן הרחוקה מבשר לו כי דוד של אביו נפטר ערירי, 

והוריש לו חלק ניכר מרכושו.

ברגע הראשון נתקף הלם. עד עתה חי בפרנסה דחוקה, ומעולם לא דמיין שיהיה 
כדי  לארה”ב  ונסע  בפרוצדורה,  לטפל  החל  קצר  זמן  כעבור  רב.  כה  רכוש  בעל 
להשלים את ההליך. אחרי כמה שבועות קיבל את הטלפון הרשמי מהבנק: “היום 

הועברו לחשבונך 4,618,000 דולר”.

את השבועות שאחר כך הקדיש לבירור השקעות מניבות. הוא החל לטוס בין 
יבשות העולם, מחלק את הונו בהשקעות 
שונות במטרה להניב רווחים גבוהים ככל 
האפשר. אלא שהרווחים התעכבו; במקום 
התברר  אחר  במקום  קשיים,  צצו  אחד 
ובארץ שלישית  בנוכל שנמלט,  שמדובר 
להתנדף  החל  הכסף  המס.  נטל  הוכבד 

מבין אצבעותיו.

בניסיון למזער נזקים, לווה סכומי עתק 
מהבנק ומשכן את רכושו, אך גם המאמץ 
קצרה  תקופה  תוך  בתוהו.  עלה  הזה 
בעל  כל,  וחסר  לעני  שוב  הפך  כי  גילה 
חוב בקנה מידה אדיר. ביתו נמכר, נכסיו 
ואביון,  לעני  הפך  והוא  במכרז,  הוצעו 

פושט רגל ופושט יד.

בניסיון  לאמריקה,  האחרון  במסעו 
נכנס  האובדים,  מנכסיו  משהו  להציל 
שם  מנחה.  לתפילת  קטן  כנסת  לבית 
נתקלה עינו בעלון שבת מיושן ובו ציטוט 
“יכול אדם להיוולד במזל  שצמרר אותו: 
של עשירות ואף להיות עשיר, אך אם לא 
 – בקדושה  יתנהג  ולא  עיניו  את  ישמור 
עתיד הוא לאבד את נכסיו ולהפוך לעני 

ואביון!”

המילים הללו הכה בו כברק. הוא נזכר בשנה האחרונה, כיצד במהלך מסעותיו 
כי  הבין  הוא  חייו.  כל  בה  זהיר  שהיה  העיניים  שמירת  את  איבד  העולם  חובקי 
הפגיעה בקדושה היא שגרמה להתנדפות רכושו. בפינת בית הכנסת עמד שפוף 
ובוכה, ועל אתר קיבל על עצמו קבלה חזקה: לשמור את עיניו מכל משמר ולחזור 

לקדושתו הראשונה.

הוא יצא מבית הכנסת בתחושת התחדשות: “מעכשיו אני שומר על העיניים, 
בכל מחיר ובכל תנאי”. ואז, באופן מפתיע לחלוטין, התרחשה התפתחות עסקית 
באחד מנכסיו השכוחים והמופסדים. הוא מכר אותו בהון עתק, השקיע בתבונה, 

ואחרי תקופה שב והתעשר כמקדם.

על  המעיד  שליט”א  זילברשטיין  יצחק  רבי  הגאון  אל  שלח  אותו  מכתבו,  את 
גשמי  ובעושר  רוחני  זכה באושר  הוא  אמיתות המעשה, הוא מסכם בהתרגשות: 

כפול, רק בגלל שחזר לשמור על קדושת ראייתו.

ככל  ע”ד(.  )יומא  בחז”ל  מבוארת  הפרנסה  על  העיניים  שמירת  השפעת  עוצמת 
שיהודי סוגר את שערי עיניו ומאבטח אותן ממראות אסורים, כך נפתחים בפניו 
שערי שפע. הברכה תלויה בשמירה, וכל השתדלות בפרנסה צריכה להיבחן בשבע 

עיניים שלא תפגע חלילה בקדושת המבט.
)פניני פרשת השבוע(

שְׁמוֹ מָן... וְטַעְמוֹ כְּצַפִּיחִת בִּדְבָשׁ:
הוא שילם ביוקר כדי להביא “ארבעס” מיוחד מירושלים,

וגילה שהשליח מביא לו את המוצר שמיוצר ממש
ליד הבית שלו באשדוד.

סיפור מאלף עם מוסר השכל מרטיט - הישועה שלך
הרבה יותר קרובה ממה שאתה חושב.

שח הגה”צ רבי אלימלך בידרמן שליט”א: עובדא שמענו ממכירי 
שיעור’  כ’מגיד  ומשמש  באשדוד  הדר  יהודי  איש  המעשה,  בעל 
בישיבה חשובה בעיה”ק ירושלים, ובכל יום ויום הננו נוסע ברכבו 
את הדרך הלוך ושוב. עם הזמן גלגלו לידו פרנסה נוספת מן השמים, 
וכן  לירושלים  מאשדוד  חבילות  להעביר  כ’שליח’  משמש  שהוא 

להיפך, תמורת תשלום הוגן וזול.

באחד הימים פנה אליו ידידו ושכנו הדר באשדוד, וכה אמר לו: 
“בחנות פלונית בעיה”ק ירושלים מוכרים ‘ארבעס’ אשר טעמם ערב 
עד מאוד, חפץ אני לכבד דייקא בהם את השב”ק. על כן, עשה עמדי 
יום חמישי  – אנא, מהיום והלאה קנה שם עבורי בכל  חסד ואמת 
שתי קופסאות ארבעס ואשלם לך 40 שקל דמי משלוח”. בשמחה 

רבה הסכים המגי”ש.

והנה, באותו זמן פנה אל ה’מגיד שיעור’ איש יהודי נכבד מבני 
אשדוד המבשל ארבעס, והוא שולח למוכרם בכל הערים בארה”ק, 
וביקש מה’מגיד שיעור’ שיהיה שלוחו להעבירם לכמה וכמה חנויות 
בעיר ירושלים, ואחת מהן לאותה חנות... מתוך זה הבין המגי”ש כי 
אותה חנות שיש לה ארבעס כל כך מיוחדים )לפי מחשבת אותו משלח...( 
ומוכנסים שם לתוך קופסאות  אינם אלא ארבעס הבאים מאשדוד 

של אותה חנות...

אותו  עבור  כמות  לכתחילה  אצלו  להשאיר  התחיל  שכן,  מכיוון 
שם.  ונשארו  באשדוד  שנתבשלו  מהארבעס  לו  נתן  ובערב  יהודי, 
כעבור כמה שבועות, כשבא האיש לשלם עבור ה’משלוח’, סיפר לו 
המגי”ש כי הוא פטור מלשלם, מאחר שלא הביאם כלל מירושלים 
כאילו  גדול,  דמיון  רק  היה  והכול  בביתו...  לכתחילה  הניחם  אלא 
ולמעשה,  חנות מוכרת משהו שאין כמותם בכל העולם...  שאותה 

המה באים משכנו הקרוב אל ביתו.

וכל אחד ילמד מכאן לעניינו, כי הנה אותו יהודי הכריז: “לארבעס 
וכל   – ודמים  ממון  שילם  סביבתו,  את  הטריח  נצרך!”,  אני  הללו 
לפניו  מוכנים  עמדו  שכבר  הארבעס  את  לקבל  בכדי  למה?  כך 
באשדוד... מדוע התעקש לקבל אותם דרך ירושלים? ולזה דומה כל 
איש המדמה לומר: “משם ישועתי תבוא... כשיהיה לי דבר פלוני אז 
ישתנה כל מצבי לטובה”, או שהוא מצביע: “דווקא שידוך זה אני 
רוצה, דווקא ישיבה פלונית אני חייב עבור בני, דווקא מקום עבודה 

פלוני, פרנסה פלונית...”.

יודע כי הכול מונח ומוכן  וכל הרבה “דווקא” כיוצא בזה, ואינו 
ואל  עמך,  הבורא  הנהגת  באהבה  קבל  עצמך,  הכנע  הנח,  לפניו. 
תעשה ‘השתדלות’ יתר על המידה, וכל הטובה והברכה תגיע אליך 

עד פתח ביתך.

בזכות  שרק  בטוח  היה  ‘משלח’  אותו  כי  נלמד,  עומק  וביותר 
השתדלותו המרובה זכה להשיג את הארבעס הטובים והמשובחים... 
לו  מוכנים  זמן  באותו  היו  כבר  ה’ארבעס’  כי  ליבו  אל  שם  ולא 
ונמצאים לצידו, ולא היה צריך להרבות כל כך בהשתדלות מבוהלת 

להשיג את צרכיו.

ו’נדמה’  המידה  מכפי  יותר  המשתדלים  לכל  ייאמר  בזה  כיוצא 
להם שרק בכוח מעשיהם הצליחו, ולא ידעו ולא הבינו כי אשר נגזר 
על האדם יגיע אליו גם ללא טירחא מרובה. ומכאן נלמד שלא להיות 
משונה במעשיו, ועל אחת כמה וכמה שלא להורות לעצמו ‘היתרים’ 

לעבור על רצונו יתברך בכדי להרוויח.
)גל’ באר הפרשה(

המילים הללו הכה בו כברק. 
הוא נזכר בשנה האחרונה, 

כיצד במהלך מסעותיו חובקי 
העולם איבד את שמירת 

העיניים שהיה זהיר בה כל חייו. 
הוא הבין כי הפגיעה בקדושה 

היא שגרמה להתנדפות רכושו. 
בפינת בית הכנסת עמד שפוף 
ובוכה, ועל אתר קיבל על עצמו 
קבלה חזקה: לשמור את עיניו 
מכל משמר ולחזור לקדושתו 

הראשונה.
הוא יצא מבית הכנסת בתחושת 

התחדשות: “מעכשיו אני 
שומר על העיניים, בכל מחיר 

ובכל תנאי”. ואז, באופן מפתיע 
לחלוטין, התרחשה התפתחות 
עסקית באחד מנכסיו השכוחים 
והמופסדים. הוא מכר אותו בהון 

עתק, השקיע בתבונה, ואחרי 
תקופה שב והתעשר כמקדם



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםה מחוברים

עצות וסגולות:
כפילות הפסוק ואמירת התרגום

ה’ יִמְלךְֹ לְעוֹלָם וָעֶד )טו, יח(
ביאור טעם המנהג

שירת  פרשת  את  ויום  יום  בכל  לומר  ישראל  נהגו 
הים, בסיום ‘פסוקי דזמרה’ שבתפילת שחרית, ובכך הם 

מזכירים את חסדי ה’ עימם מאז ועד עתה.
רבינו זיע”א )פיתוחי חותם, בשלח( מפרש את טעם המנהג 
לכפול את הפסוק ‘ה’ ימלוך לעולם ועד’, ועוד להוסיף 
עליו את לשון התרגום: “ה’ מַלְכוּתֵהּ קָאֵם לְעָלַם וּלְעָלְמֵי 
א”. טעם כפילות אמירת הפסוק בתפילה, ושילושו  עָלְמַיָּ
רבותינו  בדברי  האמור  לפי  יתבאר  התרגום,  באמירת 
בשירת  כי  פ”ו(,  הזמירות  שער  חיים  עץ  )פרי  לברכה  זכרונם 
הים ישנן שמונה עשרה שמות הוי”ה, וחשבונן לא ימצא 
כי אם על דרך זו של אמירת הפסוק שנים מקרא ואחד 

תרגום.
היה הווה ויהיה

הקודש  שבלשון  משום  הפסוק,  לתרגום  נוסף  טעם 
נאמר בלשון עתיד: ‘ה’ ימלוך’, ומשמע שעתה אינו מלך 
קיימת  מלכותו  כי  ואומר  התרגום  מדגיש  לכן  חלילה, 
עולמים,  ולעולמי  לעולם  שתתקיים  אלא  ועומדת, 

הרומזים ל’היה הווה ויהיה’.
שבירת הסטרא אחרא בלשון תרגום

השירה  שנתפרשה  מה  לפי  יתבאר,  שלישי  טעם 
וחילותיה על  נצחון השכינה הקדושה  ענין  למעלה על 
הסטרא אחרא ובנותיה, ובכל יום ויום באמירת השירה 
מתחדש עילוי השכינה, וממילא נשברת הסטרא אחרא. 
כוחה של הסטרא אחרא,  נשבר מאוד  ובלשון התרגום 
כפי הידוע שמטעם זה נתקן הקדיש בלשון ארמית, כדי 
לשבר שלשלאות של ברזל של הקליפות והסטרא אחרא.

בלשון התרגום נשברות הקליפות
הסטרא  את  משפיל  התרגום  לשון  כי  ידוע  והנה, 
)ח”ב דקכ”ט  וכמבואר בדברי הזוהר הקדוש  אחרא מאוד, 
א  לְעֵילָּ סִטְרִין,  כָל  בְּ סָלְקָא  אִיהִי  א,  דָּ תָא  “קְדוּשָׁ ע”ב(: 
נְקָן  פַּ א וּבְכָל סִטְרֵי מְהֵימְנוּתָא, וְתַבְרָא מַנְעוּלִין וְגוּשְׁ וְתַתָּ
רִיךְ  א בְּ קוּדְשָׁ קָא יְקָרָא דְּ לְּ ין לְאִסְתַּ ישִׁ ין בִּ פַרְזְלָא, וּקְלִיפִּ דְּ
סִטְרָא  דְּ נָא  לִישָׁ בְּ לָהּ  לְמֵימַר  עֵינָן  בָּ וַאֲנָן  א,  כֹּלָּ עַל  הוּא 
א  רַבָּ מֵיהּ  שְׁ יְהֵא  אָמֵן  יף,  קִּ תַּ חֵילָא  בְּ וּלְאָתָבָא  אַחֲרָא, 
א  ק קוּדְשָׁ לָּ סִטְרָא אַחֲרָא, וִיסְתַּ ר חֵילָא דְּ יִתְבַּ גִין דְּ מְבָרַךְ, בְּ
אָר  שְׁ כִּ אֵינָהּ  זוֹ  ה  ָ ]קְדֻשּׁ א  כֹּלָּ עַל  יקָרֵיהּ  בִּ הוּא  רִיךְ  בְּ
כָל  ה זוֹ הִיא עוֹלָה בְּ ָ ים. אֲבָל קְדֻשּׁ שִׁ לְּ הֵם מְשַׁ וֹת שֶׁ דֻשּׁ הַקְּ
וְשׁוֹבֶרֶת  הָאֱמוּנָה,  צִדְדֵי  וּלְכָל  ה  וּלְמַטָּ לְמַעְלָה  דָדִים,  הַצְּ
וּקְלִפּוֹת רָעוֹת לְהַעֲלוֹת אֶת  רְזֶל  בַּ ל  מַנְעוּלִים וְחוֹתָמוֹת שֶׁ
רוּךְ הוּא עַל הַכֹּל, וְאָנוּ רוֹצִים לוֹמַר אוֹתָהּ  דוֹשׁ בָּ בוֹד הַקָּ כְּ
מֵיהּ  כֹחַ חָזָק: אָמֵן יְהֵא שְׁ יב בְּ ד הָאַחֵר וּלְהָשִׁ ל הַצַּ שׁוֹן שֶׁ לָּ בַּ
ה  ד הָאַחֵר, וְיִתְעַלֶּ ל הַצַּ ר כֹּחוֹ שֶׁ בֵּ תַּ שְׁ יִּ דֵי שֶׁ א מְבָרַךְ, כְּ רַבָּ

כְבוֹדוֹ עַל הַכֹּל[”. רוּךְ הוּא בִּ דוֹשׁ בָּ הַקָּ
לכן בסיום אמירת השירה אומרים את הפסוק המסיים 
אותה בלשון תרגום, כדי לעשות הרמה גדולה לשכינה 

ושבר לסטרא אחרא. 

מוסרי פרשת המן
מָיִם  ָ ה הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן הַשּׁ וַיֹּאמֶר ה’ אֶל מֹשֶׁ
הֲיֵלֵךְ  נּוּ  אֲנַסֶּ לְמַעַן  יוֹמוֹ  בְּ יוֹם  בַר  דְּ וְלָקְטוּ  הָעָם  וְיָצָא 

תוֹרָתִי אִם לאֹ )שמות טז, ד( בְּ
התבוננות באוכלי המן מביאה לביטחון

לא קלה היא דרך הביטחון, ורבים המונעים את האדם 
במידה  לזכות  הגדולה  העצה  אך  באמת.  בה’  מלבטוח 
במדבר,  ישראל  בני  עם  ה’  בהנהגת  התבוננות  היא  זו, 

שהאכילם את המן - לחם אבירים מן השמים, ללמדם כי 
העוסקים בתורה ושמים בה’ מבטחם, לא יחסר להם דבר.

אין לחכות לקיבוץ ממון לעסק התורה
רבינו זיע”א )פיתוחי חותם, בשלח( מפרש את הפסוק האמור 
על דרך הרמז, על העוסקים בתורת ה’ ומתפרנסים מידו 
הרחבה. ומודיע להם הקדוש ברוך הוא, כי כל העוסק 
בתורה צריך לבטוח בה’ יתברך ולא להמתין שיהיה בידו 
יהיה  אם  כי  בתורה.  לעסוק  כך  אחר  ורק  הרבה  ממון 
האדם להוט לקבץ ממון, ויחשוב בדעתו, כי רק כשיהיה 
לו ממון רב ומזונותיו יהיו מצויים בידו, רק אז יהיה ליבו 
פנוי לעסק התורה, סופו שלא יבוא לעולם לעסק התורה 
חלילה. וכמו שאמר התנא )אבות פ”ב משנה ד(: ‘אל תאמר 

לכשאפנה אשנה, שמא לא תפנה’. 
על כן ישים האדם בטחונו בה’ מיד כשמתחיל ללמוד, 
ויזכור שהכל מאיתו יתברך, והעיקר היא עבודת ה’, ואם 
יהיה לו צרכו מה טוב, אך גם אם יחסר לו, אשריו שזכה 
וימתין קודם  זו,  ילך בדרך  לעסוק בתורה. אך אם לא 

לפרנסה, לא יוכל לעסוק בתורה!
בכל יום מזמין ה’ את פרנסת עוסקי התורה

וזהו שנאמר כאן: ‘הנני ממטיר לכם לחם מן השמים’ 
- כלומר, הלחם בעולם מן השמים הוא, כי כל הפרנסה 
היתירה  הטרחה  כל  כן  ואם  יתברך.  ה’  ביד  רק  תלויה 
שטורחים בני אדם בעולם לצבור להם עפרות כסף וזהב 
- לחינם היא, ואין בה כל תועלת, כי ה’ הוא הממטיר את 
ולהרבותו  הממון  אחר  להוטים  להיות  אין  ולכן  הלחם. 
לצורך העתיד, אלא ‘ויצא העם ולקטו דבר יום ביומו’, 

ויבטחו בה’ שיזמן להם בכל יום את פרנסתם. 
הנהגה זו, היא המוכיחה ועיני כל על דעתו הפנימית 
של האדם, והעושה כך ניכר בטחונו בה’ לעיני כל. וזהו 
הבוטח  הוא  מי  ולבחון  לנסות  ניתן  כך   - אנסנו’  ‘למען 
באמת. ומלבד זאת, רק הנוהג כך יבחן ‘הילך בתורתי אם 
לא’ - כי רק בהנהגת הביטחון ניתן ללמוד באמת ולעסוק 
בתורה כראוי, ואם לא יבטחו האנשים בה’, בוודאי לא 

יעסקו בתורה.

מאה ברכות בשבת קודש
ת הַיּוֹם לַה’ )טז, כה( בָּ י שַׁ ה אִכְלֻהוּ הַיּוֹם כִּ וַיֹּאמֶר מֹשֶׁ

גם בשבת אין להפחית במאה ברכות
מעלת מאה ברכות בכל יום שגבה מאוד, אך גדולה 
מכך מעלתן בשבת קודש. ועל כן, למרות שבשבת ישנן 
מאוד  האדם  יזהר  מקום  מכל  בתפילות,  ברכות  פחות 

להשלימן גם בשבת, ולא ימנע טוב.
כי  כך,  על  כותב  כא(  אות  תשובה,  )שערי  זיע”א  רבינו 
עולות  שהן  ביום’,  ברכות  ‘מאה  בתיבות  רמז  לזה  יש 
בגימטריא ‘לשבת’, לומר שגם ביום השבת יש להשתדל 

להשלימן.
מעלת מאה ברכות בשבת

‘השבת’, שהיא ראשי תיבות  רמז נוסף נמצא בתיבת 
‘שבת תברך המאה ברכות’. וכן יש לרמוז בלשון הפסוק 
את  מרכיבות  היום’  אכלוהו  ‘משה  התיבות  ראשי  כאן. 
תיבת ‘מאה’, וגם התיבות ‘כי שבת’ עולה בגימטריא ‘מאה 
ברכות ביום’ )732(. נמצא, שבפסוק המדבר בשבח השבת, 
מתבארת מעלת מאה הברכות ביום, ומכאן שיש להיזהר 

בהן מאוד מאוד, ולא להחסיר מהן גם בשבת.
על כן, יזהר כל אדם באמירתן, ובפרט בעל התשובה 
הזקוק לרפואה ולכפרת עוונותיו, כי על ידי שיברך, גם 
הוא עצמו יתברך מן השמים, ועליו יקרא הפסוק )משלי 

יא, כו(: “וברכה לראש משביר”.

פנינים על הפרשה:

מעשיות ולקחים סיפורי צדיקים
מאלפים מצדיקי 

הדורות

ענייני שבת קודש )ה’(
בכל יום צריך לזכור את יום השבת
יוֹם  לִזְכֹּר  אָדָם  צָרִיךְ  הַחֹל  יְמֵי  ת  שֶׁ שֵׁ בְכָל 
ת  בָּ ַ תוּב )שמות כ ח( ‘זָכוֹר אֶת יוֹם הַשּׁ כָּ מוֹ שֶׁ ת, כְּ בָּ ַ הַשּׁ
כָל יוֹם וָיוֹם. וּבָזֶה  ת בְּ בָּ ַ זְכֹּר הַשּׁ יִּ הַיְנוּ שֶׁ שׁוֹ’, דְּ לְקַדְּ
צְוֹת  מִּ בַּ ק  לְהִתְעַסֵּ הַחֹל  יְמֵי  ת  שֶׁ שֵׁ בְּ נִזְהָר  יִהְיֶה 
ת  ַ קְדֻשּׁ עָלָיו  חוּל  תָּ שֶׁ דֵי  כְּ הָעֲבֵרוֹת,  מִן  וּלְהִתְרַחֵק 

ת.  בָּ שַׁ
)מחשוף הלבן פרשת קדושים, ד”ה קדושים תהיו(

בכל יום יש הארה מתוספת נר”ן 
של שבת

ל הָאָדָם הֶאָרָה  ת מְקַבֵּ בָּ ַ וּבְכָל יוֹם וָיוֹם מִימֵי הַשּׁ
וְכָךְ  ת,  בָּ שַׁ בְּ אוּ  בָּ שֶׁ מָה  נְשָׁ רוּחַ  נֶפֶשׁ  מִתּוֹסֶפֶת 
אָדָם  בָּ אֲרָה  נִשְׁ ת  בָּ שַׁ בְּ רִאשׁוֹן  יוֹם  בְּ סִדְרָן,  הוּא 
וּבְיוֹם  עָבְרָה,  שֶׁ ת  בָּ שַׁ ל  שֶׁ מָה  נְשָׁ מִתּוֹסֶפֶת  הֶאָרָה 
ת  בָּ שַׁ ל  שֶׁ הָרוּחַ  מִתּוֹסֶפֶת  הֶאָרָה  בּוֹ  אֲרָה  נִשְׁ נִי  שֵׁ
מִתּוֹסֶפֶת  הֶאָרָה  בּוֹ  אַר  נִשְׁ י  לִישִׁ שְׁ וּבְיוֹם  עָבְרָה,  שֶׁ
ל  מְקַבֵּ רְבִיעִי  וּבְיוֹם  עָבְרָה,  שֶׁ ת  בָּ ַ דְשּׁ נֶפֶשׁ  ל  שֶׁ
וּבְיוֹם  אָה,  הַבָּ ת  בָּ שַׁ ל  שֶׁ פֶשׁ  הַנֶּ מִתּוֹסֶפֶת  הֶאָרָה 
ת  בָּ שַׁ ל  שֶׁ הָרוּחַ  מִתּוֹסֶפֶת  הֶאָרָה  ל  מְקַבֵּ י  חֲמִישִׁ
מָה  נְשָׁ מִתּוֹסֶפֶת  הֶאָרָה  ל  מְקַבֵּ י  ִ שּׁ שִׁ וּבְיוֹם  אָה,  הַבָּ
הָרִאשׁוֹנִים  יָמִים  ה  לשָֹׁ שְׁ נִמְצָא  אָה,  הַבָּ ת  בָּ שַׁ ל  שֶׁ
אִיר בּוֹ הֶאָרָה מִתּוֹסֶפֶת נֶפֶשׁ רוּחַ  ן לְהַשְׁ כַוֵּ יְּ צָרִיךְ שֶׁ
ה יָמִים אַחֲרוֹנִים  לשָֹׁ עָבְרָה, וּשְׁ ת שֶׁ בָּ ל שַׁ מָה שֶׁ נְשָׁ
ל הֶאָרָה מִתּוֹסֶפֶת  קַבֵּ יְּ ן שֶׁ כַוֵּ יְּ ת צָרִיךְ שֶׁ בָּ ַ קֹּדֶם הַשּׁ שֶׁ

אָה. ת הַבָּ בָּ ל שַׁ מָה שֶׁ נֶפֶשׁ רוּחַ נְשָׁ
)מחשוף הלבן שם(

יזהר בכבוד שבת, כי אז השכינה 
עולה

קֹדֶשׁ  ת  בַּ שַׁ בְּ י  כִּ רד.(  )ח”ב  דוֹשׁ  הַקָּ הַר  זֹּ בַּ תַב  כָּ
יוֹתֵר,  מַעֲלָה  בְּ וְעוֹלָה  ר  וְתִתְהַדֵּ ה  תְעַלֶּ תִּ כִינָה  שְׁ
רָאֵל  לְיִשְׂ ךְ  נִמְשָׁ ת  בָּ שַׁ בְּ וּמְנוּחָתָהּ  מַעֲלָתָהּ  ד  וּמִצַּ
ה )זוהר ח”א מח. ח”ב קלה:(. וְלָכֵן צָרִיךְ  ָ נֶיהָ רוּחַ קְדֻשּׁ בָּ
ת  בָּ שַׁ בוֹד  כְּ נֵי  מִפְּ ת  בָּ שַׁ מִירַת  שְׁ בִּ הֵר  לִזָּ הָאָדָם 

תָהּ. גְמַת יוֹם חֻפָּ יּוֹם זֶה הוּא דֻּ תָא, שֶׁ מַלְכְּ
)גנזי המלך, תיקון התשובה אות ס(

כל אחד יכול לשמור שבת
ים  וּלְמַעֲשִׂ לַתּוֹרָה  זוֹכֶה  אָדָם  ל  כָּ אֵין  ה  וְהִנֵּ
טֹן  קָּ כַּ נֶפֶשׁ  לְכָל  וָה  שָׁ קֹדֶשׁ  ת  בַּ שַׁ אֱמֶת  בֶּ טוֹבִים, 
א  שׁוּבָה הַבָּ עַל תְּ מְרוֹ, לָכֵן בַּ ךְ לְזָכְרוֹ וּלְשָׁ יָּ דוֹל שַׁ גָּ כַּ
לְפִי  הִלְכָתוֹ  כְּ ת  בָּ שַׁ מֹר  לִשְׁ צָרִיךְ  ת  עִוֵּ ר  אֲשֶׁ ן  לְתַקֵּ
עָלָיו,  ר  לְכַפֵּ לוֹ  וְנִרְצָה  וּבָזֶה  כִינָה,  ְ הַשּׁ עִלּוּי  בּוֹ  שֶׁ
ת  בָּ שַׁ בוֹת ‘בְּ י תֵּ ית רָאשֵׁ רֵאשִׁ וּבָא הָרֶמֶז עַל נָכוֹן בְּ

ה יוֹתֵר’. תְעַלֶּ כִינַת אֵל רָם תִּ שְׁ
)גנזי המלך שם(

צריך לחזור ולטבול בשבת בבוקר
שבת(,  קבלת  ענין  )שעה”כ  ז”ל  הָאֲרִ”י  נוּ  רַבֵּ תַב  כָּ
מָה  ל אָדָם תּוֹסֶפֶת נֶפֶשׁ רוּחַ וּנְשָׁ ת מְקַבֵּ בָּ בְלֵיל שַׁ דִּ
מָה  ל תּוֹסֶפֶת נֶפֶשׁ רוּחַ וּנְשָׁ יְלָה, וּבַיּוֹם מְקַבֵּ ד הַלַּ מִצַּ
תַב )שם  יְלָה. וּלְפִיכָךְ כָּ ד הַיּוֹם, וְהַיּוֹם עָדִיף מֵהַלַּ מִצַּ
ת יַחֲזֹר  בָּ עֶרֶב שַׁ דרושי קידוש ליל שבת(, אַף אִם טָבַל בְּ

ת הַיּוֹם עֲדִיפָא. ַ קְדֻשּׁ וּם דִּ חֲרִית, מִשּׁ שַׁ וְיִטְבֹּל בְּ
)גנזי המלך, תיקון השכינה אות נד(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםו מחוברים

אוצרות הפרשה

לעולם אין מעצור ביד ה’ מלהושיע!
וַיָּבֹאוּ מָרָתָה וְלֹא יָכְלוּ לִשְׁתֹּת מַיִם מִמָּרָה כִּי מָרִים הֵם עַל כֵּן קָרָא שְׁמָהּ מָרָה 

)טו, כג(.

בני  שכאשר  מספרת,  התורה  שליט”א:  בידרמן  אלימלך  רבי  הגה”צ  שח 
ישראל הגיעו למרה, ולא יכלו לשתות את המים שהיו מרים, הקב”ה הורה 

למשה להשליך עץ לתוך המים - “וַיִּמְתְּקוּ הַמָּיִם” )שמות טו, כה(. 
חז”ל )תנחומא פרשת בשלח יח( אומרים שהעץ הזה היה עץ מר, ולמרות זאת 
המים הומתקו מכוחו, וזה לשונם: “אמר רבי ישמעאל: ראה מה גדולים נסים 
של הקדוש ברוך הוא! בשר ודם במתוק מרפא את המר, אבל הקדוש ברוך 

הוא במר מרפא את המר”.
התורה הרי היא נצחית, תקפה לדורי דורות, והיא באה ללמד אותנו יסוד 
גדול וחשוב לחיים: רבים נמצאים ומתחבטים במסע הזה שקוראים לו “מרה”, 
לא עלינו. לפעמים הם נאלצים להתעכב תקופה ממושכת במסע הזה,  מרגישים 

כי “באו מים עד נפש”, בבחינת “וְלֹא יָכְלוּ לִשְׁתּתֹ מַיִם מִמָּרָה כִּי מָרִים הֵם”.
עֵץ  ה’  “וַיּוֹרֵהוּ  להתחזק!  לדעת  צריך  ייאוש!  אל  אותנו התורה:  מלמדת 
וַיַּשְׁלֵךְ אֶל הַמַּיִם וַיִּמְתְּקוּ הַמָּיִם”. מה התברר? העץ הרי היה מר, וכיצד הוא 
המתיק את המים? על כרחך, כך התגלה, שהמים היו בעצם מתוקים, אלא 

שהמתיקות הייתה נסתרת, עד שהקב”ה גילה את מתיקותם. 
– המים בעצם מתוקים, אלא  “מרה”  לדעת שגם במצב של  צריך  יהודי 
שהמתיקות מוחבאת. לעת עתה עדיין הוא לא רואה זאת, אבל יגיע זמן שיבין 
ש”כל מאן דעביד רחמנא – לטב עביד”, והמתיקות בסופו של דבר תתגלה.  

יש שואלים מדוע  קראו למקום “מרה”? היה צריך לקרוא לו ‘מתוקה’ על 
שם הנס שהתמתקו המים!?

אמר על כך הרבי רבי יחזקאל מקוזמיר זצ”ל: אם נדמיין לעצמנו מה הלך 
‘אוי! המים מרים! אי אפשר לשתות  בוכים:  זעקו בקול  שם, הרי היהודים 
אותם, אנחנו עומדים למות! אבינו שבשמיים, אנא! שלח לנו מים מתוקים’. 
ומה הם חשבו? איך יגיעו לכאן מים מתוקים? הקב”ה בוודאי יעשה נס כזה 

או אחר, ויגיעו מים...  
דבר אחד הם לא חשבו: שהמים המרים האלו  להניח, שעל  אבל, סביר 

שיזרקו  ידי  על  איך?  ועוד  למתוקים!  יהפכו 
לתוכם עץ מר! שכך יקרה - הם כלל לא שיערו 

בדעתם. 
כי  ללמדנו  דייקא,  “מרה”  שמה  קרא  כן  על 

ולהושיע.  לעזור  איך  לקב”ה  עצות  לתת  צריכים  לא  וצוקה  צרה  עת  בכל 
הקב”ה יכול להפוך את המר עצמו למתוק. לְגַלּוֹת לעינינו שמה שנראה לנו 
מר – הוא בעצם מתוק, אלא שהמתוק היה נסתר מעינינו בשל קוצר דעתנו. 
המקום נקרא “מרה” כדי שנזכור לדורות שהמר בעצמו הוא מתוק. כשאדם 
רואה שנסתמו דרכי הישועה בפניו, הוא לא רואה מאין יבוא עזרו, לא רואה 
שום מבוא להצלתו - אל לו לאבד עשתונות, עליו להתחזק באמונה שאין 
וממתיק מר  מעצור לה’ מלהושיע ברב או במעט. הקב”ה משדד מערכות 

במר. הקב”ה יעזור גם לך, והישועה שלך בֹּא תבוא.

מדוע נכתבו מחשבותיו של פרעה בשירת הים
בשירת הים נאמר )שמות טו, ט(: “אָמַר אוֹיֵב אֶרְדֹּף אַשִּׂיג אֲחַלֵּק שָׁלָל תִּמְלָאֵמוֹ 

נַפְשִׁי אָרִיק חַרְבִּי תּוֹרִישֵׁמוֹ יָדִי”. 
נשאלת השאלה: לשם מה צריך לכתוב בשירה מה פרעה, האויב, חשב 
בלבו לעשות לבני ישראל? בשירה צריך לכתוב איך נבקעו המים, איך בני 
ישראל עברו ביבשה, ואיך המצרים טבעו. למאי נפקא מינה מה פרעה חשב 

בליבו? 
ישראל,  בני  ובכלל, שואלים: למה הקב”ה סייע ביד פרעה לרדוף אחרי 
וחיסל אותו רק בים? למה  הקב”ה לא עצר אותו מיד בהתחלה, שבכלל לא 

יוכל לרדוף אחרי בני ישראל? 
התשובה היא, אותו יסוד שאמרנו: הקב”ה רצה להראות לעם ישראל שאין 
לו צורך לעצור אותו שם. בכוחו להמתיק מר במר. הוא יבוא אליכם ושם 
תהיה הישועה! הוא יגיע לים, ותהיו במצב שנראה כ’אבי אבות המרה’, שיא 
הצרה, אין לאן לברוח! פרעה מאחורה והים מקדימה... ודווקא שם, במצב 
הזה, תבוא הישועה הגדולה. דווקא במקום שנראה הצרה הכי גדולה, במקום 
עם  ייבקע,  הים  ההצלה:  פתח  יהיה  שם   – הצלה  פתח  שום  שאין  שנראה 

ישראל יינצלו והמצרים ינוסו לקראתו ויטבעו.

הגה”צ רבי אלימלך בידרמן שליט”א: מחשבותיו של פרעה נכתבו בשירה כדי שנתבונן שאך כפסע 
היה בין בני ישראל למוות, והקב”ה לימד אותם ואותנו שהוא יכול להושיע גם באופנים שכלל לא עלו 
על דעתנו. לאחר מעשה התברר שכל המחשבות שפרעה חשב אודות מטרת הרדיפה שלו אחרי בני 

ישראל היו עורבא פרח, והרדיפה שלו הייתה לתכלית אחרת לגמרי: לקרב אותו אל עונשו.

ארכיון 'עוז והדר'

צַו הַשָּעָׁה: שַבַּׁת ‘בְּשַלַּׁח’ – שַבַּׁת הַתּוֹסֶפֶת!
מצייתים להוראת מרן ה’חפץ חיים’ בספרו ‘שם עולם’ - ומוסיפים קודש על החול

חיזוק בענין תוספת שבת
כה כתב מרן החפץ חיים בספרו שם עולם )פרק ו’(:

“ראיתי באיזה קהילות קדושות שנתייסדו אצלם חבורות הנקראות בשם ‘מזהירי שבת’, והם מסבבין ברחובות ושווקים ע”ד סגירת החנויות ועל הדלקת 
הנרות שיהיה בזמנם, וכן ע”ד הטמנת התבשילים על מחרת ישגיחו שלא יתאחרו בזה, וכן יסבבו בבתי מרחצאות לזרזם שיצאו מבעוד יום וכיו”ב.

“וכמה גדול זכות האנשים האלו, כי הם מזכים רבים במצווה קדושה כזו, ועליהם אמר הכתוב ומצדיקי הרבים ככוכבים לעולם ועד, ובודאי זכות שבת 
יעמוד לימינם לעתיד לבוא להגן עליהם מכל רע ולזכות לחזות בנועם ה’. וכמה צריכין לשמוח אותן האנשים שזוכין לעסוק בעניין קדוש כזה, ומה נכון 
הוא שיתקבצו תמיד לטכס עצה איך להתנהג שלא ירפו ידיהם מזה, כי בעו”ה גדול כח היצר בזה. וטוב שיעשו חיזוק למצוה זו, וכעין שמצינו במסכת 
ר”ה כ”ג ע”ב שהיה עושה ר”ג סעודות גדולות לעדי החודש כדי שיהיו רגילין לבוא, וייחדו לזה פרשת בשלח שבה התחילה התורה לזרז לענין שבת…” 
עוד כתב שם: וגדול עוון חילול שבת מאד, ובעבור זה מצוי דליקות, כמאמרם אין הדליקה מצויה אלא במקום שיש בה חילול שבת, שנאמר וכו’. 
וטעם הדבר הוא, שכשם ששמירת שבת גורמת להתברך מה’ ובא לידי עשירות, כמאמרם על הפסוק ברכת ה’ היא תעשיר ואמרו במדרש דזו היא השבת, 
ששבת גורמת שפע בעולם. כן חילול שבת גורם להביא כליה בנכסיו פתאום, והיא הדליקה או שאר עניני הפסד כביזה וכיוצא בזה. והוא אחד מן הסבות 
שמצוי כיום שבעלי כיסין יורדים מנכסיהם בזמן לא כביר והוא מפני שבעוונותינו הרבים נתרבה חילול שבת בעולם. וכל שכן אם נכסיו נתרבו על ידי 
חילול שבת גופא, בודאי יסובב איזה מאורע לבסוף ויכלו נכסיו פתאום, כי ממון כשר שבא לאדם הוא מאוצר מלכו של עולם שהוא מזמין לו זה, ולכך 
הוא שומרו מן המזיקין והפתאומיות שלא ילכו לטמיון, וכאדם שנותן מתנה לבנו הוא משגיח עליו שלא תתקלקל מתנה זו אצלו. לא כן ממון האסור 
שבא על ידי גזל וחמס או על ידי חילול שבת, אינו מאוצר מלך העולם כי אם שהאדם חוטף מעצמו, ולכך חל מן השמים אחר כך על זה כל המקרים 
והצרות ומכלים גם ממונו הכשר שיש לו מכבר, וכמו דם מקולקל שנתהווה בגוף האדם, כמה מצטער האדם בהקזת הדם וכיוצא בזה עד שיפטר מהדם 

הרע, דאינו יכול להפריש רק אותו בצמצום:‏
 והוא מה שאמר הכתוב יברכך ה’ וישמרך ואמרו חז”ל יברכך בממון וישמרך מן המזיקין, והיינו דהממון שבא מברכת ה’ שהוא מברך אותו בו, הוא 
שומרו אחר כך מן המזיקין שלא יכלוהו אותו ואת מעותיו, מה שאין כן הממון שאדם לוקח מעצמו, דהיינו שהרויח אותו בזמן האסור או שהממון של 
אחרים, אינו שומרו כלל ועלול להיות הוא גם כן ניזוק על ידו, וכדכתיב עושה עושר ולא במשפט בחצי ימיו יעזבנו, והוא כולל שני אופנים, או שהממון 

נפרש ממנו, או שהוא מהממון, עיי”ש בהרחבה, עכ”ל עיי”ש באריכות.‏



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםז מחוברים

אוצרות הפרשה

אין לנו כלים לדעת חשבונות שמים
וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת מִצְרַיִם מֵת עַל שְׂפַת הַיָּם. וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּד הַגְּדֹלָה אֲשֶׁר 

עָשָׂה ה’ בְּמִצְרַיִם  )יד, ל-לא(
הנושא שבו אני רוצה לעסוק נוגע לכולנו. 

כולנו עוברים במהלך החיים זמנים קשים, קשיים וניסיונות, ובלב מציקה 
שאלה: על מה ולמה עשה ה’ לי ככה? 

ערבים  ידי  על  בירושלים  שאירעו  הפיגועים  אחד  אחרי  בסיפור:  אפתח 
בירושלים.  המלון  מבתי  באחד  רבנים  אסיפת  התקיימה  ימ”ש,  מתאבדים 
לפתע, בעיצומה של האספה, התפרץ לחדר פרופסור, והחל מנבל את פיו 

על בורא עולם. היו לו עליו שאלות...
אותו:  ושאל  לפרופסור  פנה  הוא  פשוט.  יהודי  מסורתי,  מלצר  שם  היה 

“אולי יספר לי מעלת כבודו מה אוכלת פרה?” 
“חציר”, השיב הפרופסור. 

“ומה אוכלת כבשה”? הוסיף המלצר לשאול.
“גם היא אוכלת חציר”. 
“ומה אוכלת העיזה”? 

“חציר”, השיב הפרופסור בגאווה. הוא בקי ברזין עילאין.
“התוכל להסביר לי”, שואל אותו המלצר, “אם האוכל שווה אצל כולם, 

מדוע הצואה שלהם שונה אחת מהשנייה”? 
כאלה  בדברים  מבין  “אינני  וענה בשחצנות:  נעלב מהשאלה,  הפרופסור 

עמוקים”.
“אם ברפש של בעלי חיים אינך מבין, אז בעומק דרכיו יתברך אתה כן 

רוצה להבין?” הטיח בו המלצר, והאיש נאלם דום.

המסמכים שהצילו
רבי שמשון פינקוס זצ”ל סיפר מעשה נורא: 

של  מידם  לברוח  שהצליחו  אדם  בני  מאות  ארבע  של  קבוצה  הייתה 
העמלקים, ובחסדי שמים, באמצע המלחמה, יצאו מגרמניה לכיוון אנגליה. 
הבריטים חשדו בהם שהם מרגלים של הגרמנים, ושלחו אותם באוניית משא 

לאוסטרליה. 
דא עקא, מי ינהיג את האונייה בשעת מלחמה? לצורך זה, הבריטים שחררו 

מהכלא מלחים פושעים והם אלו שהנהיגו את האונייה
בלב ים, בדרך מבריטניה לאוסטרליה, המלחים תפסו את היהודים ושדדו 
מהם את רכושם. לקחו להם את כל מה ששווה, ואת היתר השליכו לים, כולל 
- שגם ככה היו  כל המזכרות החשובות, במטרה להשפיל אותם. השבויים 
מושפלים, חשו שבורים ורצוצים. הרהורים נוגים עלו בלבם: עד שכבר שרדנו 

את אימי המלחמה, על מה ולמה עשה ה’ לנו ככה?!
אחד מבני החבורה ניסה להתחזק בעצמו, ולחזק אחרים, והקריא להם את 
דברי הסמ”ג )עשה יז(: “מצות עשה לצדק הדין על כל מאורע, ויחשוב כי הכל 

לטובתו, ולטובתו השתנו ענייניו”. 
אם יש עוגמת נפש במשפחה, אם הפרנסה בשפל, או השידוכים תקועים 
ולא מתקדמים, אין נחת, בקיצור כל אחד עם נגעי לבבו, ייסורי הגוף ונפש - 

אומר לנו הסמ”ג: “יחשוב כי הכל לטובתו, ולטובתו השתנו ענייניו”. 
אנחנו שומעים את הדברים, וחושבים: וכי הסמ”ג רוצה שנדמיין דמיונות? 
איך הכל לטובתנו? אבל אם כתוב בסמ”ג שזו מצות עשה מהתורה, הפשט 

הוא שזוהי האמת, גם אם לא נראה כך.
ארבעים שנה מאוחר יותר, יהודי קנה בית בגרמניה. באחד הימים טיפס 
לעליית הגג, לבוידעם, ומצא שם יומן. הוא עלעל בדפיו והתברר שהמוכר 
העולם  מלחמת  בתקופת  בצוללת  קצין  היה  הבית,  את  לו  שמכר  הגרמני 
שאוניית  שלו  ברדאר  נקלט  מסוים  שבתאריך  מספר,  הוא  וביומן  השניה, 
אך   – יריתי  פגז.  לשלוח  הוראה  “קיבלתי  לאזור.  מתקרבת  בריטית  מסחר 
החטאתי את המטרה. שלחתי סירה לאזור, לבדוק מקרוב מה קורה שם, והם 
דיווחו לי שמצאו על המים חפצים ומסמכים רבים. הם משו מהמים כמה 

מהמסמכים. היה קשה מאד לזהות את מה שהיה כתוב בהם, אבל זאת הם 
ראו בבירור, שהם כתובים בשפה הגרמנית. ואז, הוא ממשיך ומספר ביומן, 
ותגן  קיבלתי הוראה מהפיקוד העליון, שהצוללת שלי תלווה את הספינה, 
עליה מתוקפים ואויבים עד אוסטרליה”. והוא מסיים: “שמחתי שלא פגעתי 

באחיי הגרמנים, לוויתי אותם עד אוסטרליה”. 
זה פשוט לא יאומן! החתול שומר על השמנת... כמו שמשה גדל בארמון 
של פרעה בעיצומם של ימות הזוועה, כמו כן השטן הגרמני ליווה ספינת 

יהודים עם הצוללת שלו. 
בהמשך, הוא מספר, השבויים הורדו באוסטרליה, והאונייה, עם המלחים, 
חזרה ריקם לבריטניה. “אז קלטתי שבאמת הייתה זו ספינה בריטית. אלא 
בגרמנית  כתובים  מסמכים  סתם  לים  וזרקו  עלינו,  לעבוד  הצליחו  שהם 
משמעית  חד  הוראה  וקיבלתי  למפקדה  דיווחתי  אותנו.  להטעות  במטרה 

לשלוח פגז. הפגז הזה לא החטיא. לא נשאר זכר לספינה הזו”.
הוא אשר אמר הסמ”ג: “ויחשוב כי הכל לטובתו, ולטובתו השתנו ענייניו”! 
זה פשוט לא יאומן. ארבעים שנה מסתובבים אותם שבורי לב עם השאלה 
המציקה: “על מה ולמה לקחו לנו את המסמכים והזיכרונות? וכי גם זה היה 

חסר לנו?” 
עלינו לזכור: אין לנו את הרדאר לקלוט חשבונות שמים!

החסד של “היד הגדולה”
כלפי מה הדברים אמורים? 

בקריעת ים סוף התורה הקדושה אומרת )יד, ל(: “וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת מִצְרַיִם מֵת 
עַל שְׂפַת הַיָּם” ובפסוק הבא )לא(: “וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּד הַגְּדלָֹה אֲשֶׁר עָשָׂה ה’ 
בְּמִצְרַיִם”. נשאלת השאלה, מה פשר הכפלות, פעמיים “וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל”!? ואם 
תאמר שהפעם הראשונה מוסבת על הניסים שאירעו בקריעת ים סוף, והפעם 
השנייה על הניסים שאירעו במצרים, בעשר המכות - עדיין יקשה: מה פתאום 
נזכרו ישראל עכשיו, בקריעת ים סוף, בניסים שקרו במצרים? תגידו תודה על 

הניסים שאתם רואים עכשיו, מה אתם נזכרים עכשיו בעשר המכות?
אַחַי! שִׁמְעוּ ותחי נפשכם: 

בפרשת שמות נאמר )ה, יד(: “וַיֻּכּוּ שֹׁטְרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר שָׂמוּ עֲלֵהֶם נֹגְשֵׂי 
אֲשֶׁר  וְיִשְׁפֹּט  עֲלֵיכֶם  ה’  “יֵרֶא  בו:  וגוערים  משה  את  תוקפים  והם  פַרְעֹה”, 

הִבְאַשְׁתֶּם אֶת רֵיחֵנוּ בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי עֲבָדָיו לָתֶת חֶרֶב בְּיָדָם לְהָרְגֵנוּ”. 
אומר על כך המדרש )שמות רבה ה, כא(: “אמרו לו: למה אנו דומים? לשה, 
שבא הזאב ליטול אותה ממנו, ורץ הרועה אחריה להצילה מפי הזאב. בין 
הרועה ובין הזאב נבקעה השה. כך אמרו ישראל למשה: מבינך לבין פרעה 

אנו מתים”. 
הקנטור שלהם היה כל כך חזק, עד שהצליח לזעזע את משה!  הוא שב 
מיד לקב”ה, ואומר לו: “ה’, לָמָה הֲרֵעֹתָה לָעָם הַזֶּה לָמָּה זֶּה שְׁלַחְתָּנִי. וּמֵאָז 

בָּאתִי אֶל פַּרְעֹה לְדַבֵּר בִּשְׁמֶךָ הֵרַע לָעָם הַזֶּה וְהַצֵּל לֹא הִצַּלְתָּ אֶת עַמֶּךָ”.
לפגוע במשה,  הדין  מידת  ביקשה  באותה שעה  ואומר:  ממשיך המדרש 

ומכאן נטל משה את הדין שלא יכנס לארץ. 
ולא זו בלבד אלא דבריהם של השוטרים גרמו לכל העם לקנטר ולהתלונן, 
ועד כדי כך שהם התלוננו על הנס שאירע לבתיה בת פרעה, שידה התארכה 
לפי דעה אחת ששים אמה ולדעה אחרת מאתיים אמה, מאה מטר. כל הכבוד 
לך על טוב לבך כלפי הבובל’ה הקטן, אבל עכשיו - שעשו לך נס - זה על 
חשבוננו! בגלל בתיה אנחנו נמות על ידי פרעה – “לָתֶת חֶרֶב בְּיָדָם לְהָרְגֵנוּ”. 

בשביל מה היה צורך בנס של היד הגדולה הזאת?
תקופה ארוכה עוברת, ורק עכשיו הם מבינים איזו הצלה ואיזה חסד נגרם 
ישראל  כשעם  סוף,  ים  בקריעת  שהתארכה.  גדולה  יד  אותה  ידי  על  להם 
רואים את המצרים מתים על הים, ומבינים שהם ניצלו באופן סופי - אז הם 
מודים לה’ לא רק על הניסים שאירעו בקריעת ים סוף, אלא גם “וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל 
אֶת הַיָּד הַגְּדֹלָה אֲשֶׁר עָשָׂה ה’ בְּמִצְרַיִם” - לא על עשר המכות, אלא על היד 
הגדולה שהתארכה מאה מטר. היד הגדולה הזו - היא שהצילה אתכם ממוות!
)הגאון רבי חזקיהו יוסף קרלנשטיין שליט”א -דורש טוב(

מחשבותיו של פרעה נכתבו בשירה כדי שנתבונן שאך כפסע היה בין בני 
ישראל למוות, והקב”ה לימד אותם ואותנו שהוא יכול להושיע גם באופנים 
שכלל לא עלו על דעתנו. לאחר מעשה התברר שכל המחשבות שפרעה חשב 
אודות מטרת הרדיפה שלו אחרי בני ישראל היו עורבא פרח, והרדיפה שלו 

הייתה לתכלית אחרת לגמרי: לקרב אותו אל עונשו. 
טוב לחסות בה’! עלינו לשים את מבטחנו בו, ולזכור שגם במצב שנראה 

הגרוע ביותר – גם שם אין מעצור בעדו מלהושיע.
)מתוך הספר ‘הטוב הטוב הטוב’(

הגאון רבי חזקיהו יוסף קרלנשטיין שליט”א: הפרופסור נעלב מהשאלה, וענה בשחצנות: “אינני מבין בדברים כאלה עמוקים”. 
- “אם ברפש של בעלי חיים אינך מבין, אז בעומק דרכיו יתברך אתה כן רוצה להבין?” הטיח בו המלצר, והאיש נאלם דום.



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםח מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

השבוע במדור:
קנה חמישי בפרשת בשלח כדי לזכות בפרשת המן ואחרי ג’ פסוקים קראו לאחר | הרוצה לאכול תפוח ואבוקדו ושניהם 

חביבים עליו בשוה, על איזה מהם יברך | חוזה שכירות לפטור חששות של תשלום חשבונות שאינם על שם השוכר 

הרוצה לאכול תפוח ואבוקדו ושניהם 
חביבים עליו בשוה, על איזה מהם 

יברך
ושניהם  ואבוקדו  תפוח  לו  הגישו  שאלה: 
מין  איזה  בשווה,  עליו  חביבים  ושניהם  שלמים, 

קודם, שעליו יברך?

אברהם  ר’  הגאון  שאל  זו  שאלה  תשובה: 
והשיב  ברכות,  שבע  בסעודת  זצ”ל  גניחובסקי 
שיברך על התפוח, והטעם, שבשו”ע )או”ח סימן קסח 
ס”ב( נאמר אם ב’ שלמות ממין אחד, אחת גדולה 

ואחת קטנה מברך על הגדולה. הרי שאחד מדיני 
אמר  זה  ולפי  הגדול.  את  להקדים  הוא  קדימה 
הגר”א גניבחובסקי, שאמנם מבחוץ שניהם נראים 
וממעט  גדול  הוא  האבוקדו  גרעין  אולם  שווים, 
ביחס  גדול  הוא  שהתפוח  יוצא  א”כ  הפרי,  את 

לאבוקדו ויש להקדים ולברך עליו.

שדוקא  שם  כתב  )סק”ו(  שבמשנ”ב  להעיר  ויש 
יפה  אחד  אם  אבל  ביופי.  שווים  שניהם  כשהיו 
יותר, אף שהשני גדול יותר, מברך על היפה ולא 
על הגדול, ורואים מכך, שהעיקר בברכה אינו מה 
גורם  שהוא  משום  החיצוני,  היופי  אלא  שאוכל 
להתפעלות ולתוספת ההודאה לבורא עולם. כמו 
שמצינו לגבי נטילת לולב )סוכה דף לז ע”ב( שבברכה 
בין  הגדול  שהוא  משום  הלולב  את  רק  מזכירים 
האבוקדו  בגרעין  להתחשב  אין  ולכן  מינים.  הד’ 
הממעט את בשר הפרי, וחשיבותו של האבוקדו 

איננה פחותה מחמת הגרעין הגדול.

קליפתו  עם  התפוח  את  שהאוכל  יתכן  אולם 
וזאת משום שהאבוקדו אינה  יעדיף את התפוח, 
ונחלקו  לקלפה,  וצריך  קליפתה,  עם  נאכלת 
יקלפנה,  מתי  פרי  לקלף  צריך  כאשר  הפוסקים 
השל”ה  בשם  הביא  סק”א(  רב  )סימן  היטב  בבאר 
]וכתב כן על פי סברת הספר חסידים )סימן תתמט([ 
שיברך קודם הקליפה בשביל מעלת השלם, ]חוץ 
מפרי שיש חשש שהתליע[, ואין לחוש להפסק בין 
הברכה לאכילה, אולם בשל”ה )שער האותיות, קדושה 
כלל ה סימן ד( כתב שיקלוף קודם שלא יהיה הפסק 

תשובה  בשערי  כתב  וכן  לאכילה,  הברכה  בין 
)סק”א( שיברך לאחר הקילוף, וכיון שהקליפה אינה 

שיש  כיון  וא”כ  עליו.  שלם  מעלת  עדיין  ראויה, 
לברך  עדיף  לנהוג,  איך  הפוסקים  מחלוקת  בזה 

על התפוח.

עוד יעוין בכף החיים )סימן ריא סק”ז( שכתב לחדש 
שכאשר יש לפניו ב’ פירות וברכותיהם שוות ואין 
בהם  שנשתבחו  ממין  בהם  יש  אם  ז’,  מין  בהם 
ישראל כגון אגוזים ותפוחים ]וכמ”ש אל גנת אגוז 
ירדתי, כתפוח בעצי היער[ יש להקדימם, יעו”ש. 
ולדבריו בעניננו יקדים את התפוח מפני שישראל 

נמשלו לתפוח, אכן יש מקום לספק 
זה בשאר פירות כמו אגס ואבוקדו.

קנה חמישי בפרשת 
בשלח כדי לזכות בפרשת 

המן ואחרי ג’ פסוקים 
קראו לאחר

שאלה: מעשה שהיה בביכנ”ס, 
מרובים  בדמים  קנה  שראובן 

חמישי בפרשת בשלח, מטרתו היתה לשם סגולה 
בפרנסה, כי היא פרשת הורדת המן לעם ישראל, 
אחרי  אך  לחמישי,  ראובן  את  העלה  הגבאי  והנה 
החליט  הגבאי  כי  קורא  הבעל  סיים  פסוקים,  ג’ 
ואמר  ראובן,  התלונן  המן.  לפרשת  אחר  להעלות 
קניתי חמישי כדי לזכות בפרשת המן, והנה הגבאי 
החליט להעלות אחר לפרשת המן, ואין אני צריך 
לשלם לבית הכנסת את אשר התחייבתי. לעומתו 
טוען הגבאי, לא התחייבתי למכור לך פרשת המן 

אלא חמישי, ואכן העליתי אותך לחמישי?

תשובה: הנה לכאורה היה מקום לחלק בין 
לבית  עליות,  בו  להוסיף  שרגילים  כנסת  בית 
כנסת שלא רגילים להוסיף בו עליות. דאם רגילים 
לא  העליה,  את  שקנה  שמי  הרי  עליות,  להוסיף 
יוכל לטעון שהוא חשב שיקראו את פרשת המן, 
עליה,  עוד  שיוסיפו  דעתו  על  להעלות  לו  דהיה 
לא  אם  אמנם  אנפשיה.  דאפסיד  איהו  ומדשתק, 
רגילים להוסיף עליות, אלא שמפני שבשבת זו היו 
להוסיף  צורך  והיה  הכנסת,  בבית  חיובים  הרבה 
עליה, בזה יש לדון אם יכול הקונה לטעון ששילם 

הרבה כסף רק בגלל שרצה לעלות לפרשת המן.

מודיעים,  שהדמים  לומר  מקום  היה  והנה 
דהיינו שאם ניכר מהסכום ששילם שברור שרצה 
העולה.  צודק  זו,  עליה  על  רק  זה  סכום  לשלם 
אך יתכן שאין לומר סברא זו, שהרי כתבו התוס’ 
)ד”ה שמע מינה שיורי שייר(  בבבא בתרא דף סא ע”ב 
דפעמים  מודיעים,  שדמים  אמרינן  לא  שבקרקע 
שוה,  שהיא  ממה  יותר  הרבה  קרקע  אדם  קונה 
יעו”ש. ואם כן יתכן שהוא הדין בעליות, דפעמים 
אדם משלם הרבה כסף על עליה לשם שמים, או 

מכל סיבה אחרת, וקשה להביא מזה ראיה.

והנה יש לדון מצד מה הקונה חייב לשלם את 
מקח  מדין  או  נדר,  מדין  הוא  האם  העליה,  דמי 
וממכר, דאם הוא מקח וממכר רגיל, צ”ע אם יוכל 
לטעון שקנה את העליה רק בגלל שחשב שיקרא 
את פרשת המן, מפני שדברים שבלב אינם דברים, 
ואף טענת דמים מודיעים, כתבנו שצ”ע אם יכול 
משום  רק  הוא  החיוב  אם  אמנם  בעליות.  לומר 

נדר, בזה יתכן שאדם נאמן לומר 
שהוא התכוון לנדור בגלל שחשב 
שהוא יקבל את העליה של פרשת 

המן.

הלכות  במשנה  יעוין  והנה 
ראובן  בדבר  סימן שד( שנשאל  )ח”ה 

בסך  המדרש  בבית  עליה  שקנה 
את  לקרוא  להגבאים  וצוה  גדול, 
רצה  כי  לתורה,  לעלות  חבירו 
ושמעון  חבירו,  שמעון  את  לכבד 
כיבד  לא  ושוב  מביהמ”ד,  יצא 
ללוי,  קראו  והגבאים  אחר,  לאדם 
ועלה לתורה, כיון שלא אמר להם את מי לקרוא. 
ועתה טוען ראובן שאינו רוצה לשלם עבור העליה 

שקנה.

פטור,  שראובן  ראיה  להביא  רצה  והשואל 
את  שהביא  טו(  ס”ק  שו  )סימן  אברהם  המגן  מדברי 
דברי היש”ש )פ”ה דביצה( דהכרזת המצוות מי שיתן 
יותר הוא יזכה בה, דמי למקח וממכר, והיה נראה 
מקח  שייך  שאין  שנאמר  לא  אם  בשבת,  לאסור 
וממכר בדבר מצוה כי אם בחפץ הנקנה, וכל זה 
כתב רק ליישב את המנהג בדוחק, יעו”ש. ומדכתב 
היש”ש שאין שייך מו”מ בדבר מצוה, משמע דאין 
זה בכלל מקח כלל, ולפי זה בנידון השואל, אינו 

חייב לשלם.

שכוונת  מפני  זו,  טענה  הלכות  המשנה  ודחה 
היש”ש דאין שייך מו”מ בדבר, היינו דלענין מה 
שגזרו חז”ל על מקח וממכר בשבת, לא גזרו אלא 
על מו”מ בחפץ הנקנה, אבל הקונה מצוה בשבת, 
חז”ל, אבל  בו  גזרו  לא  ולכן  מו”מ  ביה  לא שייך 
יצא  זה  על  וגם  במצוה.  שייך  ודאי  דקנין  פשוט 
המג”א לחלוק על היש”ש וס”ל דגם במצות שייך 
ולכן  היש”ש.  של  בהתירא  ליה  ניחא  ולא  מו”מ, 
אסטרייך,  חסידי  מנהג  את  אברהם  המגן  הביא 
לצדקה,  נותנים  היו  מפיהם  שהוציאו  מה  דכל 
דרך  לאו  ודאי  וזה  המצוה,  חבירו  קנה  ואפילו 
מו”מ הוא, וכה”ג לכו”ע לא הוי דרך מו”מ. והביא 
אלא  היש”ש  של  ההיתר  את  לסתור  ראיות  עוד 
דגם במצות שייך מו”מ, וממילא היה צריך להיות 
אסור למכור בשבת. אבל פשוט שאם קנה בשבת 
לכו”ע מקחו מקח. וממילא אין סיבה שהקונה לא 

ישלם על העליה, יעו”ש.

ואם כן יתכן שהוא הדין בעניננו, מכיון שהקניה 
היתה בדרך של מו”מ, הרי העליה שייכת לקונה, 
ויש לו זכות למכור אותה וכמו שהבאנו בחשוקי 
)דף לח ע”א בענין קנה עליה בחמישים  יומא  חמד עמ”ס 
מרן  מו”ח  בשם  מאות(  בחמש  למכרה  וניסה  שקלים 

הקונה  יוכל  לא  כן  ואם  זצ”ל,  אלישיב  הגרי”ש 
לטעון, שהתכוון לקנות רק בגלל שחשב שיקרא 
את פרשת המן, מפני שדברים שבלב אינם דברים, 

וצ”ע.

ארכיון 'עוז והדר'

הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט”א
רבה של שכונת רמת אלחנן בבני ברק



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםט מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

חוזה שכירות לפטור חששות של 
תשלום חשבונות שאינם על שם 

השוכר 
אינו  כלל  בדרך  דירה,  ששוכר  אדם  שאלה: 
מעביר את חשבונות החשמל, המים, הגז והטלפון 
אף  הבית.  בעל  שם  על  נשארים  והם  שמו,  על 
מצוי שהחשבון רשום על שם בעלים או שוכרים 
קורה  אם  דינם  מה  לדעת  עלינו  מעתה  קודמים. 
והוא  באיחור,  החשבונות  את  משלם  והשוכר 
את  השוכר  ישלם  איך  פיגורים,  ברבית  מתחייב 
התחייב.  קודם  שוכר  או  הבית  שבעל  הרבית 
והדבר גם נוגע למי שקנה דירה והחשבונות עדיין 

על שם הבעלים הקודמים.

תשובה: א. כשאין לחברה היתר עיסקא כדין 
- בכל מקרה יש איסור לשלם את הרבית. ועיין 

בזה בספר רבית הלכה למעשה )פי”ז סעי’ מו - נא(.
ב. כשיש לחברה היתר עיסקא כדין, והחשבון 
רשום על שמו - מותר לו לשלם את הרבית, ויש 
אותו  עיסקא המקשר  היתר  על שטר  לחתום  לו 
ההוראה  בבית  כגון  עיסקא,  בהיתר  החברה  עם 

לעניני רבית וכדו’. 
לזה  להזדקק  שלא  ההידור  מן  יש  בכה”ג  גם 

ולשלם את החשבונות בזמן.
והחשבון רשום  כדין,  הית”ע  כשיש לחברה  ג. 
על שם בעל הבית – בחוזה שעושה עם בעל הבית 
]ובלא”ה  הית”ע  פי  על  הוא  החוזה  שכל  יוסיפו 
בכל  וממילא  בחוזה,  רבית  של  חששות  מצוי 
חוזה צריך להוסיף שהוא עפ”י הית”ע[. ואם אינו 
תשלומי  את  לשלם  השוכר  שעל  בחוזה  מפורט 
החשבונות, יכתבו שכל התחייבויות ממוניות שבין 

הצדדים הקשורים לדירה זו יהיו על פי הית”ע. 
ד. כשיש לחברה הית”ע כדין, והחשבון רשום 
על שם אדם שלישי – יוסיף בחוזה שהשוכר קונה 
מהמשכיר את הדבר ההוא ]כגון החשמל, המים, 
הגז, השימוש בטלפון[, ואז מהני ההית”ע שבחוזה 
גם לזה. ]והמשכיר יעשה הית”ע עם מי שהחשבון 

רשום על שמו[.
ה. כדי למנוע בעיות עתידיים כאשר החשבונות 
קודמים  שוכרים  או  בעלים  שם  על  נשארים 
דירה  של  שכירות  או  מכר  חוזה  בכל  יוסיפו   –
]אף  הצדדים  שבין  ממוניות  התחייבויות  ש’כל 
העתידיים[ הקשורים לדירה זו, יהיו על פי היתר 

עיסקא ברית פנחס’.

המספקים  החברות  א.  הדברים:  סברת 
קו  גז,  מים,  חשמל,  כגון  לבית  חיוניים  דברים 
טלפון וכדו’, כאשר מאחרים לשלם להם הרי הם 
גובים ‘רבית פיגורים וקנסות’ והוא רבית האסור. 
עליו  לחייב  ומותר  מקח  מחמת  חוב  שהוא  ואף 

יד  סעי’  קעז  )סי’  בשו”ע  כמבואר  קנס 
ויח( זהו רק בקנס חד פעמי אך כאן 

שהרי  המתרבה  קנס  מחייבים  הם 
עוד  לו  נוסף  שמאחר  יום  כל  על 
היתר  אין  המתרבה  ובקנס  רבית, 
בחוב מחמת מקח כמבואר בשו”ע 
)שם סעי’ טז(, ויש שיטות שהוא אסור 

מן התורה )שו”ע הרב סעי’ מח(.
ב. ברוך השם הרבה מן החברות 
כבר יש להם היתר עיסקא, ובחברות 
כאלו החברה נהיית שותפה בנכסי 

מתפרש  מבקשים  שהם  והרביות  הבית  בעל 
כרווחים עבור השקעתם בנכסי בעל הבית. 

על  חותמים  הבית  בעלי  גם  דמילתא  ולרווחא 
הם  בו  וכדו’,  ההוראה  בית  שע”י  עיסקא  היתר 
מצהירים שגם הם רוצים להתקשר עם החברות 
על פי היתר עיסקא, ונכנסים למאגר של אנשים 
ממוניות  והתחייבויות  שעסקיהם  וחברות 

שביניהם הם על פי היתר עיסקא.  
משכיר  הבית  בעל  מקרים  שבהרבה  אלא  ג. 
את דירתו לשוכר, והשוכר הוא אחראי לשלם את 
וגם  אליו  מגיעים  החשבונות  שהרי  החשבונות, 
והשוכר  קורה  ואם  וכו’.  הוא המשתמש בחשמל 
מתעוררת  ברבית,  חוייב  והחשבון  לשלם  איחר 
על  שהחשבון  מאחר  כי  רבית,  של  בעיה  כאן 
שם בעל הבית, הוא זה שהתחייב כלפי החברה, 
לבעל  מועיל  הוא  החברה  של  עיסקא  וההיתר 

הבית שמותר לו לשלם את הרבית. 
אך בנוסף לכך יש כאן עוד התחייבות מהשוכר 
לבעל הבית, שהשוכר משתמש בשירותים השייכים 
החשבונות,  את  לו  לשלם  מחוייב  והוא  לבעה”ב 
לחברה  ישירות  ישלם  שהשוכר  ביניהם  ומסוכם 
ובזה שמשלם את החוב של בעה”ב לחברה הרי 
הוא פורע את חובו לבעה”ב. ואם השוכר מאחר 
את  מחייבת  החברה  החשבונות,  את  לשלם 
בעה”ב רביות עפ”י הית”ע, וכשהשוכר משלם את 
הרביות הללו, הרי הוא משלם לבעה”ב יותר ממה 
בשירותים,  השימוש  עבור  מתחילה  שהתחייב 
והרי זה רבית. ואף שהשוכר הוא זה שגרם הוצאה 
)סי’ קע סק”ג( שאין ללוה  זו לבעה”ב, מבואר בט”ז 
לשלם את ההוצאות שיש למלוה אם הם הוצאות 

של רבית ואף לא הוצאות שעפ”י הית”ע.
שבחוזה  לדאוג  ושוכר  משכיר  לכל  יש  ולכן 
הית”ע.  פי  על  שהוא  כתוב  יהיה  שביניהם 
ובלאו הכי על פי רוב מצויים חששות של רבית 
אולם  הית”ע.  עפ”י  לעשותו  ויש  שכירות  בחוזה 
לשלם  השוכר  שעל  בחוזה  כשמפורט  יעזור  זה 
יש  בחוזה,  כתוב  לא  זה  אם  אך  החשבונות,  את 
הצדדים  שבין  ממוניות  התחייבויות  לכתוב שכל 
הקשורים לדירה זו יהיו על פי הית”ע ברית פנחס.   
ד. במקרה שהחשבונות רשומים על שם אדם 

שלישי, כמו שמצוי פעמים שחלק 
על  רשומים  עדיין  החשבונות  מן 
הדירה  של  הקודמים  בעליו  שם 
או על שם שוכר קודם, ואז נמצא 
שמי שמקבל את החשמל וכדו’ מן 
והוא  החברה הוא האדם השלישי 
זה שחייב לחברה, והאדם השוכר 
לו,  וחייב  בשלו  משתמש  בעצם 
וא”כ לא יעזור מה שהשוכר עושה 

היתר עיסקא עם המשכיר. 
ידאג  שהשוכר  יעזור  ולזה 
שיוסיפו בחוזה שהוא קונה את כל השימושים של 
הדירה כולל חשמל מים גז וטלפון מאת המשכיר 
אדם  שם  על  הרשומים  דברים  אותם  ]עכ”פ 
עבור  ישלם  שהוא  מה  הוא  והתשלום  שלישי[, 
עיסקא  ההיתר  יועיל  ומעתה  לחברה.  הדברים 
שעושה עם המשכיר עבור תשלומים אלו ]כשיש 

לשוכר נכס אחר או עסק[ּ.
להשתמש  לבעה”ב  רשות  שיש  באופן  והיינו 
בשירותים אלו, ואז גם יכול למכור אותם לשוכר 
שלו. ובאופן שאין לו רשות שימוש, וכגון שהשוכר 
הקודם שהחשבונות רשומים על שמו אינו מסכים 
על  שמוטל  י”ל  שמו,  על  החשבון  את  שישאירו 
כי  שמו  על  החשבון  את  להעביר  החדש  שוכר 
שמשתמש  ונמצא  בשירותים,  המשתמש  הוא 
רשות  ללא  הראשון  לשוכר  השייכים  בשירותים 
שאין  נוקטים  אנו  ובגניבה  גניבה,  כאן  יש  והרי 
איסור רבית להוסיף על הגניבה. ]ובדר”כ השוכר 
מעביר את החשבונות על שמו, שכן הדרך שכל 
שוכר מעביר אותם על שמו, ואף אם תמצא לומר 
על  החשבונות  את  להעביר  מוטל  בעה”ב  שעל 
סוף  הראשון,  השוכר  מן  שגונב  זה  והוא  שמו, 
סוף השוכר החדש משתמש בדבר גנוב, והוא זה 
אין  גניבה  ובמעשה  הגניבה,  מעשה  את  שעושה 

איסור רבית[. 
אמנם נראה שמעתה בעל הדירה יצטרך הית”ע 
עם מי שרשום על שמו, ואף שהשוכר משלם זאת 
ולא בעל הדירה נמצא שאינו מיד לוה ליד מלוה, 
אין זה היתר, מאחר שהשוכר משלם זאת מחמת 
חיובו לבעל הדירה נמצא התוספת רבית משולם 
שהוא  כמו  והוא  הדירה  בעל  של  כוחו  בא  ע”י 
משלם זאת למי שרשום על שמו, וצריך לעשות 

היתר עיסקא ביניהם.
ה. ולכן כדי שבעתיד לא יגיעו לחששות כאלו, 
יש להציע להוסיף בכל חוזה של מכירת דירה או 
שבין  ממוניות  התחייבויות  שכל  דירה,  השכרת 
הצדדים ]אף העתידיים[ הקשורים לדירה זו, יהיו 
על פי היתר עיסקא ברית פנחס. ועי”ז לא תהיה 
בעיה במקרה שהחשבונות יישארו על שם השוכר 
שהחשבון  מי  אם  אף  כי  הקודמים,  הבעלים  או 
בשירותים  להשתמש  רשות  יתן  שמו  על  רשום 

שהוא מקבל, החוב כלפיו יהיה עפ”י הית”ע.

הגאון רבי פנחס וינד 
בעמח”ס ברית פנחס ראש בית ההוראה לענייני ריבית

ארכיון 'עוז והדר'



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםי מחוברים

אשרי עין ראתה אלה! אשרי עין ראתה קהל רוגשים 
מסיני!  כנתינתה  התורה  בשמחת  ומאושרים  שמחים 
הגיליון קצר והעט דלה לתאר את מה שתרחש במוצאי 
שבת האחרון, לא רק בנקודת מקום זו או אחרת, כל 
אורו  והזהיר  הואר  בקרבו,  אשר  כל  על  כולו  העולם 

שבעתיים, מאז מוצ”ש האחרון.
אשר  הלכות’  ה’ליקוטי  הכול,  וכולל  מכול  כלול 
הוא מיוחד במינו, מזכיר ומעורר מאידך על התכלית 
הנכונה, מעורר ישנים מתרדמתן לבל ישנו את ימיהם 
בהבלים מדומים, בו בזמן שופע אור רחמנותו ית’ על 
כל יהודי, מגלה תקוותו הנצחית של כל נפש מישראל, 

ומלבה את נקודת האהבה הנצחית שבים נפשות ישראל לאביהם שבשמים.
בספר  הלומדים  אלפי  בקרב  חג  אווירת  שוררת  ארוכה  תקופה  מזה  ואכן 
כ”ח  וארא,  פרשת  במוצ”ש  שנערך  המעמד  לקראת  כמה  אחת  ועל  הקדוש, 
בשבט, במתחם המפואר ‘אווניו’ שבקריית שדה התעופה, ובו השתתפו אלפי 

חסידי ברסלב, שביקשו ליטול חלק במעמד המרומם.
רבנים  עשרות  בהשתתפות  תורה,  של  לכבודה  הגדולה  המסיבה  במרכז 
הקהילות  ורבני  ישיבות  ראשי  מדין,  על  יושבי  מוצי”ם  דיינים,  ומשפיעים, 
ובראשם זקני חסידי ברסלב, נשמעו דבריו המרתקים והמלהיבים של מורנו 
ה’ליקוטי מוהר”ן המבואר מהדורת  הוצאת הבכורה של  לרגל  הרב שליט”א, 
הראשונים,  בכרכיהם  המבואר  אויערבאך  מהדורת  הלכות’  וה’ליקוטי  גפנר, 

מהודרים בכליל המעלות.
בפתח דבריו הביא מורנו הרב שליט”א עובדה מפעימה מזקנו, החסיד רבי 
ישראל יצחק פומרנץ זצ”ל, שניצל בעת מלחמת העולם השניה, כשהבריח את 
הגבול לרוסיה, לשם שלח אותו אביו ללמוד בליטא. הוא נכלא בכלא הרוסי 
קשים  היו  כשהייסורים  בסיביר,  לסיביר.  שהגיע  עד  נוראיים  ייסורים  ועבר 
מנשוא, הוא סיפר שפנה להקב”ה ואמר: “אם אתה רוצה לקחת אותי מהעולם, 
בקשה אחת יש לי, תן לי לראות את הורי עוד פעם אחת. אם לא את הורי, תן 
לי לראות את הרבי, האמרי אמת. ואם גם את זה איני יכול, תן לי לראות דף 
גמרא שכבר חודשים לא ראיתי. זה מעל לכל”. מסר חשוב מה היה בעבורם דף 

גמרא. לאותם יהודים, זה הדבר שהיה חסר להם ביותר.
בהיותו בחור, הוא למד בוורשה לשם נשלח על ידי אביו. בוורשה הסתובבו 
באותם ימים חסידי ברסלב ששכנעו אותו ללמוד “ליקוטי מוהר”ן”. הוא נסע 
לרבי, סיפר לו על החבר שמשכנע אותו ללמוד את הספר, בתגובה, הרבי אמר 

לו כי מעט לא יזיק לו. וכי הדבר עוד יבוא לו לתועלת.
לימים סיפר על קשייו בימים ההם, כשנאלץ להתגייס לצבא האדום ועל כל 
התלאות שפקדוהו. “כשנדדתי במלחמה,” סיפר, “הגעתי לעיירה ברוסיה. לקח 
לי זמן להתאקלם, אך בסוף מצאתי יהודי שריחם עליי, אדם בודד, וקירב אותי 

לביתו. באותם ימים לא היה מה ללמוד, והוא נתן לי ספר “ליקוטי מוהר”ן”. 

תכלית הביטול, בחינת ענווה אמיתית
את משמעות תשובתו של הרבי האמרי אמת, הסביר מורינו הרב שליט”א, 
שהכוונה ‘מעט’ יכולה להתפרש גם שעל האדם למעט את עצמו, לבטל את 
הדברים  זה  בעניין  נאוו  ומה  רבינו.  של  לאורו  להתחמם  לזכות  כדי  עצמו 
הנפלאים שכותב רבינו מוהרנ”ת זיע”א בספר שכעת זוכים אלפי יהודים לסיים 

ולהתחיל:
ד(:  הלכה  שחרית  ידים  נטילת  )הלכות  הלכות”  “ליקוטי  בספר  נתן  רבי  אומר  וכך 
עַצְמוֹ  וּבִטֵּל  רַבֵּנוּ  מֹשֶׁה  שֶׁבָּא  עַד  בְּמִצְרַיִם  גְּדוֹלָה  בְּצָרָה  תְּחִלָּה  שֶׁהָיוּ  יְדֵי  “עַל 
שֶׁזֶּהוּ  וְכוּ’”.  מְאֹד  עָנָיו  מֹשֶׁה  “וְהָאִישׁ  יב(,  )במדבר  שֶׁכָּתוּב  כְּמוֹ  הַבִּטּוּל,  בְּתַכְלִית 
בְּחִינַת תַּכְלִית הַבִּטּוּל, שֶׁהוּא בְּחִינַת עֲנָוָה אֲמִתִּית. וְעַל יְדֵי הַבִּטּוּל הַזֶּה בִּטֵּל כָּל 
הַצָּרוֹת וְגָאַל אוֹתָנוּ מִמִּצְרַיִם וּמִכָּל הַטֻּמְאוֹת וְהַסִּטְרָא אַחֲרָא. ומִבְּחִינַת הַבִּטּוּל 

הַזֶּה הִמְשִׁיךְ לָנוּ אֵשׁ הַתּוֹרָה”.
הכוח של היציאה ממצרים על ידי משה רבינו, היה על ידי העניין של ביטול 
וענווה, ולכן משה רבינו היה תכלית הביטול, ענווה אמיתית, ועל ידי הביטול 

הזה הביא לנו משה רבינו את התורה.
זה גם בגלות המרה הזו שבה אנחנו נמצאים:  ובהמשך דבריו מביא שכך 

ידי  על  לביטול  זוכים  אנחנו  ואיך  ביטול,  ידי  על  היא  מהגלות  לצאת  הדרך 
התורה של הצדיקים. וזה הפירוש: “זאת נחמתי בעניי כי אמרתך חייתני” על 
ידי התורה אנחנו זוכים לנחמה, ויותר מזה, זאת נחמתי, על ידי “בעניי”, על 

ידי עניין הביטול והענווה:
וּמִכָּל  מִצְרַיִם  מִגָּלוּת  יוֹתֵר  קָשֶׁה  שֶׁהוּא  הַזֶּה  הַמַּר  הֶאָרֹךְ  בְּגָלוּתֵנוּ  “וְעַכְשָׁיו 
הַגָּלֻיּוֹת כַּמּוּבָא, כִּי עַל הַגָּלוּת הַזֶּה נֶאֱמַר )איכה א’(, “וַתֵּרֶד פְּלָאִים”. וְכֵן בְּכָל מָקוֹם 
שֶׁמְּדַבְּרִים הַפְּסוּקִים וחז”ל מִזֶּה הַגָּלוּת, כֻּלָּם מַפְלִיגִים בְּעֹצֶם אֲרִיכוּת וּמְרִירוּת 
זֶה הַגָּלוּת, כַּמְבֹאָר בַּמִּדְרָשִׁים. וּלְפִי אֲרִיכַת מְרִירַת הַגָּלוּת לֹא הָיָה אֶפְשָׁר לְסוֹבְלוֹ 
לוּלֵא ה’ שֶׁהָיָה לָנוּ שֶׁהֵקִים רְפוּאָה לַמַּכָּה שֶׁכְּבָר זָכִינוּ לְקַבָּלַת הַתּוֹרָה בְּמַעֲמַד הַר 

סִינַי וְגַם עַכְשָׁיו אֵין דּוֹר יָתוֹם. 
בְּחִינַת  עָלֵינוּ  שֶׁמַּמְשִׁיכִין  וְנוֹרָאִים  גְּדוֹלִים  צַדִּיקִים  לָנוּ  שׁוֹלֵחַ  יִתְבָּרַךְ  וְהַשֵּׁם 
הֶאָרַת אוֹר הַאֵין סוֹף וּמְלַמְּדִים אוֹתָנוּ לְהִתְבַּטֵּל אֵלָיו יִתְבָּרַךְ בְּכָל פַּעַם וּבִפְרָט 
בְּעֵת צָרָה, רַחֲמָנָא לִצְלָן, וְהָעִקָּר מַה שֶּׁמַּמְשִׁיכִין לָנוּ חִדּוּשֵׁי תּוֹרָה נִפְלָאִים מְאֹד 
כְּשֶׁמִּתְגַּבְּרִים  וּלְבַטְּלָם  כְּנֶגְדָם  לַעֲמֹד  כֹּחַ  לָנוּ  וְנוֹתְנִין  אוֹתָנוּ  מְחַיִּין  הֵם  שֶׁבָּזֶה 
הַתּוֹרָה  יְדֵי  עַל  אוֹתָם  מְבַטְּלִין  פַּעַם  בְּכָל  כִּי  וְיוֹתֵר,  בְּיוֹתֵר  כָּךְ  אַחַר  וּמִתְגָּרִים 

הַקְּדוֹשָׁה שֶׁכְּבָר זָכִינוּ לְקַבְּלָהּ עַל יְדֵי מֹשֶׁה רַבֵּנוּ עָלָיו הַשָּׁלוֹם.
וְעַל יְדֵי הַחִדּוּשִׁים הַנִּפְלָאִים שֶׁחִדְּשׁוּ הַצַּדִּיקִים הַגְּדוֹלִים שֶׁבְּכָל דּוֹר בִּבְחִינַת 

)תהלים קיט( זֹאת נֶחָמָתִי בְעָנְיִי כִּי אִמְרָתְךָ חִיִּיתָנִי וְכַנַּ”ל”.

מדרגת הענווה והשפלות אצל הצדיקים
מראדומסק  שלמה’  ה’תפארת  בעל  הרה”ק  על  מסופרת  מפעימה  עובדה 
לחיילי  אוכל  מלספק  עשיר שהתחמק  יהודי  אודות  על  אליו  שהגיעו  זיע”א, 
לתליה  דינו  את  המורדים  וגזרו  רוסיה,  בממשלת  עת  באותה  שמרדו  הצבא 

רח”ל.
בני משפחתו של אותו יהודי באו אל ה’תפארת שלמה’ ובכו על מר גורלם, 
כי כפסע בין אביהם לבין המוות חלילה. אך הרבי מראדומסק בירכם והרגיעם, 
בהבטיחו להם כי לא יעלה זממם של הגויים בידיהם וכי העומד יומר בקנס 

כספי.
כך אכן היה, והעונש הומר בסכום הגון של שלושים אלף זהובים במזומן.

מדאי,  יותר  זה  גם  כי  ואמר  ה’תפארת שלמה’  שב  לו,  וסיפרו  באו  כאשר 
המורדים  ושלטון  תקופה,  חלפה  הכסף.  את  להם  להחזיר  עתידים  עוד  וכי 
הובס, וממשלת רוסיה אשר שבה לשלוט, השיבה להם את הכסף, וכדבר איש 

האלוקים כך היה. שערה לא נפלה מדבריו ארצה.
כשבאו וסיפרו ל’תפארת שלמה’, גער בהם וגירשם מעליו.

לפעמים  נסיונות!...  יש  לצדיקים  גם  שלמה:  התפארת  הסביר  למקורביו, 
מראים להם משמים גדלות כזו שהם עושים אותות ומופתים, והכוונה בזה היא 
לנסותם אם יגבה לבם. “מי יודע” סיים התפארת שלמה, “מה עניין ה’מופתים’ 
האלה שהם מספרים, אולי גם הם רק באו לנסיון עבורי, ומה להם כי ירעישו 

במופתים...”.
רבינו  משה  על  שלמה,  תפארת  הקדוש  בספר  יש  האלה  כדברים  ואמנם 
‘קח את  )על הפסוק  יעויין בפרשת שמות,  גאווה,  ולא בא לידי  זה  שעמד בנסיון 

מטך... יהי לתנין’(.

ואמנם הספרים הקדושים של הרה”ק רבי נחמן מברסלב זיע”א, ושל מוהרנת 
זיע”א הם כולם מלאים בעניין ביטול וענווה. מספריהם הקדושים נוכל לשאוב 
ענווה ושפלות, ואור של התחדשות התורה, וזכותם הגדולה של הצדיקים תגן 

עלינו ועל כל ישראל אמן.

אלפי חסידי ברסלב במעמד היסטורי ב’אבניו’ לרגל סיום 
הספה”ק ליקוטי הלכות להרה”ק ר’ נתן מברסלב זיע”א

מעמד “הבער אותה בליבי” שנערך במוצאי שבת פרשת וארא באולמי ‘אבניו’, נחקק בדפי ההיסטוריה של חסידות
ברסלב כרגע נדיר של התעלות והתלכדות כבירים. כרבבת חסידים, “אלפי אלופי ישראל” מכל הקהילות והזרמים

בארץ ישראל, גדשו את האולם עד אפס מקום ברוב פאר והדר ובקול רינה, לציון סיום המחזור הרביעי של לימוד בסדר
דף ליום בספה”ק “ליקוטי הלכות” להרה”ק ר’ נתן  מברסלב זי”ע תלמידו הנאמן של הרה”ק ר’ נחמן מברסלב זיע”א.



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםיא מחוברים

המשנה  לימוד  עמד  ומעולם  מאז  היסוד. 
הכנסיות  בבתי  היהודיים.  החיים  במרכז 
משניות"  "חבורות  קבעו  המדרשות  ובבתי 
עתים לתורה, זקנים עם נערים יחדיו. המעלה 
היכולת  היא  זה  בלימוד  והייחודית  העצומה 
להקיף בזמן קצר יחסית חלקים נרחבים בתורה 
החובה  את  ולקיים  תדיר,  נלמדים  שאינם 
כל  את  לדעת  מישראל  אדם  כל  על  המוטלת 
ההלכות שבתורה, גם אלו שאינן נוהגות בזמן 

הזה.

לנגד עיני העורכים  הבשורה. החזון שעמד 
הוא ליצור חיבור שיתאים למנעד רחב ביותר: 
החל מהילד העושה את צעדיו הראשונים בעולם 
כפשוטם,  הדברים  את  להבין  וצריך  המשנה 
ועד לתלמיד חכם מופלג המבקש להרחיב את 
דעתו ולצלול לעומקם של דברים. האתגר היה 
ליצור כלי שישמש את העוסק בחושן משפט או 
באיסור והיתר, המבקש לקבוע עיתים להרחבת 

הדעת בשאר חלקי התורה.

בקצרה  ידועה  המשנה  לשון  האתגר. 
ורבינו  מהשתרע"(,  המצע  )"קצר  ובחריפותה 
הלכות"  של  תילים  "תילי  בה  רמז  הקדוש 
הטקסט  בפני  הניצב  הלומד  ספורות.  במילים 
התמציתי, מתקשה לעיתים לרדת לסוף דעתם 

שורשי  את  ולהבין  הקדושים  התנאים  של 
הדינים. הקושי הגדול הוא להגיש יצירה בהירה 
ו"שווה לכל נפש" מחד גיסא, ומאידך גיסא – 
שהלומד  כך  מוחלט,  ודיוק  עומק  על  לשמור 

יצא עם דבר ברור ורחב.

זו היא  השיטה. הבשורה הגדולה במהדורה 
חיצוני  פירוש  עוד  לא  המשולב".  "הביאור 
המכביד על העין, אלא ביאור תמציתי וענייני 
באומנות  עצמה  המשנה  לשון  בתוך  השזור 
מופלאה. הביאור כולל מילות קישור והסברים 
קשות  נקודות  המפשיטים  הטקסט,  בתוך 
וקולח,  אחיד  רצף  קורא  שהלומד  כך  להבנה, 
ומרגיש כיצד דברי התנאים מתבארים מאליהם.

המסורת. כדי להבטיח שהביאור יהיה נאמן 
פירושו  על  בעיקרו  הושתת  הוא  למקורות, 
הקלאסי של רבינו עובדיה מברטנורא. העריכה 
נעשתה תוך עיון מעמיק בכל מפרשי המשנה, 
במקומות  בהירות.  ואי  קושיה  כל  לסקל  כדי 
על  המשליכות  בראשונים  מחלוקות  יש  בהם 
ההלכה, נבחרה בביאור הרציף הדרך המרכזית, 
אורך  לכל  ואחידות  על שיטתיות  תוך שמירה 

המסכת.

בחרדת  נעשתה  העריכה  מלאכת  הדיוק. 
קודש, מתוך הבנה שכל שיבוש בדברי התנאים 
החומר  על"(.  דעל  כיון  )"שבשתא  קריטי  הוא 
ומבקרים,  עורכים  של  נפות"  "י"ג  תחת  עבר 
הסינון  מטרת  ביאור.  וכל  סברא  כל  שבחנו 
וברור  נקי  דבר  ללומד  להגיש  היא  הקפדני 
הדעת  בלבול  ללא  אופניו"(,  על  דבור  )"דבר 

וללא אריכות דברים מיותרת.

האוצר. גולת הכותרת האמיתית של היצירה, 
מדור  היא  העצום,  הלמדני  העושר  טמון  בה 
במלוא  היריעה  נפרסת  כאן  שוליים".  "הערות 
מקורות,  בציון  רק  מדובר  לא  ורוחבה.  הדרה 
אלא בעולם ומלואו של עמקות: החל מהבאת 
מקורות הדינים מהפסוקים והגמרא, דרך ליבון 
פריסת שיטות  ועד  מורכבים,  למדניים  נדונים 
תקדים.  חסר  בהיקף  והאחרונים  הראשונים 
הגליון,  בשולי  המקופל  שלם  מדרש  בית  זהו 
אל  לצלול  החכם  ולתלמיד  ללומד  המאפשר 
המשנה"  "נשמת  את  להבין  הסוגיות,  נבכי 
ולרוות נחת מפלפולה של תורה, הרבה מעבר 

להבנה הבסיסית.

המפה. כדי שהלומד לא ילך לאיבוד, צוידה 
המהדורה במערכת מקיפה של עזרים. בפתח כל 
מסכת ופרק מופיעה הקדמה רחבה, המעניקה 
רקע כללי ומכינה את הלומד לקראת הלימוד. 
בכל  הנידון  הנושא  את  מבהירות  צד  כותרות 
בהיר  סיכום  ממתין  משנה  כל  ובסיום  קטע, 
ומתומצת, המהווה כלי עזר רב עוצמה לשינון 

ולחזרה.

נבנה  ומשלים,  נלווה  כמדור  התכלית. 
שמטרת  הבנה  מתוך  הלכה".  "שינון  מדור 
שמעתתא  "לאסוקי  היא  הסופית  הלימוד 
אליבא דהלכתא", מוגשת כאן תמצית הפסיקה 
קצרה  בשפה  המשנה  מן  העולה  המעשית 
ובהירה. דגש מיוחד ניתן לשאלות אקטואליות 
מקיים  שהלומד  כך  ימינו,  למציאות  הנוגעות 
בעצמו "כאשר תקום מן הספר... אם יש בו דבר 

אשר תוכל לקיימו" הלכה למעשה.

העורך. על המלאכה המורכבת הופקד הרה"ג 
ה'רמב"ם  רבי ירוחם ארלנגר שליט"א, מעורכי 
ובהתרגשות  אישית  בנימה  המשתף  המבואר', 
על הזכות שנפלה בחלקו. "עבורי", מגלה הרב 
ארלנגר, "מלאכת עריכת המשניות היא לא עוד 
והשלמה  מרגשת  מעגל  סגירת  אלא  פרויקט, 
שעליו  המבואר  הרמב"ם  לפרויקט  טבעית 
מתאר  הוא  כעת,  האחרונות".  בשנים  עמלנו 
סדר  בעריכת  הנוכחית  המהפכה  את  בסיפוק 
היסטורית:  מהפכה  של  בעיצומה  אנו  זרעים, 
הלכות אלו, שהיו במשך דורות כ"ספר חתום" 
וכשדה בור שרק יחידי סגולה העזו לפסוע בו, 
הופכות כעת ל"גן רווה". הבשורה היא אדירה 
מצוות  של  ומורכבות  סבוכות  סוגיות  אותן   –
לבהירות,  לפתע  הופכות  בארץ,  התלויות 

מאירות ונגישות.

הזו  המונומנטלית  היצירה  מאחורי  הבית. 
עומדת ממלכת התורה 'אור לישרים' מבית 'עוז 
והדר'. כפי שקנה לו המכון שם עולם במהפכת 
על  וחתום  היהודי  ארון הספרים  ההנגשה של 
יצירות מופת ששינו את פני בית המדרש, כך 
חכמי  ותג.  תג  בכל  רב  עמל  הושקע  כאן  גם 
ורבני בית המדרש ניפו את החומר בי"ג נפות, 
תהיה  המבוארת"  ש"המשנה  להבטיח  כדי 
המגדילה  ומפוארת,  מדויקת  שלימה,  יצירה 

תורה ומאדירה.

"המשנה 
המבוארת": 

המפתח שפותח 
מחדש את היכל 
התורה שבעל פה

בשורה אדירה לעולם 
התורה: מפעל הפאר וההוד 

מבית 'אור לישרים' - 'עוז 
והדר', מגיש את אבן היסוד 

של התורה שבעל פה בלבוש 
חדש, מאיר עיניים ומושלם. 

יצירה המשלבת עמקות 
ובהירות, ומחברת בין לשון 
התנאים הקדושה לפסיקת 

ההלכה למעשה

פני 
היצירה

הרה"ג רבי ירוחם ארלנגר שליט"א



ה(.  )טז  יָבִיאוּ  אֲשֶׁר  אֵת  וְהֵכִינוּ  הַשִּׁשִּׁי  בַּיּוֹם  וְהָיָה 
עיקר התחלת כל דבר הוא להכין עצמו כדי לזכות 
לקדושה היורדת מן השמים, כמו שפירש בפנים 
יפות )צו( שהתורה נמשלה לאש ככתוב )ירמיה כג כט( 
‘הלא כה דברי כאש’, וכמו שבעבודת הקרבנות 
הייתה המצוה להקדים תחילה אש מן ההדיוט 
כדי שתרד עליה אש מן השמים, כך גם בעבודת 
האדם כפי מה שמעורר עצמו מלמטה כך זוכה 
לתוספת התעוררות משמים, וכמו שאמרו )שהש”ר 
וכיון  וכו’,  ה ב ב( פתחו לי פתח כחודה של מחט 

מסייעים  ההדיוט,  מן  אש  ומביא  פותח  שאדם 
אותו באש של מעלה - אש אוכלה אש.

ענין ההכנה לכל דבר שבקדושה
כל דבר שבקדושה צריך להקדים לפניו הכנה 
ויגיעה, בבחינת ‘דע את אלהי אביך ועבדהו’ )דה”י 

א’ כח ט(, להיות עבודת ה’ מתוך ידיעה, ולא לקיים 

המצוות בדרך רגילות כמצות אנשים מלומדה, 
וזהו שנרמז בלשון הכתוב )דברים ד כט( ‘ובקשתם 
בכל  תדרשנו  כי  ומצאת  אלקיך  ה’  את  משם 
ענין הדרישה האמור  והוא  נפשך’,  ובכל  לבבך 
ומשתוקק  ומבקש  דורש  האדם  שיהיה  כאן, 
להכין עצמו להיות ראוי לעבודת ה’, ועל ידי זה 
יזכה שיהיה ה’ מצוי לו בכל זמן שיבקש קרבתו, 

כי תהיה הדרישה שלמה בכל לב ונפש.

בזכות ההכנה נשארת הברכה בקביעות
הברכה  להמשיך  זוכה  ההכנה  ידי  ועל 
בקביעות,  הקדושה  עמו  שתשאר  לאחריה, 
חסידים  שהיו  לב:(  )ברכות  בגמרא  שמצינו  וזהו 
התפילה  קודם  אחת  שעה  שוהים  הראשונים 
ושעה אחת לאחריה, כי על ידי השהות וההכנה 

מקודם התפילה היתה התפילה משאירה רושם 
תפילה  ומכח  שלאחריה,  בשעה  גם  הקדושה 
לתפילה  עד  הקדושה  נמשכת  היתה  אחת 
על  קדושה  מוסיפה  אחת  ותפילה  הבאה, 

חברתה, ונמצא כל היום שמור בקדושה.

הכנה לשבת
השבת,  קודם  הכנה  תורה  הזקיקה  כך  בשל 
יאכל  שבת  בערב  שטרח  מי  ג.(  )ע”ז  שאמרו  כמו 
אדם  ישכים  לעולם  קיז:(  )שבת  אמרו  וכן  בשבת, 
והכינו  הששי  ביום  והיה  שנאמר  שבת  להוצאת 
את אשר יביאו. ונודע שג’ ימים קודם השבת הם 
)פרע”ח שער השבת פ”א( שביום  הכנה לשבת, כדאיתא 
הבאה,  שבת  של  נפש  תוספת  לקבל  יכוין  ד’ 
יכוין  ו’  וביום  רוח,  יכוין לקבל תוספת  ה’  וביום 
לקבל תוספת הנשמה. וכן לאחר השבת נשארת 
תוספת הנשמה עד יום א’, ותוספת הרוח נשארת 

עד יום ב’, ותוספת הנפש נשארת עד יום ג’.

השפעת השבת לאחריה כפי ההכנה 
מקודם

הקדוש  טוב  שם  הבעל  מרן  אמר  זו  ובדרך 
ובקציר  ‘בחריש  כא(  לד  )שמות  בפסוק  הרמז  ע”ה, 
רביעי  חמישי  תיבות  ראשי  ‘חרש’  תשבות’, 
מקודם,  ההכנה  היא  שהחרישה  דהיינו  שישי. 
והקצירה היא קבלת הפירות מעבודתו בשדה, 
בג’  להתייגע  נצרך  השבת  שקודם  לרמז  וזהו 
ההכנה  שהיא  החרישה  בבחינת  אלו  ימים 
כך  בהם  היגיעה  וכפי  הקדושה,  בוא  קודם 
זוכים למתנת השבת ולקצור פירותיה בג’ ימים 

שלאחריה.

כפי ההכנה מקודם נשארת הקדושה 
לאחר זמן

הכתוב  כפל  גם  לבאר  נראה  זה  פי  ועל 
קדושים’,  והייתם  ‘והתקדשתם  מד(  יא  )ויקרא 

קודם  האדם  הכנת  על  מורה  ‘והתקדשתם’ 
זוכה  כן  ידי  ועל  יתירה,  בהתקדשות  המצוה 
המצוה  קיום  לאחר  שגם  קדושים’  ל’והייתם 
תשאר בו הקדושה בקביעות, כעין מה שדרשו 
קדושים’,  והייתם  ‘והתקדשתם  לט.(  )יומא  חז”ל 
הרבה,  אותו  מקדשין  מעט  עצמו  מקדש  אדם 
הזה  בעולם  מלמעלה,  אותו  מקדשין  מלמטה 
הכנתו  ידי  שעל  הבא.  לעולם  אותו  מקדשין 
לקדש עצמו מלמטה אפילו הכנה מועטת זוכה 

לקדושה מרובה מלמעלה ובעולם הבא.

בכח ההכנה זוכה לסיוע מן השמים

מילתא דפליאה

בשידוכים נגלה ביותר ישועת ה’
רמז החיד”א ע”ה  זה  יג(. מפסוק  )יד  הַיּוֹם  לָכֶם  יַעֲשֶׂה  אֲשֶׁר  ה’  יְשׁוּעַת  אֶת  וּרְאוּ  הִתְיַצְּבוּ 
)בשלח אות ח( את שאמרו חז”ל )סוטה ב.( קשה זיווגו של אדם לפני  לחם מן השמים  בספרו 
המקום כקריעת ים סוף. דמה שאמרה תורה ‘התיצבו’ עולה בגימטריא ‘חתן כלה’, לומר 
שזיווגם של חתן וכלה דומה לקריעת ים סוף. ועוד פירש החיד”א שלפיכך נרמז ענין 
חתן וכלה קודם קריעת ים סוף, לומר שזכו לקריעת ים סוף בזכות מתן תורה שבהם 

נמשלו הקב”ה וכנסת ישראל לחתן וכלה.
התייצבו וראו את ישועת ה’ אשר יעשה לכם היום כי אכן  ועל עניין השידוכים נאמר 
הגאון  שפירש  כפי  ותחבולותיו,  אנוש  מעשה  התערבות  ללא  ה’  מאת  הם  השידוכים 
מוילנא ע”ה בספרו יהל אור על הזוהר )פקודי רנה.( את הפסוק )תהלים קכז א( ‘אם ה’ לא יבנה 
בית שווא עמלו בוניו בו’, ‘בית’ הוא השידוך להקמת בית יהודי, ואם לא יצא השידוך 

מאת ה’, לשווא יתייגעו העוסקים בו כי לא יצא אל הפועל.
הבורא  והנהגת  פנים  הסתר  יש  שבזמנינו  שאף  ע”ה  איש  החזון  בשם  אומרים  וכן 
נסתרת בעולמו, מכל מקום בשידוך נגלית ההנהגה, ואפשר לראות בעין בשר הכיצד 

מתגלגל השידוך על ידי ההשגחה העליונה.
ואפשר למצוא סמך לדבר בגמרא )מו”ק יח:(: מן התורה ומן הנביאים ומן הכתובים מה’ 
אשה לאיש, מן התורה דכתיב )בראשית כד נ( ‘ויען לבן ובתואל ויאמרו מה’ יצא הדבר’, מן 
הנביאים דכתיב )שופטים יד ד( ‘ואביו ואמו לא ידעו כי מה’ היא’, מן הכתובים דכתיב )משלי יט 
ד( ‘בית והון נחלת אבות ומה’ אשה משכלת’. ואף שבוודאי כל מאורעותינו נגזרים מאת 

ה’, אבל בעניני זיווגים אפשר להכיר בכך במוחש כי מה’ יצא הדבר.



ברזא דאח"ד

וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל הָלְכוּ בַיַּבָּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם )יד 
נקדים  הכתוב  לביאור  לבוא  בכדי  כט(. 

)שבת  בגמרא  תחילה להבין מה שאמרו 
קיח:( ‘הקורא הלל בכל יום הרי זה מחרף 

הלא  בזה,  פגם  מה  ותמוה,  ומגדף’. 
איתא בחז”ל )שיהש”ר ב ב(: ר’ שמואל משום 
שישראל  וקילוס  קילוס  כל  חנינא,  ר’ 
הוא  ברוך  הקדוש  להקב”ה  מקלסין 
)תהלים כב  יושב ביניהם הדא הוא דכתיב 
ישראל’,  תהלות  יושב  קדוש  ‘ואתה  ד( 
הילולים  אומרים  שישראל  שבשעה 

שורה עליהם שכינה.

שני סוגי הנהגות בבריאה 
ותכליתם

ד”ה  )בחוקותי  ע”ה  חכמה  המשך  מבאר 
ונתתי( שישנם שתי הנהגות בהם מנהיג 

הנהגה  ישנה  עולמו.  את  עולם  בורא 
הנהגה  ויש  העולם,  סדר  מעל  ניסית 
משדד  הקב”ה  אמנם  הטבע.  בדרך 
הטבע אך הנהגה זו אינה התכלית, רק 
הנהגות  לשאר  האדם  מזה  ילמד  באם 
קורה  אשר  כל  כי  כשיבין  העולם 
ואשר נראה כטבע אינו אלא בהשגחה 
פרטית, ואף הטבע כולו מונהג בהנהגה 
כמו  בטבע,  שנסתרת  אלא  אלוקית 
גימטריא  ‘הטבע’  המקובלים  שאמרו 
כל  של  התכלית  היא  וזאת  ‘אלקים’. 
ההנהגה  על  ללמד  הניסית,  ההנהגה 
אלוקית  בהנהגה  היא  שאף  הטבעית 
וניסית, וכאשר האריך בזה הרמב”ן )לעיל 
יג טז(: ומן הניסים הגדולים המפורסמים 

שהם  הנסתרים  בניסים  מודה  אדם 
חלק  לאדם  שאין  כולה,  התורה  יסוד 
בכל  שנאמין  עד  רבינו  משה  בתורת 
דברינו ומקרינו שכולם ניסים אין בהם 

טבע ומנהגו של עולם.

האומר הלל בכל יום מכיר 
בניסים הגלויים ומכחיש את 

הניסים הנסתרים בטבע
זה  הרי  יום  בכל  הלל  הקורא  לפיכך 
היא  ההלל  תכלית  כי  ומגדף,  מחרף 
להלל על הניסים היוצאים מטבעו של 
עולם, אך היות ותכלית ניסים אלו היא 
ישנה  בטבע  הנסתר  שבכל  הידיעה 
הנהגה אלוקית בהשגחה פרטית, נמצא 

כי המהלל רק על הנסים הגלויים מחרף 
הנעשים  בניסים  מכיר  אינו  כי  ומגדף, 
לדעת  האדם  ועל  הטבעית,  בהנהגה 
יום  בכל  ומאורעותיו  מקריו  כל  גם  כי 
ובכל רגע אף הם בכח האלוקי הנסתר 
בהם. ולכן בכל יום מודים ומשבחים על 
ובורא  אור  ‘יוצר  כמו  שבטבע,  הניסים 
חושך’, ואילו ההילול על הנסים הגלויים 
היה  שבהם  מיוחדים  בימים  רק  נתקן 

התגלות נסים אלו, אך לא בכל יום.

כשמודה בניסים הנסתרים 
שבבריאה מוכיח כי רק ה’ 
הוא הנותן כח לעשות חיל

מרן הכתב סופר  דברי  וכך הם ממש 
ע”ה )דרשות לשבת הגדול תר”י( ונביא מלשונו: 
מיוסד  אומרים  שאנו  הלל  דהנה 
לנו  ה’  שעשה  הניסים  על  ומתוקן 
בצאתנו ממצרים ובקריעת ים סוף, והם 
באמת  אבל  בטבע.  שלא  ניסים  המה 
כל  על  גם  לה’  להודות  צריכים  אנו 
בדרך  יום  בכל  לנו  שעושה  תגמולוהי 
הטבע, שהוא זן ומפרנס ומכלכל אותנו 
נחשוב  ולא  כל הצטרכותנו,  לנו  ומכין 
כי בכוחנו ועוצם ידינו עשינו את החיל 
ה’  את  ‘וזכרת  יח(  ח  )דברים  כדכתיב  הזה, 
לעשות  כח  לך  הנותן  הוא  כי  אלקיך 
לחכמים  לא  כי  האדם  ויתבונן  חיל’. 
לחם ולא לנבונים עושר, וכמה יגיעות 
עלתה  ולא  אדם  בני  טרחו  וטרחות 
בידיהם, כי ‘ה’ מוריש ומעשיר’ )שמואל א’ ב 

ז( והכל בידי שמים.
לשבח  אנו  צריכים  כן,  כי  ולהיות 
את ה’ ולהודות לשמו הגדול על חסדו 
אומרים  אנו  וכן  עמנו,  יום  שבכל 
יום  שבכל  נסיך  ‘ועל  ההודאה  בברכת 
על  רק  לה’  שמודה  ומי  וכו’.  עמנו’ 
מצרים  ביציאת  איתנו  שעשה  הנסים 
אינו  כי  בזה  מורה  בטבע,  שלא  שהיה 
ג(,  נב  )תהלים  היום’  כל  אל  ‘חסד  מכיר 
לי  עשה  ידי  ועוצם  כוחי  יאמר  ואמור 
את החיל הזה, ובזה כופר בהשגחת ה’ 
חז”ל  וזהו שאמרו  ומגדף.  והוא מחרף 
‘הקורא הלל בכל יום’ שאינו אומר רק 
הלל המתוקן על ניסי מצרים שהם חוץ 
הטוב  על  לשבח  מוסיף  ואינו  לטבע 
שבכל יום עמנו, ‘הרי זה מחרף ומגדף.

בני ישראל הכירו כי ניסי 
היבשה והטבע הם כמו ניסי 

קריעת הים
שדיבר  מה  לפרש  אמרתי  ובזה 
אלימלך  הנועם  בעל  הרה”ק  בקדשו 
ובני(:  שפירשתי  ע”ד  א”י  ד”ה  שושנה  )ליקוטי  ע”ה 
הים’.  בתוך  ביבשה  הלכו  ישראל  ‘ובני 
סוף  ים  קריעת  בשעת  ישראל  דהנה 
ורוממותו  שמו  יתברך  נפלאותיו  ראו 
תמיד  שהולכים  צדיקים  ויש  וגדולתו. 
אל  ברוממות  תמיד  ולבם  בדביקות 
ים  קריעת  בשעת  שלא  אף  ובגדולתו 
סוף, שגם ביבשה רואין נפלאותיו איך 
ודבר  דבר  בכל  וערך  קץ  אין  עד  הם 
‘ובני  הפירוש  וזהו  בעולם.  הנמצא 
פירוש  ישראל הלכו ביבשה בתוך הים’, 
שביבשה הלכו בזה הרוממות אל כמו 
ו(,  סו  )תהלים  ליבשה’  ים  ‘הפך  וזהו  בים. 
הנראין  והנפלאות  הנסים  שהצדיק 
הולך  לאשר  ביבשה  רואה  הוא  בים, 
יתברך  וגדולתו  אל  ברוממות  תמיד 

שמו. ע”כ לשונו הקדוש. 
ניתן לומר כי אלו שני סוגי ההנהגות 
האמורים, ישנה הנהגה ניסית כמו ניסי 
קריעת ים סוף ודומיהם, והוא בבחינת 
הנהגה  לוקח  הצדיק  אך  הים’,  ‘בתוך 
הטבעית  בהנהגה  גם  אותה  ורואה  זו 
ואשר  עמו  הנעשה  שכל  ‘ביבשה’, 
רק  זו  הרי  הוא,  בדרך הטבע  כי  נראה 
מכוח ההשגחה הפרטית הנסתרת בכל 

פעולה ודבר הנמצא בעולם.

כאשר מתגאה וחושב כי 
ראוי להנהגה ניסית הרי זה 

מחרף ומגדף
יתכן להוסיף בזה, כי הנסים שנעשים 
ישראל  כאשר  הם  הטבע  דרך  מעל 
ראויים לכך, אך כאשר אינם ראויים הם 
‘הקורא  ומשכך,  נסתר.  באופן  נעשים 
לראוי  עצמו  שחושב  יום’  בכל  הלל 
לנסים מעל דרך הטבע, ‘הרי זה מחרף 
כוחו  כי  וחושב  כשמתגאה  כי  ומגדף’, 
גדול כל כך, נמצא מחרף ומגדף, שהרי 
)סוטה ה.( אין אני  על בעל הגאווה נאמר 
והוא יכולין לדור בעולם שמסלק רגלי 

השכינה.

להכיר ניסי ה’ שבטבע
וַיַּאֲמִינוּ בַּה’ וּבְמשֶֹׁה עַבְדּוֹ )יד, לא(.

אמר הרה”ק רבי מנחם מנדל מויטעפסק 
אך  הנשמה,  את  מזככת  ה’  אמונת  ע”ה 
האמונה בצדיקים מזככת את הגוף, וזאת 
הצדיקים,  ממעשה  שמספרים  ידי  על 
שהיו  ואפילו  ה’,  את  עובדים  היו  כיצד 
בשר ודם התעלו למדרגה כל כך גבוהה 
שאין למעלה ממנה, מזה יבין שגם בכוחו 
שישבר  ידי  על  ה’,  בעבודת  להתעלות 
ויכניע  הגשמיות  ותשוקותיו  תאוותיו 
לבו לה’ יתברך, מה שאין כן באמונת ה’ 
ישיגוהו  ולא  מושג  מכל  למעלה  שהיא 
משיגי הגוף, כיון שהגוף לא יכול להבין 
זאת לכן מצינו כי אמונת ה’ מזככת רק 
ים  בקריעת  הנאמר  וזה  הנשמה.  את 
ובמשה  בה’  ‘ויאמינו  לא(  יד  )בפרשתנו  סוף 
עבדו’, ועל ידי זה זיככו את נשמתם ואת 
גופם, את נשמתם באמונה בה’ ואת גופם 

באמונה ‘במשה עבדו’. 
בצדיקים  האמונה  ידי  על  כי  נמצא 
מגיע למורא רבו, שכאשר מבין מה גדלו 
ידי  ועל  הרב  יראת  בו  נכנסת  מעשיהם 
לנשמה  מפריע  ואינו  גופו  מזדכך  כך 
להאיר את חייו ביראת הבורא. ויש לומר 
שזה הנאמר במשנתנו ‘מורא רבך כמורא 
ידי  שעל  ללמד,  המשנה  שבאה  שמים’ 
אותו  יביא  זה  מרבו  מורא  לאדם  שיש 

למורא שמים. 

מורא הרב הוא גופא מורא 
שמים

הפסוק  על  כב:(  )פסחים  חז”ל  ואמרו 
שמעון  תירא’:  אלהיך  ה’  ‘את  יג(  ו  )דברים 

העמסוני היה דורש כל אתים שבתורה, 
כיון שהגיע ל’את ה’ אלהיך תירא’ פירש, 
עד שבא רבי עקיבא ודרש ‘את ה’ אלהיך 
תירא’ לרבות תלמידי חכמים. ויש להבין 
מה הכוונה ‘עד שבא רבי עקיבא’, מהיכן 

בא, האם לא היה קודם בבית המדרש.
ע”ה  מכלוף  רבי  דודי  ממו”ר  שמעתי 
הישא  זקיני  מו”ר  קדישא  לסבא  שאמר 
‘עד שבא  ברכה ע”ה פירושם של דברים, 
ממתיבתא  שבא  הכוונה  עקיבא’  רבי 
יד:(  )חגיגה  אומרת  הגמרא  שהנה  דרקיעא. 
ארבעה נכנסו לפרדס, בן עזאי, בן זומא, 
עקיבא  ורבי  אבוה,  בן  אלישע  זה  ואחר, 
ויצא  בשלום  נכנס  עקיבא  רבי  וכו’, 
בשלום. מה ראה שם רבי עקיבא, ראה את 
המלאך מטטרו”ן, שלא עמד בפני אלישע 



מילין יקירין

בני ישראל הכירו כי ניסי 
היבשה והטבע הם כמו ניסי 

קריעת הים
שדיבר  מה  לפרש  אמרתי  ובזה 
אלימלך  הנועם  בעל  הרה”ק  בקדשו 
ובני(:  שפירשתי  ע”ד  א”י  ד”ה  שושנה  )ליקוטי  ע”ה 
הים’.  בתוך  ביבשה  הלכו  ישראל  ‘ובני 
סוף  ים  קריעת  בשעת  ישראל  דהנה 
ורוממותו  שמו  יתברך  נפלאותיו  ראו 
תמיד  שהולכים  צדיקים  ויש  וגדולתו. 
אל  ברוממות  תמיד  ולבם  בדביקות 
ים  קריעת  בשעת  שלא  אף  ובגדולתו 
סוף, שגם ביבשה רואין נפלאותיו איך 
ודבר  דבר  בכל  וערך  קץ  אין  עד  הם 
‘ובני  הפירוש  וזהו  בעולם.  הנמצא 
פירוש  ישראל הלכו ביבשה בתוך הים’, 
שביבשה הלכו בזה הרוממות אל כמו 
ו(,  סו  )תהלים  ליבשה’  ים  ‘הפך  וזהו  בים. 
הנראין  והנפלאות  הנסים  שהצדיק 
הולך  לאשר  ביבשה  רואה  הוא  בים, 
יתברך  וגדולתו  אל  ברוממות  תמיד 

שמו. ע”כ לשונו הקדוש. 
ניתן לומר כי אלו שני סוגי ההנהגות 
האמורים, ישנה הנהגה ניסית כמו ניסי 
קריעת ים סוף ודומיהם, והוא בבחינת 
הנהגה  לוקח  הצדיק  אך  הים’,  ‘בתוך 
הטבעית  בהנהגה  גם  אותה  ורואה  זו 
ואשר  עמו  הנעשה  שכל  ‘ביבשה’, 
רק  זו  הרי  הוא,  בדרך הטבע  כי  נראה 
מכוח ההשגחה הפרטית הנסתרת בכל 

פעולה ודבר הנמצא בעולם.

כאשר מתגאה וחושב כי 
ראוי להנהגה ניסית הרי זה 

מחרף ומגדף
יתכן להוסיף בזה, כי הנסים שנעשים 
ישראל  כאשר  הם  הטבע  דרך  מעל 
ראויים לכך, אך כאשר אינם ראויים הם 
‘הקורא  ומשכך,  נסתר.  באופן  נעשים 
לראוי  עצמו  שחושב  יום’  בכל  הלל 
לנסים מעל דרך הטבע, ‘הרי זה מחרף 
כוחו  כי  וחושב  כשמתגאה  כי  ומגדף’, 
גדול כל כך, נמצא מחרף ומגדף, שהרי 
)סוטה ה.( אין אני  על בעל הגאווה נאמר 
והוא יכולין לדור בעולם שמסלק רגלי 

השכינה.

להכיר ניסי ה’ שבטבע
וַיַּאֲמִינוּ בַּה’ וּבְמשֶֹׁה עַבְדּוֹ )יד, לא(.

אמר הרה”ק רבי מנחם מנדל מויטעפסק 
אך  הנשמה,  את  מזככת  ה’  אמונת  ע”ה 
האמונה בצדיקים מזככת את הגוף, וזאת 
הצדיקים,  ממעשה  שמספרים  ידי  על 
שהיו  ואפילו  ה’,  את  עובדים  היו  כיצד 
בשר ודם התעלו למדרגה כל כך גבוהה 
שאין למעלה ממנה, מזה יבין שגם בכוחו 
שישבר  ידי  על  ה’,  בעבודת  להתעלות 
ויכניע  הגשמיות  ותשוקותיו  תאוותיו 
לבו לה’ יתברך, מה שאין כן באמונת ה’ 
ישיגוהו  ולא  מושג  מכל  למעלה  שהיא 
משיגי הגוף, כיון שהגוף לא יכול להבין 
זאת לכן מצינו כי אמונת ה’ מזככת רק 
ים  בקריעת  הנאמר  וזה  הנשמה.  את 
ובמשה  בה’  ‘ויאמינו  לא(  יד  )בפרשתנו  סוף 
עבדו’, ועל ידי זה זיככו את נשמתם ואת 
גופם, את נשמתם באמונה בה’ ואת גופם 

באמונה ‘במשה עבדו’. 
בצדיקים  האמונה  ידי  על  כי  נמצא 
מגיע למורא רבו, שכאשר מבין מה גדלו 
ידי  ועל  הרב  יראת  בו  נכנסת  מעשיהם 
לנשמה  מפריע  ואינו  גופו  מזדכך  כך 
להאיר את חייו ביראת הבורא. ויש לומר 
שזה הנאמר במשנתנו ‘מורא רבך כמורא 
ידי  שעל  ללמד,  המשנה  שבאה  שמים’ 
אותו  יביא  זה  מרבו  מורא  לאדם  שיש 

למורא שמים. 

מורא הרב הוא גופא מורא 
שמים

הפסוק  על  כב:(  )פסחים  חז”ל  ואמרו 
שמעון  תירא’:  אלהיך  ה’  ‘את  יג(  ו  )דברים 

העמסוני היה דורש כל אתים שבתורה, 
כיון שהגיע ל’את ה’ אלהיך תירא’ פירש, 
עד שבא רבי עקיבא ודרש ‘את ה’ אלהיך 
תירא’ לרבות תלמידי חכמים. ויש להבין 
מה הכוונה ‘עד שבא רבי עקיבא’, מהיכן 

בא, האם לא היה קודם בבית המדרש.
ע”ה  מכלוף  רבי  דודי  ממו”ר  שמעתי 
הישא  זקיני  מו”ר  קדישא  לסבא  שאמר 
‘עד שבא  ברכה ע”ה פירושם של דברים, 
ממתיבתא  שבא  הכוונה  עקיבא’  רבי 
יד:(  )חגיגה  אומרת  הגמרא  שהנה  דרקיעא. 
ארבעה נכנסו לפרדס, בן עזאי, בן זומא, 
עקיבא  ורבי  אבוה,  בן  אלישע  זה  ואחר, 
ויצא  בשלום  נכנס  עקיבא  רבי  וכו’, 
בשלום. מה ראה שם רבי עקיבא, ראה את 
המלאך מטטרו”ן, שלא עמד בפני אלישע 

בן אבוה, והלקוהו שיתין פולסי דנורא, על 
שלא עמד בפני תלמידי החכמים. 

כך  נהג  טעם  מאיזה  להבין,  ויש 
מטטרו”ן שלא עמד בפני החכמים, אלא 
פירשו בו שהגמרא מביאה )ב”ב קיט:( האם 
תלמיד שנכנס לפני רבו, האם צריך רבו 
לעמוד בפניו או לא. והגמרא מחלקת אם 
פליג ליה רביה יקרא צריך לעמוד בפניו, 
צריך  לא  יקרא  רביה  ליה  פליג  לא  ואם 
לעמוד בפני התלמיד. לכן מטטרו”ן לא 
עמד, שהרי כאן לא פליג ליה רביה יקרא 
לאחר, ולכן לא צריך לעמוד בפניו כאשר 
נמצא הוא לפני רבו – הקדוש ברוך הוא. 
אבל למרות זאת בשמים הלקוהו שיתין 
פולסי דנורא, ולמה, כי כבוד תלמיד חכם 
ברוך  הקדוש  לפני  ואפילו  כך,  כל  גדול 

הוא צריך לעמוד. 
עקיבא  רבי  שהיה  זמן  כל  כך,  משום 
כי  זו,  דרשה  דרש  לא  המדרש  בבית 
ה’  ‘את  לדרוש  שייך  שלא  הבין  אכן 
אלהיך תירא’ לרבות עוד בריאה שצריך 
להתיירא מפניה כמו מפני הקדוש ברוך 
מה  וראה  לשמים  כשעלה  אבל  הוא. 
בפני  שאפילו  חכם  תלמיד  של  כבודו 
הקדוש ברוך הוא צריך לחלוק לו כבוד 
דורש  אני  עכשיו  אמר,  מפניו,  ולעמוד 
מה בא לרבות ‘את ה’ אלקיך תירא’, ‘את’ 
שמעון  חזור  חכמים.  תלמידי  לרבות 
כי  שבתורה,  אתי”ן  כל  ודרוש  העמסוני 
חכם  תלמיד  של  כבודו  מה  ראיתי  אני 
בשמים, ונאה ויאה לרבות יראת תלמידי 
חכמים כמו יראת ה’, וכמו שאמרו ‘מורא 

רבך כמורא שמים’. 
ואפשר שבא ‘כמורא שמים’ להיות מורה 
רבך  מורא  ענין  את  ללמוד  באצבע שיש 
רואים  ובשמים  בשמים,  שיש  מהמורא 
כי יראת הרב הינה חלק מיראתו יתברך. 
ומבואר בספרים כי תלמיד חכם העוסק 
בתורה נעשה חלק מעצמות אורו יתברך 
כביכול, עד שבמתיבתא דרקיעא ראה רבי 
עקיבא שניתן לדרוש ‘את ה’ אלהיך תירא’ 
לרבות תלמידי חכמים, כיון שאינו מוסיף 
עוד מישהו שצריך להתיירא מפניו, אלא 
מהאור  השמים  מיראת  היא  הרב  יראת 

האלהי ששורה עליו.

מורא הרב הוא הדרך להגיע 
ליראת ה’

למורא  מגיעים  הרב  מורא  ידי  על 
בגמרא  שאמרו  במה  זאת  נראה  שמים, 
אלהיך  ה’  מה  ישראל  ‘ועתה  לג:(:  )ברכות 

יב(,  י  )דברים  ליראה’  אם  כי  מעמך  שואל 
היא,  זוטרתא  מילתא  שמים  יראת  אטו 
בן  והאמר רבי חנינא משום רבי שמעון 
יוחי אין לו לקדוש ברוך הוא בבית גנזיו 
אלא אוצר של יראת שמים שנאמר )ישעיה 
לג ו( ‘יראת ה’ היא אוצרו’, אין, לגבי משה 

מילתא זוטרתא היא.
בביאור  עולם  גדולי  כל  ונתחבטו 
גמרא זו, שהרי התורה מדברת לכל אחד 
כן,  ואם  רבינו,  למשה  רק  ולא  מישראל 
קטן  דבר  היא  היראה  משה  לגבי  אמנם 
היא,  מאד  גדול  דבר  ישראל  לכלל  אך 
ואיך יבואר הפסוק ‘מה ה’ אלהיך שואל 
דבר  אלא  שאינה  מזה  שנשמע  מעמך’ 

קטן.
הנה הבעל שם טוב הקדוש ע”ה )פר’ עקב 
דברי  פי  על  זאת  מפרש  משה(  קהלת  מספר 

מיני  שני  שיש  עג.(  ל’  תיקון  )תקו”ז  הזוהר 
הרוממות,  ויראת  העונש  יראת  יראות, 
היראה מחמת עונש אינה דרגה הרצויה 
והחובות הלבבות אמר על העובד מחמת 
פחד עונש שהרי זה כאילו עובד לזולתו 
יראת  היא  הטובה  והיראה  ושלום.  חס 
ויראת  ושליט,  רב  דאיהי  בגין  הרוממות 
היראה  זו  מאד.  ממנה  רחוקה  העונש 
נקראת ‘יראת שמים’ כי השמים מפחדים 
רוממותו  בגלל  רק  הוא  ברוך  מהקדוש 
שאמר  וזה  ועונש,  שכר  בהם  אין  שכן 

התנא ‘ויהי מורא שמים עליכם’.
נמצאת  הללו  היראות  סוגי  שני  בין 
הרב  יראת  והיא  חדשה  יראה  ממוצעת 
חכם  מתלמיד  שמתיירא  רבך’,  ‘מורא 
כדרשת חז”ל ‘את ה’ אלהיך תירא’ לרבות 
תלמידי חכמים. האדם המתיירא מן הרב 
אינו רחוק מיראת הרוממות, ועל כן כיון 
שכל ישראל היו מתייראים ממשה רבינו 
ע”ה נמצא שלא היו רחוקים כלל מיראת 
‘לגבי  הגמרא  תירוץ  כך  ועל  הרוממות, 
המתייראים  כי  זוטרתא’  מילתא  משה 
להגיע  להם  קטן  דבר  רבינו  ממשה 
באמצעות  כלומר,  הרוממות.  ליראת 
ליראת  מגיעים  חכם  תלמיד  יראת 

הרוממות.  יצא לאור ע"י מכון אור לישרים 
 © כל הזכויות שמורות

אין להעתיק או לצטט ללא אישור 
מפורש בכתב ממכון אור לישרים

אמונת צדיקים מזככת את הגוף



פניני ‡ור החיים

‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

ובחר˙ בחיים

המ˘ך בעמו„ ‚' ◄

המ˘ך ב˘בוע הב‡

ב‡ור החיים
˙ול„ו˙ רבנו ה˜'

הפך לבם ל˘נו‡ עמו
אבל גזירותיו של מולאי איסמעאיל לא הסתיימו בצאר בן משעאל. 
אט אט הרחיב את גזרותיו והתנכלויותיו ליהודים שבערים נוספות, 
עד  לבקרים,  חדשות  ומשונים  שונים  מסים  עליהם  הטיל  וביותר 
בכל  הורגשו  והדחק  הלחץ  הכלכלי.  מעמדם  מאד  מאד  שנפגע 
פינה ואף מעמדם של העשירים והאנשים שכלכלתם היתה איתנה, 

התמוטט לחלוטין, בעיצומן של שנים קשות אלו.
מולאי איסמעאיל לא ידע שבעה. הוא עשק את יהודי מדינתו ככל 
אשר יכל, וכמעט שלא עשה את קהילת יהודי מרוקו כמצולה שאין 
בה דגים וכמצודה שאין בה דגן. הגיעו הדברים לידי כך, שאפילו 
בקהילת פאס הגדולה והמבוססת ניכרה העניות על כל צעד ושעל, 
הוצאות  לצמצום  תקנות  על  לחתום  העיר  רבני  את  שהביא  מה 
הנישואין, כדי ללחום בתופעה השלילית לפיה לא יכלה בת ישראל 
להתארס כל עוד לא הביאה עמה נדוניא נכבדה, מה שכעת בצוק 
העתים הפך לכמעט בלתי אפשרי. הנוסח הכאוב של טופס התקנות, 
פותח צוהר לקשיים הנוראים שאליהם נקלעה קהילתה היהודית של 

העיר פאס, הנכבדה שבקהילות מרוקו.
וכך נרשם בין היתר ב"קול קורא" מכ"ד אב, תנ"ח:

"בהיותנו מקובצים... פקחנו עינינו על אשר בעוה"ר ננעלו כמעט 
שערי ההשפעה ורוב האנשים אשר בנות יולדו להם צר ומצוק 
מצאום. ודאגה על העתיד מיום לידתן עד הגיעה לפרקן... לסבת 
המנהג הרע אשר נתפשט בימים האלה לבלתי צאת הבנות מדלתי 
בית אביהן החוצה להיות לאיש, כי אם בנדוניא רבה ועוד תוספת 
מרובה חפצים מכסף וזהב ובדולח ואבנים טובות, או מעות בעין, 
או קרקע, לסייע החתן בתכשיטין המוטלין עליו לעשות, באופן 
שרוב הבעלי בתים נשארים שלולים ויוצאים נקיים מנכסיהם... 
ולכן ראינו לגזור על כל המשתדכים מהיום והלאה שאין רשות... 
להתנות שום תנאי תוספת על הנדוניא בשום אופן... ועל הכל 
המצוה  עליהם  השידוכין  בעת  המצויים  והסופרים  השדכנים 
להיות כמזהירים וכמזכירים לבל ישמע על פיהם חוק התוספת 

על הנדוניא כלל וכלל ועיקר".
על החתום באו גדולי רבני פאס וראשי הקהל שלה ובהם: רבי יהודה 
בן עטר, רבי וידאל הצרפתי ורבי שמואל הצרפתי, רבי מנחם סירירו, 
רבי דוד בן אמוזיג, רבי אברהם בן שימול, רבי שמואל אבן דנאן, רבי 
שמואל למדיוני, רבי אפרים קאלהורנו, רבי שם טוב בן מגירה, רבי 
חיים בן אמוזיג, רבי יצחק צרפתי, רבי יצחק בן יוסף, רבי סלימאן 

בוטבול, רבי עיוש ן' אזרואל ועוד.
ונעשו  שהלכו  ומרות,  קשות  לשנים  ההתחלה  רק  היתה  שזו  אלא 

נוראות יותר ויותר!
שמו,  ימח  איסמעאיל  מולאי  הצורר  המלך  של  הבצע  תאות  שכן, 
מעולם לא באה על סיפוקה, והוא הלך והכביד ללא הרף את עול 
יום שלא  המסים על היהודים בערים רבות במרוקו, עד שלא היה 
היהודים  על  הוטלו  ת"ס  בשנת  חברו.  משל  מרובה  קללתו  היתה 
מנכסיהם,  ירדו  הקהילות  מעשירי  שרבים  כך,  כל  גבוהים  מסים 
כפשוטו, והפכו לעניים ממש. על צרה זו נוספו גם הבצורת ועליית 
המחירים הגדולה שבאה בעקבותיה. הדברים מבצבצים מבין כתבי 
רבי  של  לימודים"  "לשון  בספר  ההיא.  בעת  מרוקו  גדולי  של  ידם 
יעקב אבן צור, היעב"ץ זצ"ל, מוצאים אנו באגרות שנכתבו בשנת 

ת"ס, את הביטויים העזים הללו: 
"עם היות עדתנו בלחץ ודוחק עצום", "ועם היותנו כצאן מאכל... 
ונהר  ומסים  ארנונא  והלך  בלו  מנדא  לרוב  מוכסין...  של  קשר 
"שבעי  המסים..."  אש  כקדוח  ושפלותא...  דלותא  גלותא  דינור 
והלך  בלו  מנדה  לרוב  חלולה,  מתנינו  מלאו  התלאות...  כוס 
עשאונו כמצולה..." "עם היותנו בלב מר ונפש נענה, שבעי רוש 
וארנונא הכסף  והלך מס  בלו  ודחוקים... מנדה  ולענה, לחוצים 

אזל מכלינו וכליא קרנא ונוספה מחלתנו דלא נחית מיטרא..." 

בס"ד, גיליון שמ"ח | פרשת בשלח | תשפ"ו

ישראל בטח בה'
צְעַק אֵלָי  ה מַה תִּ ֶ וַיֹּאמֶר ה' אֶל מֹשׁ

עוּ: (יד טו) רָאֵל וְיִסָּ נֵי יִשְׂ ר אֶל בְּ בֵּ דַּ
ומבקש  הדור  לגדול  מגיע  אדם  לכם  תארו 
לו הרב, למה אתה  ברכה בעניין דחוף, אומר 

פונה אלי.
מה הפירוש למה? אני צריך ישועה!

משה רבינו עומד לפני הקב"ה וזועק את זעקת 
כיוון  מכל  אחריהם,  רודף  פרעה  ישראל.  בני 

יש סכנות, המדבר, הים, פרעה. צרה צרורה.
תצעק  'מה   – רבינו  למשה  הקב"ה  אומר  ומה 

אלי – דבר אל בני ישראל ויסעו'.
הקב"ה מצווה שבני ישראל יסעו, אך מה היא 
בא  זה  מה  אלי'.  תצעק  'מה  של  ההקדמה 

ללמדנו.
הדין,  מידת  יש  הקדוש:  החיים  האור  אומר 
ויש מידת הרחמים. ועלינו להגביר את מידת 
מגבירים?  איך  הדין.  מידת  על  הרחמים 

באמצעות מצוות ומעשים טובים.
הדין  מידת  הייתה  בחז"ל,  מובא  כך  כאן, 
ע"ז.  עובדי  והללו  ע"ז  עובדי  הללו  מקטרגת, 

איך תתגבר מידת הרחמים?
אלי.  תצעק  מה  רבינו,  למשה  הקב"ה  אמר 
צריך  דלעילא.  אתערותא  מספיק  לא  כאן 
בני  אל  דבר  כך,  אם  זכויות.  ירבו  שישראל 
למרות  האמונה,  בכח  נוסעים  ויסעו!!  ישראל 
שזה נגד ההגיון וההסתברות. נוסעים כי הקב"ה 

ציווה.
בכוחם  יש  כאלו,  עוצמתיים  ואמונה  בטחון 
הדין,  מידת  על  הרחמים  מידת  את  להגביר 

וינצלו ישראל.
בך בטחתי – הושיעני!

 שירה לדורות
רָאֵל אֶת  ה וּבְנֵי יִשְׂ ֶ יר מֹשׁ ִ אָז יָשׁ

ירָה הַזֹּאת לַה' וַיֹּאמְרוּ לֵאמֹר  ִ הַשּׁ
אָה סוּס וְרֹכְבוֹ  י גָאֹה גָּ ירָה לַה' כִּ ִ אָשׁ

ם: (טו א) רָמָה בַיָּ
שירה'  'שבת  כל  בפי  נקראת  הקרובה  השבת 
ויום  יום  בכל  הנאמרת  הים  שירת  שם  על 

בתפילת שחרית.
הרבה פירושים נאמרו על המילה 'אז' הפותחת 

את השירה.
אומר האור החיים הקדוש:

מדגישה  'אז',  המילה  בתורה  שנכתבה  אחרי 
יטעה  שלא  עתיד,  לשון  'ישיר',  מייד  התורה 
אז,  רק  השירה  של  זמנה  שאין  לומר  אדם 

כשאירע נס קריעת ים סוף.
לא כך! אלא שירה זו נקבעה גם לעתיד, ובכל 

יום ויום אנו אומרים אותה בתפילת שחרית.
וראו בניו גבורתו – שבחו והודו לשמו!

אלוקינו ואלוקי אבותינו
וּעָה זֶה אֵלִי  י וְזִמְרָת יָהּ וַיְהִי לִי לִישׁ עָזִּ

וְאַנְוֵהוּ אֱלהֵֹי אָבִי וַאֲרֹמְמֶנְהוּ: (טו ב)
בתחילת שמונה עשרה תיקנו לנו אנשי כנסת 
אבותינו'.  ואלוקי  'אלוקינו  הנוסח  את  הגדולה 
כל מילה מדויקת ואפילו הסדר מדויק, קודם 

מזכירים 'אלוקינו' ואחר כך 'אלוקי אבותינו'.
ובפיוטים,  בתפילה  נוספים  במקומות  גם 
'ואלוקי  לפני  'אלוקינו'  לומר  מקדימים  תמיד 
אבותינו', וכן 'מלכנו – מלך אבותינו, גואלנו – 

גואל אבותינו'.
מאיר  השירה,  את  ישראל  בני  אמרו  כך  אכן 

האור החיים הקדוש את עינינו:
מכן  ולאחר  ואנווהו',  ק-לי  'זה  לומר  הקדימו 

'אלוקי אבי וארוממנהו'.

מי ימלל גבורות ה'
ר  מֹכָה נֶאְדָּ אֵלִם ה' מִי כָּ מִי כָמֹכָה בָּ

ה פֶלֶא: (טו יא) קֹּדֶשׁ נוֹרָא תְהִלּתֹ עֹשֵׂ בַּ
הים  בשירת  מזכירים  יום  ובכל  בתפילה 
תהילות  השבוע, 'נורא  בפרשת  המופיעה 

עושה פלא'.
מלוא  אשר  יתברך,  מה'  לירא  צריך  בוודאי 
כל  את  ורואה  מביט  והוא  כבודו,  הארץ  כל 
יסודי  בהלכות  הרמב"ם  וכלשון  מעשינו, 
ה'  במעשי  מתבונן  אדם  שכאשר  התורה, 
לאחוריו  נרתע  הוא  "מיד  הנפלאים  וברואיו 
ויודע שהוא בריה קטנה שפלה אפלה,  ויפחד 
עומדת בדעת קלה מעוטה לפני תמים דעות".

לומר  בבואנו  מיוחדת  יראה  יש  האם  אך 
 – 'נורא  מהלשון  שמשמע  כפי  ה',  תהילות 

תהילות'.
מה  יש  בוודאי  הקדוש,  החיים  האור  אומר 

לפחד.
כך  שעשה  ה'  את  ונהלל  שנשבח  כמה  הרי 
הרבה  עמוקים  רבדים  יש  תמיד  כך,  ועשה 

יותר שאין לנו מושג בהם.
עשיר  על  ולומר  לשבח  יש  טעם  איזה 
ברווח  ובצל  לחם  בבית  לו  שיש  כרוטשילד 

רב, ואפילו עצים להסקה בהרחבה גדולה…
ממש כך והרבה יותר: נורא תהילות. מפחדים 
ומדוע: עושה  ה'.  תהילות  לומר  אנו 



ה˘ר ˘ל רוסיה וה˘ר 
˘ל מˆרים

קדישא  הסבא  של  פטירתו  אחרי  רק 
בער  יששכר  רבי  הקדוש  הרב  מראדושיץ, 
את  נחמן,  ר‘  שלו,  המשמש  סיפר  זיע“א, 
בעיניו  ראה  הוא  אותו  המצמרר  הסיפור 
ממש. במשך כל ימי חייו של הסבא קדישא 
היה ר‘ נחמן מוזהר ועומד שלא לספר את מה 
שקרה באותו לילה בקודש פנימה, ’כי בנפשו 
הדבר‘, אבל אחרי פטירתו הוא הרשה לעצמו 
לומר  אפשר  עליו  אשר  הסיפור  את  לספר 

בצדק ’סיפור שלא מהעולם הזה‘.
נחמן,  לר‘  קדישא  הסבא  קרא  אחד  ערב 
המשמש שלו, וביקש ממנו לארגן את הבית 
כל  את  היטב  לסגור  מאוד:  מיוחדת  בצורה 
כל  את  ולנקות  לטאטא  והחלונות,  הדלתות 
הבית, לפרוס על השולחנות מפות מפוארות, 
נרות  עם  מיוחדים  פמוטים  עליהם  ולהניח 
גדולים. הבית היה נראה חגיגי מאד, תחושה 

של חג, פאר והדר בצורה יוצאת מהכלל. 
לו  אמר  הכל,  את  להכין  סיים  נחמן  כשר‘ 
כאן  ישאר  ולא  לביתו  שילך  קדישא  הסבא 
להציץ  יעז  שלא  ובוודאי  לרגע.  לא  אפילו 
מחר  שם.  קורה  מה  ולראות  הבית  תוך  אל 
בבוקר, אמר לו הסבא קדישא, תחזור לכאן 

ותסדר את הבית בחזרה.
הוא  האלו  האזהרות  את  שמע  נחמן  כשר‘ 
שגרתי.  לא  משהו  להיות  הולך  שכאן  הבין 
מי  יודע  מי  נכבד,  אורח  איזה  להגיע  הולך 
כל  נדיר  דבר  לפספס  יכול  הוא  ואיך  הוא. 
כך. הוא החליט שהוא יעשה את עצמו הולך 
וינסה  יחזור  הוא  דקות  כמה  ואחרי  לביתו, 
בכל זאת למצוא דרך כלשהיא להציץ לבית. 
הוא הרי מכיר את מבואות הבית והוא כבר 

ימצא דרך איך לעקוב מה כאן הולך להיות.
כמה  אחרי  ואז  הלך  הוא  עשה.  הוא  וכך 
דקות הוא חוזר, מנסה למצוא מקום שממנו 
כמה  אחרי  הבית.  תוך  אל  להציץ  יוכל  הוא 
להציץ  אפשרות  שיש  ראה  הוא  סיבובים 
בחור של המנעול, הוא מציץ! ונופל מתעלף 
איש  ואין  הרצפה  על  שוכב  הוא  אחורנית! 
שם על לב. בשעות לילה, אף אחד לא היה 

מסתובב שם, והוא שוכב על הרצפה.
בעצמו  הוא  הרגיש:  כן  קדישא  הסבא  אבל 
התכופף  החוצה,  אליו  ורץ  הדלת  את  פתח 
הימים  באותם  אותו.  לעורר  והתחיל  אליו 
היה מקובל לשפשף עם יין את מי שהתעלף, 
והסבא קדישא רץ והביא בקבוק יין ושפשף 
אותו היטב עד שרוחו חזרה לו. הסבא קדישא 
לא האריך אתו בדיבור. הוא רק אמר לו: הרי 
הזהרתי אותך שלא תהיה כאן ובוודאי שלא 
תביט פנימה, כעת תחזור מיד לביתך עד אור 

הבוקר. 
למחרת בבוקר, כאשר הגיע ר‘ נחמן המשמש 
אל הבית של הסבא קדישא שאל אותו הסבא 

קדישא: הגד נא לי, ר‘ נחמן, מה בדיוק ראית 
שכל כך הפחיד אותך עד שהתעלפת וכמעט 

פרחה נשמתך? 
ענה ר‘ נחמן: ראיתי אדם שנראה ממש כמו 
וכתר  מלכות  בגדי  לבוש  היה  הוא  מלך, 
מלכות בראשו והוא יושב ומדבר עם הרבי! 
עד  עצום  פחד  עלי  נפל  אותו  כשראיתי 

שהתעלפתי!
אני   – וראית  מאחר  קדישא:  הסבא  לו  אמר 
של  מעלה  של  השר  היה  שהוא  לך  יגלה 

מדינת רוסיה. 
גזירות  להוציא  רוצים  שהרוסים  ראיתי  אני 
ביותר.  נוראיים  דברים  היהודים,  על  רעות 
לכן הזמנתי אלי את השר של מעלה השולט 
שיבטל  אתו  ודיברתי  רוסיה,  מדינת  כל  על 
לו שאם  אמרתי  וגם  הגזירות,  כל  את  תיכף 
הוא לא יבטל את הגזירות, אני יעקור את כל 
אותה למלכות  ואמסור  מידו  רוסיה  ממלכת 

אחרת הטובה ממנה. 
אכן  והוא  דבריי  את  שמע  מעלה  של  השר 
על  רעות  גזירות  יגזור  לא  שהוא  לי  הבטיח 

בני ישראל. 
שזו  לו  תדע  לו:  ואמר  קדישא  הסבא  סיים 
גדולה עבורך אם תספר הלאה  תהיה סכנה 

את מה ששמעת וראית.
רק אחרי הסתלקות הרה“ק מראדושיץ זיע“א 
הנורא  הסיפור  את  המשמש  נחמן  ר‘  סיפר 

שאותו ראה בעיניו ממש!


פירושו  אל  אותנו  מוביל  המצמרר  הסיפור 
על  זיע“א  הקדוש  החיים‘  ה‘אור  רבינו  של 
הפסוק (שמות יד י): ’וּפַרְעֹה הִקְרִיב וַיִּשְׂאוּ בְנֵי 
יִשְׂרָאֵל אֶת עֵינֵיהֶם וְהִנֵּה מִצְרַיִם נֹסֵעַ אַחֲרֵיהֶם 
וַיִּירְאוּ מְאֹד וַיִּצְעֲקוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶל ה‘‘. שיש 
להבין, מה בני ישראל ראו כשהם נשאו את 
עיניהם? ממה הם כל כך פחדו? הם ראו את 
השר של מעלה של ארץ מצרים, ולכן הם כל 

כך פחדו!
דברי  ומביא את  פותח האור החיים הקדוש 
חז“ל במדרש: ”‘ומצרים נוסע אחריהם‘ - זה 
שר של מצרים, מצרים שמו“. והאור החיים 
ומלחמה  מלחמה  בכל  שלמעשה  מסביר 
מגיעים שרי מעלה: ”כי כן הוא הנהוג שהשר 
מצד  ולכן  בנפילתה“.  ויפול  לאומתו,  יעזור 
צריכים  ישראל  בני  היו  לא  עצמו  זה  דבר 
לפחד, אבל כאן היה חידוש מיוחד ולא רגיל:
תמיד הסדר הוא כך, השר של מעלה הולך 
ביחד עם המלך, ואילו המלך עצמו נותן לעם 
להיות לפניו והוא מגיע אחריהם, כך שתמיד 
כאן  אבל  מאחורה.  נמצא  מעלה  של  השר 
המצריים,  לפני  בא  פרעה   – הקריב  פרעה 
לפני  היה  מעלה  של  השר  גם  ממילא 
המצריים, ומכך פחדו בני ישראל, הם חשבו 
שהסיבה שהשר של מעלה בא לפניהם, זהו 
לערוך  באים  מעלה  שרי  שהמלאכים  בגלל 

איתם מלחמה. 

בני ישראל חששו אולי כעת הקב“ה שמא לא 
ורוצה  ממצרים  להוציאם  הקב“ה  עוד  חפץ 
להשיבם שמה, ולכן המלאכים באים להלחם 
איתם. מכך הם פחדו ועל כך הם צעקו לה‘ 

שיושיע אותם.
מדוע באמת הקב“ה לא מנע מהמלאך, השר 
של מעלה ממצרים להיות לפני כולם, למנוע 

את הפחד נורא לבני ישראל?
שתי  לכך  שיש  הקדוש  החיים  האור  עונה 

סיבות:
את  להרוג  רצה  הקב“ה  הראשונה:  הסיבה 
השנייה:  והסיבה  ישראל.  בני  לעיני  השר 
ויחזרו  שיפחדו  כדי  לטובה,  חשבה  ”אלהים 
כדי  לשמים,  לבם  ויקרבו  שלימה,  בתשובה 
העצום  הנס  להם  ה‘  יעשה  זה  שבאמצעות 

של קריעת ים סוף“.
ושני התירוצים הללו יחד מעבירים לנו מוסר 
לנו  שנראים  דברים  לפעמים  חשוב:  השכל 
צריכים  אנחנו  מפחידים,  דברים  כמאיימים, 
לדעת שהמטרה שלהם נועדה כדי שנתקרב 
על  לניסים,  נזכה  כך  ידי  ועל  לקב“ה  יותר 
יעשה  הקב“ה  שלמה  בתשובה  שנחזור  ידי 
לנו נסים עצומים ונפלאים. זאת ועוד, שעוד 
עבור  נועד  המפחיד  הדבר  שדווקא  יתברר 
שהלך  המצרי  השר  כמו  הגמור,  ההיפך 
לפני כולם כדי שיהרגו אותו לפני כולם, כך 
ומאיים,  כמפחיד  לנו  שנראה  מה  כל  דווקא 
אם נחזור בתשובה שלמה, הדבר עצמו יהיה 

תחילת הישועה.

˙פילה בכל יום על הפרנסה
 – משהו  לך  כשחסר  אותנו:  מלמד  הקב“ה 
עבור  היא  שחסר  הסיבה  לפעמים  תתפלל. 

זה, כדי שתתפלל!
פעולה  כל  עושים  בכך,  מתבוננים  כשלא 
ומאמצים,  רבות  השתדלויות  אפשרית, 

ושוכחים את העיקר, תפילה!
על הנחש שהתקלל ’עפר תאכל כל ימי חייך‘, 
כתוב בגמרא ביומא (עה.), תניא, אמר רבי יוסי 
בוא וראה שלא כמדת הקב“ה מדת בשר ודם, 
עמו  יורד  חבירו  את  מקניט  ודם  בשר  מדת 
כן, קלל את הנחש  אינו  לחייו, אבל הקב“ה 
עולה לגג מזונותיו עמו, יורד למטה מזונותיו 
תרע“ד)  (ויקרא  משמואל‘  ’שם  ובספר  עמו. 
הביא בשם הרה“ק רבי יצחק מווארקא זיע“א 
שהקשה, דאם כן מה קללה יש בזה לנחש. 
ותירץ, שנענש שניתנו לו מזונותיו בכל מקום 
שהוא כדי שלא יבוא לשאת עיניו השמימה, 
כי כל הנבראים נבראו באופן זה שיחסר להם 
ונדחה  לשמים  עיניהם  שישאו  כדי  צרכם 

הנחש מזה. 
איפה  תאכל  קח,  ביותר,  הגדול  העונש  זהו 
תבוא  ואל  רוצה  שאתה  ומה  רוצה  שאתה 
לבקש. בן המלך, מקבל מהמלך כל יום ויום 
את מזונו. רוצים לראות אותך, שמחים איתך, 
מחכים לך. הקב“ה נותן את המן לבני ישראל 

ספיר ויהלום
פניני מוסר ויר‡˙ ˘מים בפר˘ה

◄ ◄ ◄



פניני ‡ור החיים

◄ המ˘ך מעמו„  ‡' ואומר ’ולקטו ממנו דבר יום ביומו‘. 
אמר על כך רבי שמעון בן יוחאי (יומא עו.): משל 
בן  לו  שיש  ודם  בשר  למלך  דומה,  הדבר  למה 
אחד, פסק לו מזונותיו פעם אחת בשנה, ולא היה 
מקביל פני אביו אלא פעם אחת בשנה. עמד ופסק 
יום.  יום, והיה מקביל פני אביו כל  מזונותיו בכל 
אף ישראל, מי שיש לו ארבעה וחמשה בנים היה 
דואג ואומר, שמא לא ירד מן למחר ונמצאו כולן 
מתים ברעב, נמצאו כולן מכוונים את לבם לאביהן 

שבשמים.
זה  זיע“א,  הקדוש  החיים‘  ה‘אור  רבינו  מבאר 
בכוונה כך. לא משכורת חודשית. לא כיכר שבועית 
גדולה. ויצאו ולקטו – דבר יום ביומו. תבוא כל יום, 
תתפלל, תבקש מה‘, והוא יתברך שומע תפילת כל 

פה עמו ישראל ברחמים.
לכן אמר ה‘ ’דבר יום ביומו - למען אנסנו‘, כלומר, 
הסיבה שהמן יורד לצורך אותו היום ולא נתן להם 
ה‘ בפעם אחת לזמן הרבה, הוא לניסיון, לראות אם 
לא ידאגו ולא יתאוננו, אלא יהיו בטוחים בהקב“ה, 
שעל ידי שישימו מבטחם בה‘ ויתפללו אליו, יהיו 

סמוכים שלא ישארו בלי מזונות.


הרה“ק בעל ’מגלה עמוקות‘ זיע“א הודיע פעם אחת 
לראשי הקהילה בעירו קראקא שבדעתו לעזוב את 
עמו,  הכמוסים  טעמים  מכמה  בעירו  הרבנות  כס 
וכמובן שהודעה פתאומית כזאת פגעה בהם כרעם 
ביום בהיר, והרבו להשתדל ולהפציר בו שיחזור בו 
מהחלטתו, אולם כל ההשתדלויות לא הועילו והוא 

בשלו נשאר, שרוצה לעזוב את העיר. 
נתייאשו  כמעט  שכבר  אחרי  להפתעתם  והנה 
המגלה  להם  הודיע  לפתע  עוד,  בו  מלהפציר 
נשאר,  כן  שהוא  לבסוף  שהחליט  עמוקות 
כל  את  שהנה  מאוד,  בעיניהם  לפלא  היה  והדבר 
ולפתע  הסף  על  דחה  אצלו  שעשו  ההשתדלויות 

הוא חוזר בו ללא שום סיבה הנראית לעין. 
הסביר להם ה‘מגלה עמוקות‘, שאכן היו לו טעמים 
שמחמתם רצה לעזוב העיר, אך הנה אחרי שכבר 
זימן ה‘ לידו מעשה שמחמת זה שינה  החליט כן 

את דעתו. וזהו סיפור המעשה: 
באו אליו שני אנשים לדין תורה. אחד מהם היה 
גדול  חכם  תלמיד  היה  והשני  העיר,  מעשירי 
של  מנהגו  התובע.  היה  והגביר  בעיר.  שהתגורר 
לשוק  הולך  היה  שלפרנסתו  היה  חכם  התלמיד 
כל יום לכמה שעות ומוכר קצת סחורה שיספיק 
לביהמ“ד  חוזר  היה  ואח“כ  היום,  להוצאות  לו 
והוגה בתורה עד אמצע הלילה. והנה העשיר הזה 
בראותו כן נתעורר לבו לחשוב שאין זה נאה וכבוד 
להתלמיד חכם הזה שיעסוק בשוק במסחר, וניגש 
אליו והעיר לו על כך, והסכימו ביניהם שהתלמיד 
להגות בתורה בביהמ“ד  כולו  היום  כל  ישב  חכם 
והגביר הזה ישלם לו כל הוצאותיו. ואכן התלמיד 
חכם הפסיק למכור בשוק וישב כל היום באהלה 

של תורה. 
שהתלמיד  הבחין  שהעשיר  ימים  כמה  זה  אולם 
ובפנותו  במסחר,  לעסוק  שוב  התחיל  הלז  חכם 
לו שהוא  ענה  על הפרת ההסכם,  לו  והעיר  אליו 
לזה  הסכים  לא  הגביר  אולם  מההסכם.  בו  חוזר 
שכבר  אחרי  להתחרט  לו  אפשר  אי  שכבר  וטען 

הסכימו. ועל זה באו לדין. 
המשיך המגלה עמוקות לספר לשומעיו, שדבר זה 
למה  חכם  התלמיד  על  בעיניו  גדולה  תימה  היה 
שלו  הוא  הרווח  שכל  אחרי  מההסכם  לחזור  לו 
וזה  מפריע,  באין  היום  כל  בתורה  להגות  שיוכל 
לא  וטעם למה  ואין שום הסבר  חייו,  היה משוש 
יחפוץ בהסכם כזה, על כן פנה אל התלמיד חכם 

וביקשו שיסביר לו פשר התנהגותו. 
ענה לו התלמיד חכם, שאכן כדברי המגלה עמוקות 
לו  ירווח  שמעתה  כן,  גם  מתחילה  דעתו  היה  כן 
כעבור  אולם  מפריע.  באין  בתורה  לעסוק  ויוכל 
תקופה קצרה הרגיש שזה גורם לו להפסד בענין 
לעסוק  נצרך  היה  כאשר  עכשיו  עד  דהנה  אחר, 
במסחר לצורך פרנסתו, הנה בכל יום כאשר היה 
קם ממיטתו היה מרגיש שעליו להתפלל על מזונו 
ביוקר  למכרו  ושיוכל  בזול  סחורה  ה‘  לו  שיזמין 
ושיזדמנו לו קונים מיד ולא יצטרך להישאר בשוק 
הקשורים  ענינים  משאר  וכדומה  שעות  הרבה 
לצורך פרנסתו. ובזה היה מרגיש כל היום שהוא 
ה‘  אל  נשואות  היו  ועיניו  הבורא,  בחסדי  תלוי 
בתפילה מדי יום ביומו על כל פרט ופרט שיצליח. 
אולם מאז הסכים עם העשיר על העסק עמו, הנה 
לפתע רואה הוא ששוב אינו מרגיש את עצמו תלוי 
כל כך בחסדי הבורא עולם כאשר היה אז, בהיות 
שהעשיר נותן לו כל הוצאותיו ואין לו כל כך על 

מה להתפלל כאשר היה מתפלל אז על כל פרט. 
לו  היה  טעות  שמקח  החליט  הזה  החסרון  בגלל 
כל העסק הזה, שאף שתועלת הוא לו לענין עסק 
התורה, אולם זה מפריע לו לדביקותו בה‘ שיהיה 
מרגיש שתלוי בחסדיו ממש ושיהיו עיניו נשואות 
אליו בתמידות, ועל כן אינו יכול להמשיך באופן 

הזה. 
שעכשיו  לשומעיו,  ואמר  עמוקות  המגלה  סיים 
נוכח לדעת שהזמין לו ה‘ מעשה זה בדיוק בשעה 
הזאת שהוא כדי לחבב את העיר עליו, שבזה הוא 
רואה שישנם אנשים צדיקים וחשובים כאלו בעיר 
הזאת שעד עתה לא ידע עליהם וממילא שוב אינו 
רוצה לעזוב את העיר והודיע להם שהוא ממשיך 
לשבת על כסא הרבנות בלב שלם (’תפארת למשה‘ 

פרשת בשלח).


הרה“ק ’רב ייבי‘ מאוסטראה זיע“א מביא (תהלים יג) 
מה ששמע מרבינו אור שבעת הימים ה‘בעל שם 
טוב‘ הקדוש זיע“א: שיש זכייה לעני שבכל יום יש 
לו רשות לדבר לפני מלך מלכי המלכים הקב“ה, 
כי העשיר נותן לו ה‘ יתברך בפעם אחת עשירות 
לגשת  צריך  ואינו  חייו,  ימי  כל  די  שיהיה  הרבה 
לבקש בכל יום מזונות מאת ה‘ יתברך, רק אם הוא 
צדיק הרבה ויש לו שכל שגם כשיש לו מזונות, אם 
חס ושלום לא יתן ה‘ יתברך חיות בתוך מזונותיו 
לו  שיש  חולה  והראיה  כלום,  יועיל  לא  לפרנסו 
מזונות ואינו יכול לפרנס את עצמו באותן מזונות. 
אבל העני מחמת דוחקו שאין לו מה לאכול צריך 
מזונות,  יתברך  ה‘  מאת  ולבקש  לגשת  יום  בכל 
בכל  יתברך  ה‘  לפני  שמדבר  העני  שזוכה  נמצא 
יום, ועוד שהעני צריך ה‘ יתברך לזכור אותו בכל 
יום, להזמין לו פרנסתו בכל יום ויום, אבל לעשיר 
אין ה‘ יתברך צריך לזכור אותו בכל יום, כי כבר 

נתן לו בפעם אחת על כל ימי חייו.

◄ ◄ ◄

(מאוצרותיו ושיחותיו של הגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט"א)

פלא. מעשיו של ה' פלאיים ומכוסים הרבה 
מעבר להשגתנו.

לגדולתו – אין חקר!

בין בקשה לתלונה
אמֹר מַה  ה לֵּ ֶ לּנֹוּ הָעָם עַל מֹשׁ וַיִּ

ה: (טו כד) תֶּ ְ שׁ נִּ
לדבר  שמותר  דברים  שיש  יודעים  אנחנו 

ויש דברים שאסור לדבר.
שמותר  דברים  שגם  להפנים  צריך  אבל 

לדבר, צריך לדעת איך לדבר.
בצורה  אותם  תאמר  שאם  דיבורים  יש 
אך  גמור.  בסדר  זה  הראויה,  בצורה  אחת, 

אם הם ייאמרו בצורה שונה, זו עבירה.
כיצד?

'וילונו  כתוב  הקדוש:  החיים  האור  אומר 
העם על משה לאמור מה נשתה'.

מה'  ומבקש  מתפלל  והוא  צמא  אדם  אם 
נוסח  גמור.  בסדר  זה  שתיה,  לו  שיזמן 
שואל  'כדרך  בבקשות  מלא  התפילה 

חסרונו'.
הבעיה.  הייתה  וזו  בתלונות,  באו  הם  כאן 

ה'וילונו – מה נשתה'.
אתה צמא, תבקש. תתפלל. למה להתלונן? 

להתלונן זה לא טוב.
כשאנחנו צריכים משהו, נתפלל.

כי אתה שומע תפילת כל פה!

תורה מגינה ומצילה
חַר לָנוּ  עַ בְּ ֻ ה אֶל יְהוֹשׁ ֶ וַיֹּאמֶר מֹשׁ
עֲמָלֵק מָחָר  חֵם בַּ ים וְצֵא הִלָּ ִ אֲנָשׁ
ה  בְעָה וּמַטֵּ ב עַל רֹאשׁ הַגִּ אָנֹכִי נִצָּ

יָדִי: (יז ט) הָאֱלהִֹים בְּ
הים  שירת  השבוע,  בפרשת  רבים  עניינים 

פרשת המן, ועוד.
ובסוף הפרשה – מלחמת עמלק.

את מי בוחר משה רבינו להילחם בעמלק. 
יהושע,  אל  משה  התורה: ויאמר  אומרת 

בחר לנו אנשים וצא הלחם בעמלק.
מבאר האור החיים הקדוש:

עמלק  מלחמת  כי  וידע  הכיר  רבינו  משה 
מגיעה בגלל עוון ביטול תורה.

וילחם עם ישראל ברפידים – שרפו ידיהם 
מדברי תורה.

אמר משה רבינו, כנגד אויב רע כזה צריך 
נאמר  עליו  נון,  בן  יהושע  התורה.  כח  את 
תדיר  ישב  הוא  האוהל',  מתוך  ימוש  'לא 
ראוי  הוא  תורה.  ולמד  המדרש  בבית 
עליו.  ולהתגבר  בעמלק  ולהילחם  לצאת 

ואכן כך היה.
אין שמירה כתורה, אין לומדיה כישראל.



כתב רבינו (שמות יג כא): ולילה וגו‘ להאיר וגו‘. קשה 
שנה  מ‘  ב) שאמרו שכל  כ“ב  (שבת  ז“ל  דבריהם  לפי 
שהיו במדבר לא הלכו אלא לאורו שהיו רואים אפילו 
מה שבתוך הטפיח, ואין לומר כי על זמן הלילה הוא 
אומר שאין זה פשט אומרם לא הלכו אלא לאורו כי מה 
בא למעט אם לא שנא‘ אור השמש ביום ואם כן הלילה 
יאיר כיום שלא היו צריכין לשמש שהוצרך  למה לא 
לעמוד אש להאיר להם. ולהבין הענין יש לדקדק עוד 
אומרו ללכת יומם ולילה למה לא הספיק טעם להאיר 

להם שהוצרך לומר ללכת וגו‘:
יתברך  אורו  זז  שלא  לעולם  היא  הדברים  כוונת  אכן 
שכתבנו  ז“ל  חכמינו  כמאמר  תמיד  ישראל  ממחנה 
בסמוך אלא שיש לדעת כי האור הקדוש הלזה לא היה 
מתפשט חוץ ממחנה ישראל אלא דוקא במושבותם. 
ויש טעם בדבר ומה גם במדבר הרע שהוא מדור של 
כידוע בדברי  כי שם הרגיעה הקליפה  מחנה טומאה 
ישראל  היו  לא  שכן  וכיון  קכו.)  ח“א  (זהר  הקדושים 
אבל  במחניהם  אלא  העליון  מהאור  ליהנות  יכולים 
חוץ למחניהם לילה יחשיך כסדר העולם. והנה אם לא 
היו ישראל הולכים בלילה כשיחפוץ ה‘ ללכת לא היו 
צריכין לאור עמוד האש כי לכל בני ישראל היה אור 
הוצרכו  בלילה  הליכתם  לסיבת  אלא  במושבותם  ה‘ 
להכיר  ישראל  למחנה  חוץ  למרחוק  להאיר  לעמוד 
להאיר  אומרו  והוא  למחניהם,  חוץ  בו  שילכו  מקום 
פירוש  ולילה  יומם  ללכת  הוא  זה  אור  וטעם  להם, 
היו  עליהם  הנוצץ  ה‘  אור  מלבד  שביום  כשם  בשוה 
רואים אור למרחוק באור השמש המאיר לעולם כולו 

כמו כן היו רואים בלילה באמצעות עמוד האש. 
לילה  למחניהם  שחוץ  רבינו  שכתב  מה  פי  על  והנה 
היה מחשיך כסדר העולם. כתב בדברי יואל (כט שבט) 
לתרץ לפי זה מה שאמרו במשנה (ברכות ב.) מאימתי 
נכנסים  שהכהנים  משעה  בערבין,  שמע  את  קורין 

לאכול בתרומתן.
שלכאורה יש להבין מדוע אמר לשון ’נכנסין‘ שנראה 

כמיותר, שהיה יכול לומר משעה שהכוהנים ’אוכלין‘.

דמלאכת  (ברייתא  במדרש  מה שאמרו  פי  על  ומתרץ, 
כל ארבעים  אומר,  יוחי  בן  רבי שמעון  פי“ד):  המשכן 
לא  מהם  אחד  נצרך  לא  במדבר,  ישראל  שהיו  שנה 
לאור החמה ביום ולא לאור הלבנה בלילה, אלא האדים 
היו יודעים ששקעה החמה הלבין היו יודעים שזרחה 
החמה. ומדברי המדרש נראה, שלא היו השמש והירח 
ששקעה  יודעים  והיו  לעבים,  מבעד  כך  כל  נראים 
עמוד  מאור  מאירים  העבים  שראו  ממה  רק  החמה 

האש.
אכן, לפי זה נמצא שהן ביום והן בלילה היה מואר להם 
בזמן שקיעת החמה,  צבעו  רק שנשתנה  הענן,  בתוך 
ולפי זה צריך להבין היאך היו יודעים מתי הוא זמן צאת 

הכוכבים במכוון. 
הענן  בתוך  שאכן  רבינו,  דברי  פי  על  זאת  ומיישב 
זמן צאת הכוכבים במכוון, אך כשיצאו חוץ  ידעו  לא 
היה מחשיך  זה בבירור, ששם  זמן  נראה  היה  לעבים 
הוא  מתי  להבחין  צריכים  היו  וכאשר  העולם,  כסדר 
הזמן המדויק של צאת הכוכבים היו יוצאים חוץ לענן, 
ומטעם זה הוצרך התנא לכתוב שהיו הכהנים נכנסין, 
לעננים  מחוץ  לצאת  צריכים  היו  המדבר  כיון שבזמן 
לראות הזמן המדויק, וכשנכנסו ידעו כולם שזהו זמן 

צאת הכוכבים. 
אמנם קשה על זה, שהרי אמרו חז“ל (מכילתא דרשב“י 
שמות יג כב): דבר אחר, ’לא ימיש‘ (שמות יג כב), וכי 
מי נצרך לעמוד ענן ומי נצרך לעמוד אש, אלא ליתן 

הפרש לזבים ולזבות וכו‘ שהיו ביניהן.
למטה)  ואחד  ד“ה  המכילתא,  (על  המשנה  ובמרכבת 
מחוץ  יוצאים  היו  הטמאים  כל  זה, שהלא  על  הקשה 

למחנה, ולשם הרי לא היה הענן נמשך, 
כמו שכתב רש“י (עירובין נה: ד“ה אלא 
לאחוריהן) שכל הצריך ליפנות היה יוצא 
חוץ לענן. וכיון שהיו יוצאים חוץ לענן 

היו יכולים לראות זמן צאת הכוכבים.
ותירץ, שרק הענן שלמעלה מהם הוא 
מהענן,  שיצא  מי  כל  על  גם  נמשך 

השמים  באותו  להבחין  יכולים  היו  לא  כך  ומשום 
כראוי, אך שאר העננים שבצדדים לא היו קיימים מחוץ 

למחנה.
שכל  לשונו:  וזה  ה)  יב  (לעיל  בחיי  רבינו  כתב  וכן 
מכסה  הענן  היה  במדבר  ישראל  שהיו  שנה  ארבעים 
אותם ביום ועמוד האש לילה, ולא ראו בכולם שמש 
ביום ולא ירח בלילה. ומהיכן היו קובעים חדשים, על 
פי ראיית הלבנה, הלא הענן מכסהו. אלא בודאי עיקר 

המצוה בכתוב על פי החשבון.
 (26 עמ‘  (גליברסון,  עזרי  ה‘  בקונטרס  הוכיח  זה  ומכל 
שהענן היה מכסה אותם לגמרי, ולא היו יכולים לראות 

כלום מאותות השמים.
מאידך כתב החזון איש (או“ח סי‘ קמ אות ג) על דברי 
הראיה,  פי  על  מקדשין  היו  שלא  שכתב  בחיי  רבינו 
שכוונתו היא שאין מעידין על פי הראיה דרך העבים 
ומה  כד.).  (ר“ה  בגמרא  כמו שאמרו  העששיות,  ודרך 
שכתב שלא ראו השמש והירח, היינו ראיה בלא מסך 

מבדיל.
תלוי  וזה  למעלה,  ענן  כלל  שהיה  ברור  זה  אין  אכן 
בשו“ת  שכתב  כמו  במדרש,  התנאים  במחלוקת 
תלוי  שהוא  קצג),  סי‘  חיים  אורח  (גרינוולד,  יוסף  ויען 
במחלוקת התנאים במדרש (ילקוט שמעוני ) כמה עננים 
אחד  היה  ודאי  ולשיטתו  היו,  שבעה  אומר  אחד  היו, 
מלמעלה גם כן. רבי יאשיה אומר ארבעה, ומפרש הזית 
רענן, דהיינו לארבע רוחות, ואותו של מעלה לא היה 
אלא על המשכן. רבי אומר, שנים. ופירש בזית רענן, 

אחד מלפניהם ואחד על המשכן.
אמנם כתב בדרך אפשר, שאף לשיטה הסוברת שהיו 
ז‘ עננים, הענן של מעלה לא היה אלא בשעת נסיעתן 
כמשמעות  חנייתן,  בשעת  לא  אבל 
(במדבר י לד)  הפסוק בפרשת בהעלותך 
’וענן ה‘ עליהם יומם בנסעם מן המחנה‘.

לט)  קה  (תהלים  והמצודות  הרד“ק  אכן 
הענן  היה  הליכתן  שבשעת  פירשו, 

לפניהם, ובשעת חנייתן היה עליהם.

‡ור הי˘ועו˙
מכ˙בי הלומ„ים

בזכו˙ לימו„ "‡ור החיים" – זר˜ ‡˙ הכלי הטמ‡ מר˘ו˙ו
בין השורות של ספר "אמרות טהורות" מסתתר סיפור מעורר השראה, בו אחד מהנוכחים שהאזין לדבריו של האדמו"ר, אשר שיתף בתובנותיו על דברי חמיו, האדמו"ר 
מסקווירא זצ"ל, זכה לשינוי פנימי עמוק. האדמו"ר תיאר את כוחו של ספר "אור החיים הקדוש", שהשפעתו איננה רק בתוכן הלימוד, אלא במדרגת קדושה שהוא משפיע 
על הלומד, עד שהוא מבין בעצמו את הצורך להשליך את כל מה שנוגע לטומאה – כלים, מחשבות, או השפעות רעות – מבלי שיאמרו לו דבר. דומה כי השפעת הספר 

חודרת לנפש, מרוממת אותה ומובילה אותה בדרכים של טהרה והארה.
הסיפור שמסופר, הוא של אדם ששמע את דברי האדמו"ר, ולאחר מכן החל לקבוע לימוד קבוע בספר "אור החיים הקדוש". לא עברו ימים רבים, והאדם הזה מצא את 

עצמו עומד בקיום מצוות ברמה חדשה, בין השאר, קיים את מצוות ביעור חמץ, פעולה שמסמלת את היכולת להפרד מהישן, מהלא טהור, ולהיות פתוח לחדש ולטהור.
העוצמה שבספר "אור החיים הקדוש" אינה רק בתובנותיו הרוחניות המעמיקות, אלא בכוחה הבלתי מורגש להדריך את האדם לעשייה המתקנת אותו מבפנים. לא צריך 
להנחות אותו במילים או בהוראות ישירות. ספר זה פועל על הלב, מורה לו את הדרך ומנחה אותו להשליך מכלי טמא. הוא מוביל את האדם למקום של תיקון פנימי, שולי 

יותר לעיתים, אך לא פחות חשוב – תיקון שמתחיל בשקט, בלב פנימה.
סיפור נוסף שמסופר הוא על רבי חיים דוד דוקטור, אדם שהיה רחוק מהשיטה של שלומי אמונה ישראל. הרה"ק רבי דוד מלעלוב, שביקש תיקונו, הביאו לפני הרה"ק 
מלובלין זי"ע, ושם קרה השינוי הגדול – רבי חיים דוד הפך לעובד ה' אמיתי ובלתי נלאה. כשנפגש עם התפארת שלמה בסוף ימיו, כשראה אותו שוכב על ארץ, בוכה ביגון 
גדול, הבין התפארת שלמה כי הוא בוכה על השנים בהן לא הלך בדרך האמת. אך רבי חיים דוד דוקטור, שהיה מושרש בלימוד "אור החיים הקדוש", השיב לו בביטחון 

מלא: "אל תאמר כך, איני מוותר על יום אחד מהימים הראשונים. בזכות לימוד "אור החיים" בעל פה, כל עוונותי הפכו לזכויות".
סיפור זה מעורר את הלב בהבנת העומק שבחיבור לשיעור תורה אמיתי, כזה שמפנה את הדרך בכל תחום, ומביא את האדם למקום של שלמות פנימית וקדושה. כך גם 
האדמו"ר מרחמסטריווקא זצ"ל, שהסביר כי בזמננו, שבו לא תמיד יש ביכולתנו לעסוק בתעניות וסיגופים כדי לתקן את חטאות הנעורים, יש דרך נפלאה לתקן את הנפש 
– על ידי התחזקות בלימוד "אור החיים הקדוש". לימוד זה זוכה לזכך את הנפש ולהביא לרמה רוחנית גבוהה, כפי שמסופר בשם הרה"ק מרוז'ין, שלימוד הלשון של הזוהר 

מסוגל להכשיר את הנשמה. ובזמן שהרה"ק מהוסיאטין היה פותח את שולחנו – לא היה עושה זאת לפני שסיים את לימוד "אור החיים" על הפרשה.
העוצמה הפנימית שבספר "אור החיים הקדוש" לא רק עיצבה את החיים של כל אחד מהשומעים את דבריו, אלא גם הניעה אותם לשינוי אמיתי. כל חטא, כל מכשול, 
נהפך לזכות, והאדם מרגיש כי כל צעד שהוא עושה הוא צעד לקראת קדושה. ספר זה שינה את פני הדור, והוא עומד כסמל לקדושה פנימית, שופעת שפע רוחני לכל 

יהודי באשר הוא.

מחוברים לחיים
ל˘מיע˙ ˘יעורים ו„ר˘ו˙

חיי‚ו: 03-617-1077

מ˙יב˙‡ ‡ור החיים

כ˙בו לנו
m028039999@gmail.com ˙למייל המערכ

‡ו לפ˜ס 02-5385689
‡ו ב'נ„רים פלוס' - ב‡ר י˘ר‡ל

‚ם ‡˙ם זכי˙ם לי˘ועה
בזכו˙ רבנו ה‡ור החיים ה˜„ו˘?



אמירת השירה בשמחה
למדרגה  ממדרגה  ממצרים,  ישראל  בני  יציאת  מהלך 
שלטונו  כח  את  יתברך  ה‘  הראה  ומכה  מכה  בכל  היה. 
בכל כוחות הטבע, ולאחר שנודעה גבורתו בכל הארץ, 
סגולה.  לעם  לו  להיות  עבדים  מבית  בניו  את  הוציא 
ואחר פרשת בא שבה יצאו ישראל ממצרים, באים אנו 
ואז  ישראל,  בני  לפני  הים  נקרע  בה  בשלח,  לפרשת 

אמרו שירה בשמחה רבה. 
הים  שירת  את  לומר  התפילה  מסדרי  לנו  תיקנו  וכבר 
כפי  בשמחה,  לאומרה  היא  נפלאה  וסגולה  יום,  בכל 
ישראל  בארץ  התלויות  (מצוות  חרדים  ספר  בעל  שכתב 
יום לאומרה  בכל  הים שאומרים  "יכוון בשירת  ז):  פרק 

ממצרים,  יצא  שעה  אותה  כאלו  רבה,  ובשמחה  בקול 
סוף,  ישראל מים  'ויסע משה את  שהרי אמרו במדרש 
שהסיעם מעונותיהם שנמחלו על ידי השירה שאמרו, 
שכל מי שנעשה לו נס ואומר שירה מוחלין לו על כל 

עונותיו'".
וכן כתב בספר סדר היום (כוונת ברוך שאמר ופסוקי דזמרה 
וציין  י"ז).  ס"ק  נ"א  (סימן  ברורה  במשנה  ונפסק  וקדיש), 

למקורו בדברי הזוהר הקדוש בפרשתנו (ח"ב דף נד:).
זו,  בשבת  וכמה  כמה  אחת  על  יום,  בכל  הוא  כך  אם 
הקריאה  בה  אשר  שירה',  'שבת  כל  בפי  הנקראת 
מעוררת את הזמן, ודאי יש להתעורר לומר את השירה 
בשמחה רבה, כדי שנזכה כי אם נגזר על אי מי לילך מן 

הארץ הזאת, יהיו אלו הגויים ולא היהודים.

ברייתא דרבי ישמעאל ראה
נקדים תחילה מדרש פליאה המובא בכמה מן הספרים 
ובספר  בפרשתנו  ישועה  ועטרת  משה  ישמח  (ראה  הקדושים 
ג)  קיד  (תהלים  הפסוק  על  חז"ל  אמרו  שם  מרדכי),  מאמר 

ישמעאל  דרבי  ברייתא  ראה,  "מה  ויַּנָֹס",  ראָהָ  "היַּםָ 
ראה".

דרבי  ברייתא  איזו  מפליאים,  הדברים  כי  יובן  ומאליו 
ישמעאל ראה הים עד שנס מפניה, האם ראה את אחת 
דבר  איזה  או  ישמעאל,  דרבי  המכילתא  מן  הברייתות 
רבי  ענין  ומה  ישמעאל,  רבי  שאמר  אגדה  או  הלכה 

ישמעאל לקריעת הים.

כלום הטביעו בני מבניך
מובאת  רמ"א)  (רמז  בפרשתנו  שמעוני  בילקוט  והנה, 

דרשת חז"ל מופלאה, אשר תוכן דבריה כך הוא:
בשעה שביקש הקדוש ברוך הוא להטביע את המצרים 
ואמר:  יתברך  לפניו  מצרים  של  שר  עמד  סוף,  בים 
"רבונו של עולם, צדיק וישר אתה ואין לפניך עוולה ולא 
משוא פנים ולא מקח שוחד, למה אתה רוצה להטביע 
וכי  כלומר,  מבניך".  בני  הטביעו  כלום  המצרים,  את 
ונתונים  בניו של שר מצרים  הטביעו המצרים - שהם 
תחת ממשלתו, את בני ישראל - אשר אין עליהם שליט 

ומושל, רק לה' לבדו המלוכה עליהם.
"אם  ואמר:  בטענתו  מעלה  של  מצרים  שר  המשיך 
משום שהשתעבדו המצרים בישראל בעבודת פרך, הרי 
כבר נטלו שכרם בביזת מצרים, כלי כסף וזהב ושמלות, 

אך מפני מה יתחייבו המצרים מיתה".

בית דין של מעלה
הפמליא  כל  את  הוא  ברוך  הקדוש  כינס  שעה  באותה 
של מעלה, וביקש מהם לדון כביכול בינו ובין השר של 

מצרים.
לצורך הדין, העמיד הקדוש ברוך הוא דברים על דיוקם, 

למן תחילת המעשה.
בתחילה שרר רעב במצרים, והעמיד ה‘ להם את יוסף 
הצדיק אשר בחכמתו מילט אותם מן הרעב, והכל סרו 
למשמעתו. ולבסוף לקחו המצרים את בני ישראל עמו 
שעלתה  עד  קשה,  בעבודה  אותם  ושעבדו  יוסף  של 

צעקתם לפני ה‘ יתברך.
אז שלח ה‘ את משה ואהרן, ואמרו לפני פרעה ”כה אמר 
באותה  א).  ט  שם  א-ד;  ה  שמות  (ראה  העברים“  אלקי  ה‘ 
ומערב,  מזרח  מלכי  כל  פרעה  לפני  יושבים  היו  שעה 
היו  הכל  כי  עולם,  של  כשליטו  הרגיש  בגאוותו  והוא 

צריכים למרי חיטיא במצרים לשבור בר ולחם. 
בגודל גאוותו החל פרעה מחרף כלפי מעלה ואמר: ”מיִ 
ה‘ (שמות ה ב), הן כל מלכי הארץ שלחו לי מתנות, והוא 
מעולם לא שלח לי. הבה נבדוק בספרים ונראה אם יש 

מן האלילים אשר שמו כן“. בדק בספרים - ולא מצא.
וארץ,  שמים  בורא  הוא  ה‘  ”הן  ואהרן,  משה  לו  אמרו 
ומוריד  הרוח  משיב  אמו,  במעי  העובר  את  הצר  והוא 
ומחיה  ממית  אילנות,  ומצמיח  טללים  מפריח  הגשם, 

נפש כל חי אשר כולם בידו“.
אני  הרי  סחים,  אתם  מה  יודע  ”איני  פרעה:  להם  אמר 
בראתי את עצמי ואת הנילוס, לי יאורי ואני עשיתיני“ 
אל  פנה  הנאצה  לדברי  וכהמשך  ג).  כט  יחזקאל  (ראה 

המלכים שישבו סביבו ושאלם: ”האם שמעתם דבר מה 
על האלקים אשר הם מדברים עליו“. 

בן חכמים  זה  כי אלקים  ”אכן שמענו  השיבו המלכים: 
הוא, בן מלכי קדם“ (ראה ישעיהו יט יא).

אך גם אחר כל זאת כפר פרעה ואמר (שם) ”לא ידעתי 
את ה‘“.

אם כן, מאחר וכפר פרעה בה‘ יתברך, שילח בו ה‘ עשר 
וגם אלו לא הועילו והמשיך פרעה לשעבד את  מכות, 
את  הוא  ברוך  הקדוש  לו  שהודיע  עד  מקום,  של  בניו 
כוחו וגבורתו והוכרח לשלחם בעל כרחו. והנה עכשיו 
לשעבוד  להחזירם  כדי  ישראל  בני  אחרי  הוא  רודף 

תחתיו, וכי אין זה מן המידה שיטבע בים.
אמרו פמליא של מעלה לפני הקדוש ברוך הוא: ”הדין 

עמך, ועשה בו מה שליבך חפץ“.

במידת הרחמים
של  ”רבונו  ואמר:  מצרים  של  שר  ענה  שעה  באותה 
עולם, יודע אני בעצמי כי המצרים חייבים בדינם, אולם 
בתחילה  הרחמים“.  במידת  אותם  תדון  כי  אני  מבקש 
משנסתתמו  עתה  אך  להם,  ראוי  העונש  אין  כי  טען 

טענותיו בדין החל לבקש רחמים.
באותה שעה לקח המלאך גבריאל לבנה של טיט ועמד 
הללו  עולם,  של  ”רבונו  ואמר:  הוא  ברוך  הקדוש  לפני 

שעבדו את בניך בלבנים ובטיט, וכי ראויים הם למידת 
הרחמים“.

מיד חזר הקדוש ברוך הוא וישב על כסא דין, ונגזר דינם 
של המצרים לטבוע בים. ועל אותו הזמן נאמר (שמות יד 

לא) ”ויַּרַאְ ישְִׂראָלֵ אתֶ היַּדָ הגַּדְֹלהָ“.

שקר בעולם האמת
ודברי המדרש מפליאים ביותר. 

שלא  לטעון  כך,  כל  פניו  המצרים  שר  העיז  הכיצד 
הטביעו המצרים את בני ישראל, וכל מה שעשו הוא רק 
לשעבדם, אשר את זה שילמו כבר ברכוש הגדול שנטלו 
מידת  את  וביקש  שהוסיף  אלא  בלבד  זו  ולא  מאיתם. 
וחוצפה  שקר  דברי  והלא  לעזרתו.  שתבוא  הרחמים 
המה, ומקרא מלא דיבר הכתוב (שמות א כב), ”ויַצְוַ פּרַעְֹה 
ְליִכהֻוּ“. והרי  לכְלָ עמַּוֹ לאֵמֹר כּלָ הבַּןֵ היַּלִּוֹד היַאְֹרהָ תּשַׁ

עולם האמת הוא, ואין לשקר מקום שם. 

לא  הוא  ברוך  הקדוש  גם  כי  היא,  כפולה  והתמיהה 
הוכיחו על פניו כי שקר ענה בטענתו, אלא אמר לו כי 
ומפני  בעיקר.  שכפר  שום  על  לעונש  פרעה  הוא  ראוי 
דובר,  הוא  שקר  כי  הוא  ברוך  הקדוש  לו  אמר  לא  מה 
ביאור,  ישראל  תינוקות  את  המצרים  הטביעו  ובוודאי 
תינוקות  בדם  עצמו  רוחץ  היה  באכזריותו  ופרעה 

ישראל אשר שחט בעצת הרופאים.

אמירת שירה באבוד רשעים
ובהקדם  עצומה.  קושיא  כאן  להוסיף  יש  כן,  על  יתר 
מקראקא,  העשיל  ר'  הרבי  מאת  נפלא  ביאור  נביא 

כמובא בספר חנוכת התורה בפרשתנו (אות ע"א).

דכתיב  מאי  יוחנן,  רבי  "ואמר  י:):  (מגילה  בגמרא  איתא 
בקשו   - הלילה'  כל  זה  אל  זה  קרב  'ולא  כ)  יד  (שמות 

הוא,  ברוך  הקדוש  אמר  שירה,  לומר  השרת  מלאכי 
מעשה ידי טבעו בים ואתם אומרים שירה".

ביקשו  כי  מבואר  הפסוק  מלשון  כי  להקשות,  ויש 
טביעת  ואילו  בלילה,  השירה  את  לומר  המלאכים 
רש"י  המצרים היתה רק באשמורת הבוקר כפי שכתב 
ידי טבעו', והרי לא טבעו  'מעשי  (פסוק כז), אם כן מהו 

עדיין.

חפץ  הוא  ברוך  הקדוש  אין  מה  מפני  לתמוה,  יש  עוד 
באמירת שירה במפלתן של רשעים, והרי מפורש מצינו 
ובוודאי  רנִּהָ",  ָעיִם  רשְׁ "וּבאֲַבֹד  י)  יא  (משלי  בכתובים 
שמחה גדולה היא לפני ה' יתברך שנאבדו רשעים הללו 

מן העולם.

שירת המלאכים
אלא מבאר הרבי ר‘ העשיל, על פי מה שאמרו בגמרא 
חילות סנחריב  אופן מיתתם של  כי  צה:)  (דף  בסנהדרין 
היה על ידי שגלה להם הקדוש ברוך הוא את אוזניהם 
את  לסבול  יכלו  ולא  הקודש,  חיות  שירת  את  ושמעו 

מתיקות השירה ומתו.

אם כן, גם בקריעת ים סוף ביקשו המלאכים לומר שירה 
שמיעת  ידי  שעל  כדי  וחילו,  פרעה  מפלת  קודם  עוד 
השירה ימותו כולם. על כך השיבם הקדוש ברוך הוא, 

בכוח האמונה

גיליון י"ח
בשלח תשפ"ו

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

דברי תורה מאת 
רבי מנחם מנדל
פומרנץ שליט"א

(רעוא דרעוין
פרשת בשלח תשפ"ה

ביהמ"ד באר ישראל)



כי מעשי ידיו - היינו בני ישראל, טבעו על ידי המצרים 
במים, אם כן בהנהגת מידה כנגד מידה ראויים גם הם 
ראויים  ואינם  בים,  בטביעה  כזו,  קשה  במיתה  למות 

למות מתוך שמיעת שירת המלאכים.
המלאכים  ביקשו  אכן  כי  היטב,  הכל  מיושב  ומעתה 
בים,  המצרים  שטבעו  קודם  בלילה  כבר  שירה  לומר 
מניעת  ואין  ידי',  'מעשי  הנקראים  הם  שישראל  אלא 

שמחה באבוד רשעים כלל.
עד כאן דברי ה'חנוכת התורה'.

זה תגדל מדורת קושייתנו על דברי הילקוט,  אכן לפי 
היאך יתכן הדבר כי בא שרם של המצרים וטען כי לא 
השרת  למלאכי  אפילו  והרי  ישראל,  בני  את  הטביעו 
אמר הקדוש ברוך הוא כי הטעם שטבעו המצרים היה 

במידה כנגד מידה על שהטביעו את בני ישראל במים.

חסרון שירת חזקיהו
למפלת  השירה  ענין  בין  היחיד  הקשר  זה  אין  והנה, 

סנחריב בימי חזקיהו מלך יהודה.
כי הנה דבר פלא מצינו בגמרא שם בסוגיא זו (שם צד.), 
כי ביקש הקדוש ברוך הוא לעשות את חזקיהו משיח, 
ומגוג  גוג  כמלחמת  סנחריב  מלחמת  את  ולהחשיב 
שקודם ביאת הגאולה. אמרה מידת הדין לפני הקדוש 
ותשבחות  שירות  שהרבה  המלך  דוד  ”ומה  הוא:  ברוך 
כה  ניסים  לו  שנעשו  חזקיהו  משיח,  עשיתו  לא  לפניך 

גדולים ולא אמר שירה לפניך, תעשהו משיח“.
של  ”רבונו  יתברך:  ה‘  לפני  ואמרה  הארץ  פתחה  מיד 
עולם, אני אומר לך שירה במקומו של צדיק זה ותעשהו 

משיח“. ואכן כך עשתה.
אולם יצאה בת קול ואמרה כי זמן הגאולה סתום וחתום 

הוא אצלו יתברך.

זכות עצמו וזכות אחרים
והנה באמת יש להבין, מפני מה לא אמר חזקיהו שירה. 
(תורת משה פרשת  רבינו החתם סופר זיע"א  על כך כותב 

נצבים) דבר נפלא.

כי מי שניצול בזכות עצמו, ראוי לו לומר שירה לפני ה', 
אולם הניצול בזכות אבות - מה לו ולשירה.

כן  עשו  לא  הים,  על  שירה  שאמרו  ישראל  בני  ואכן 
יד לא -  (שמות  עד שזכו לזה בזכות עצמן, כמו שנאמר 
וּבנְיֵ  ֶה  ִיר מֹשׁ ישָׁ ֶה עבַדְּוֹ - אזָ  בּהַ' וּבמְֹשׁ טו א): "ויַּאֲַמיִנוּ 

ישְִׂראָלֵ". ובכח האמונה יכלו לומר שירה.
לעומת זאת, על חזקיהו אמרו חז"ל (ברכות י:) שתלו לו 
בזכות דוד המלך, והודיעו הקדוש ברוך הוא שאינו זוכה 
שירה  לומר  ראוי  היה  לא  כן  אם  עצמו,  בזכות  להגנה 

בעצמו.
שירה  לומר  הארץ  ביקשה  כי  בגמרא  אמרו  זה  ועל 
במקום חזקיהו, 'הארץ' רמז לשוכני ארץ, אלו הצדיקים 
והם הראויים  ניצול חזקיהו,  שוכני עפר אשר בזכותם 

לומר שירה.
ואכן, מי אלו שאמרו את השירה - אלו המלאכים, אשר 

בשמיעת שירתם מתו האשורים.
אלו דברי החתם סופר.

יעשו לפני כסדר הזה
'תגיד  פסח  של  בהגדה  נאה  פירוש  ראינו  זה,  בענין 
פניו  על  ה'  "'ויעבר  יז:):  (ר"ה  בגמרא  איתא  ליעקב'. 
ויקרא', אמר רבי יוחנן, אלמלא מקרא כתוב אי אפשר 
כשליח  הוא  ברוך  הקדוש  שנתעטף  מלמד  לאומרו, 
זמן  כל  לו,  אמר  תפלה.  סדר  למשה  לו  והראה  צבור, 
מוחל  ואני  הזה,  כסדר  לפני  יעשו   - חוטאין  שישראל 
להם". היינו, שאז גילה הקדוש ברוך הוא למשה את סוד 

י"ג מידות של רחמים.

הוי דומה לו
ובביאור הדבר נחלקו רבותינו המפרשים.

רבינו האלשיך הקדוש בפרשת שלח (במדבר יד כ) הביא 
די  אין  כי  הספיר',  'לבנת  הקדמון  הספר  מדברי  בזה 
בהזכרת י"ג מידות הרחמים, אלא יש לעשות כסדר הזה 
דייקא, כפי שלימדו חז"ל (שבת קלג:): "הוי דומה לו, מה 
מי  ורק  ורחום".  חנון  היה  אתה  אף   - ורחום  חנון  הוא 
שדבק במידותיו של הקדוש ברוך הוא בעשייה בפועל, 
לי"ג  הכרותה  לברית  הזוכה  הוא  בלבד,  באמירה  ולא 

מידות של רחמים שאינן שבות ריקם (ראה השנה שם).

אמירה בלא עשייה
לעומת זאת, בפירוש פנים יפות לרבינו ההפלאה זיע"א, 
אלו  דברים  הביא  זיע"א,  סופר  החתם  רבינו  של  רבו 
אך  מפרשים',  'יש  בשם  ו)  לד  (שמות  תשא  כי  בפרשת 
נוכל  איך  אשר  'א-ל',  ממידת  כדבריהם  שלא  מוכיח 
מוכח  ומזה  א-ל'.  אתה  אף  א-ל  הוא  'מה  עליה  לומר 
שאין צורך בעשייה, אלא האמירה לבדה היא הפועלת 

ישועה. 
כי  בפרשתנו,  נועם  אמרי  בספה"ק  גם  דרך  זו  בדרך 
רחמים,  של  מידות  י"ג  התעוררו  סוף  ים  קריעת  בזמן 
לזה,  שהוצרכו  והטעם  לישועה.  ישראל  זכו  זה  ובכח 
שכן כאמור למעלה באותה שעה התעורר קטרוג גדול 
מפי המלאכים כי הללו עובדי עבודה זרה והללו עובדי 
יכלו ישראל לעשות כסדר  עבודה זרה. ומשום כך לא 

הזה בפועל, והוצרכו לעשות כן בכח האמירה לבדה.

תמכתי יתדותי
לשון  את  שם,  ליעקב‘  ’תגיד  בהגדת  ביאר  זה  לפי 
’מה  אמרינו,  בראשית  הבאנו  אשר  פליאה  המדרש 
בכל  הנה  כי  ראה‘.  ישמעאל  דרבי  ברייתא   - הים  ראה 
”רבַּיִ  הברייתא  את  התפילה  קודם  אנו  מזכירים  יום 
ֶת  נדִרְשֶׁ התַּוֹרהָ  מדִּוֹת  עשְֶׂרהֵ  ְלשׁ  בּשִׁ אוֹמרֵ.  ְמעָאֵל  ישִׁ
ָוהָ“ וכו‘. ואיתא בזוהר הקדוש  בּהָןֶ, מקִּלַ וחָֹמרֶ וּמגִּזְרֵהָ שׁ
(ח"ג דף רכח. ברעיא מהימנא), כי י"ג מידות אלו של דרשות 

ומבואר  רחמים.  של  מידות  י"ג  כנגד  מכוונות  התורה 
בזה, כי אם חפצים אנו להשתמש בי"ג מידות הרחמים, 
נוכל לעשות כן על ידי עסק התורה בי"ג המידות שהיא 
נדרשת בהן; כי במידת קל וחומר נוכל לעורר את מידת 
א-ל שהיא מידת החסד, ובמידת גזירה שוה נוכל לעורר 

את מידת הרחמים של 'רחום', וכן בכל שאר המידות.
וזהו שנס הים מכח שראה את ברייתא דרבי ישמעאל, 

ישראל באותה שעה לקיים  היה בכוחם של  שהרי לא 
הקטרוג  נתעורר  אז  כי  הרחמים,  מידות  את  בעצמם 
עליהם, ועדיין לא היו בני תורה בפועל. אולם בכח י"ג 
מידות שהתורה נדרשת בהן נקרע הים לפני בני ישראל 
דרבי  'ברייתא  וזהו  עבדו,  ובמשה  בה'  שהאמינו  עד 

ישמעאל ראה'.

כח הדיבור
בעולמנו,  דיבור  של  כוחו  גדול  מה  יודעים  הכל  והנה, 

שהרי כל בריאת העולם נעשתה בעשרה מאמרות.
דבקים  להיות  אנו  מבקשים  כאשר  אנו,  גם  כך,  משום 
בקדוש ברוך הוא ובמידותיו הקדושות, גדול כוחה של 
בתפילה,  הבאה  אמירה  ובפרט  המעשה,  מן  האמירה 
ועל אחת כמה וכמה בדברי תורה, כי בה נברא העולם 

כולו.
האלשיך  שהביא  מה  גם  כי  להבין,  עלינו  כך  ומשום 
מידות  י“ג  קיום  עיקר  כי  הספיר,  לבנת  בשם  הקדוש 
של רחמים הוא במעשה ולא באמירה, אין המכוון כאן 

למעשים גשמיים, אלא לעשייה פנימית ורוחנית.
עשייה זו האמורה כאן אינה סותרת את הדיבור, כי אם 
השלמתו היא. אין די באמירת י“ג מידות הרחמים, אלא 

יש לו לאדם לאחוז בהן בפנימיות נפשו.
סוף,  ים  קריעת  בזמן  שנשאלה  שאלה  אותה  כן,  אם 
זו,  במדרגה  עדיין  ישראל  עמדו  שלא  משום  היתה 
להיות עומדים בתוככי פנימיותם במדרגת י“ג המידות. 
נפש,  במסירות  מעשה  לעשות  הוצרכו  כך  ומשום 
וקפץ לים  בן עמינדב את נפשו  ידי שמסר נחשון  ועל 

באמונה שלימה ניצלו כל ישראל יחד עמו.
אך באמת המעשים עצמם אינם בדרגה הגבוהה ביותר, 
והדרך הנכונה היא לפעול על ידי הדיבור, וכך זכו בני 
ישראל בדרך ברייתא דרבי ישמעאל. שכן על ידי לימוד 
מידות שהתורה נדרשת בהן, קל וחומר וגזירה שוה וכו‘, 

זוכים להמשיך חסדים ולהינצל.

לחם אבירים אכל איש
ובאמת, זהו כל ענינה של פרשתנו, להמשיך את השפע 

על ידי הדיבור.
ועד  מתחילתה  אמונה  בעניני  מלאה  זו  פרשה  הרי 
פרנסתו  בעניני  ובפרט  האדם,  חיי  עניני  בכל  סופה, 
אשר צורך זה דוחק בו בכל עת, כרגיל בפי חז“ל (שבת 
חייו  ימי  כל  ולאורך  ממונו“.  על  בהול  ”אדם  ועוד)  קיז: 

צריך האדם למזון ומחיה. ועל זה באה בתוככי פרשתנו 
(תהלים עח כה),   “ ”לחֶםֶ אבַּיִריִם אכָלַ איִשׁ - פרשת המן, 
שזכו ישראל לאכול לחם שמלאכי השרת אוכלים אותו. 
והרי ודאי אכילת המלאכים אין בה שום גשמיות כלל, 

אלא כולה תורה.
והנה למן זכו ישראל על ידי משה רבינו כאיתא בגמרא 
ָם עםִ  (תענית ט.), אשר עליו נאמר (שמות לד כח) ”ויַהְיִ שׁ

וּמיַםִ לֹא  ואְרַבְּעָיִם ליַלְהָ לחֶםֶ לֹא אכָלַ  יוֹם  ה‘ ארַבְּעָיִם 
המן  ובוודאי  המלאכים,  למדרגת  ממש  שהגיע  ָתהָ“,  שׁ
שאכלו ישראל בזכותו היה בדרגה זו של ’לא אכל ולא 

שתה‘, ונהנו מזיו השכינה.
על כרחנו נאמר, כי כפי שבקריעת ים סוף התעוררו י“ג 
גם אכילת המן היתה  מכילין דרחמי באמירה לבד, כך 
ובי“ג  בתורה  עוסקים  שהיו  לבדה,  האמירה  בזכות 

מידות שהיא נדרשת בהן.

תורה לאוכלי המן
ובאמת יש להבין, שהרי במדבר ניסו בני ישראל את ה‘ 
והתלוננו כמה פעמים, והיאך היו ראויים לאכול מלחם 
החידושי  בעל  הרה"ק  בזה  ביאר  אלא,  השרת.  מלאכי 
"הנִנְיִ  ד)  טז  (שמות  הפסוק  לשון  בהקדם  זיע"א,  הרי"ם 
ָמיָםִ ויְצָאָ העָםָ ולְקָטְוּ דּבְרַ יוֹם  ממַטְיִר לכָםֶ לחֶםֶ מןִ השַּׁ
בּיְוֹמוֹ למְעַןַ אֲנסַּנֶּוּ הֲילֵךְֵ בּתְוֹרתָיִ אםִ לֹא", שכל אכילתם 
של  בחינה  שהיא  בתורתי',  'הילך  התורה,  בדרך  היתה 
דיבור. כי לא ניתנה תורה אלא לאוכלי המן (ראה מכילתא 
ובזכות  פתיחתא),  דויהי  מסכתא   - בשלח  ישמעאל  דרבי 

זכו למאכל  עיסוקם בי"ג מידות שהתורה נדרשת בהן 
המלאכים הניתן לעוסקי התורה.

ה'יעשו  תנאי  את  ישראל  קיימו  התורה  בעסק  כן,  אם 
לפני כסדר הזה' שנאמר בי"ג מידות הרחמים, ועל ידי 
זה זכו לפרנסה בדרך התורה שהיא בבחינת דיבור, ואף 

שלא היו בשלימות מצד המעשה.
גם  כי  אדם,  ולכל  לדורות  הוא  גדול  לימוד   - זה  ודבר 
אפשר  אופן  בכל  המעשים,  שלימות  חסרה  כאשר 
על  בלימודה  ועוסקים  בתורה  שדבקים  ידי  על  לזכות 

פי מידותיה.
להזכיר  בידינו,  מסורה  ועצומה  גדולה  סגולה  כן  אם 
ולא  הלב,  בכוונת  ישמעאל  דרבי  ברייתא  את  בבוקר 
לאומרה במהירות כחותה על גבי גחלים, באופן שאינה 
אלא הכשר לאמירת 'הודו'. ועל ידי זה נוכל לעורר את 
כפי  וגשמי  רוחני  לשפע  ולזכות  הרחמים  מידות  י"ג 
ברייתא  אמירת  סתם  כאן  אין  במדבר.  אבותינו  שזכו 
כדי לצאת ידי חובת עסק התורה, אלא שבזה משפיעים 
מעשינו  הגיעו  שלא  בשעה  אף  לעולם,  ורחמים  חסד 

למעשי אבותינו.

פרשת האמונה
כאשר  בתחילה  הן  אמונה,  כולה  פרשתנו  כאמור, 
הן  ובמשה עבדו,  בה‘  ישראל  סוף האמינו  ים  בקריעת 
באמצע בירידת המן באופן פלאי, והן לבסוף ברפידים 
לנסות  ישראל  ביקשו  כאשר  מיד  כי  עמלק,  ובביאת 
”הֲישֵׁ ה‘ בּקְרִבְּנֵוּ אםִ איָןִ“ (שמות יז ז) - ונחלשה האמונה, 
עצמה  במלחמה  וכן  עמלק.  זה   - קלון  ויבוא  זדון  בא 
היה דרך הניצחון בידיו של משה, להזכיר לבני ישראל 
להביט כלפי מעלה ולכוון את ליבם לאביהם שבשמים, 
ֶה  ואם היו נחלשים באמונה - מיד (שם פסוק יב) ”ויִדיֵ מֹשׁ

כּבְדֵיִם“ (ראה ראש השנה כט.). 
כי האמונה שוררת בכל התחומים ובכל המצבים. הן אל 
והן  אדם,  של  מזונותיו  לענין  הן  במלחמה,  פרעה  מול 
הן  לביטחון,  האדם  שצריך  מה  בכל  עמלק;  במלחמת 

הכיצד העיז שר המצרים פניו כל כך, 
לטעון שלא הטביעו המצרים את 
בני ישראל, וכל מה שעשו הוא רק 
לשעבדם, אשר את זה שילמו כבר 

ברכוש הגדול שנטלו מאיתם. ולא זו 
בלבד אלא שהוסיף וביקש את מידת 
הרחמים שתבוא לעזרתו. והלא דברי 

שקר וחוצפה המה 

ב

עינים מאירות



בחייו עצמם והן בצרכי חייו.
דרך  ישראל  בני  את  ה‘  הנחה  הפרשה  בתחילת  כבר 
המדבר בעמוד אש וענן, ולא נחם דרך ארץ פלישתים, 
אלא הכל בהשגחה אלקית. וכאשר רדף פרעה אחריהם 
והיו מתוכם מי שטענו (שמות יד יא) ”המַבִּלְיִ איֵן קבְרָיִם 
על  לשוב  וביקשו  בּמַּדִבְּרָ“  למָוּת  לקְחַתְּנָוּ  בּמְצִרְיַםִ 
עקבותיהם, מיד אמר להם משה רבינו (פסוק יג) ”התִיְצַּבְוּ 
וּעתַ ה‘“, ובזה עמדו בגבורה במבחן האמונה  וּראְוּ אתֶ ישְׁ

הראשון אשר נקרה לפניהם.
שמוע שמענו מעשים רבים וסיפורי אמונה על אודות 
רבותינו התנאים הקדושים והאמוראים הקדושים, כגון 
אומר  היה  אלא  מחר  דאגת  דואג  היה  שלא  הזקן  הלל 
”בּרָוּךְ ה‘ יוֹם יוֹם“ (תהלים סח כ, ראה ביצה טז.). אולם שורש 
הכל הוא מפרשה זו, ומכאן למדו גדולי ישראל את דרכי 

הביטחון והאמונה.

שירת התורה
ניתנה  אמונה,  בעניני  דברים  שהרחבנו  אחר  ועתה, 
הילקוט  דברי  על  קושייתנו  את  לתרץ  ונשובה  ראש 
הטביעו  ”כלום  המצרים,  של  מעלה  של  השר  בטענת 
בני  ילדי  ודאי הטביעו המצרים את  בני מבניך“, שהרי 

ישראל והשליכו היאורה את כל הבן הילוד.
הדיבור  כח  מעלת  את  לבאר  הקדמנו  כבר  הנה,  אך 
אשר גדול הוא אף מן המעשה, כי הדיבור נובע מתוך 
המלך  חזקיהו  בזמן  כי  הבאנו  וכן  האדם.  פנימיות 
ידי ששמעו את קול שירת  מתו כל צבאות אשור על 

המלאכים.
היתה,  התורה  שירת   - שירה  אותה  כי  נבאר,  ועתה 
אשר  עד  בישראל,  וריבץ  חזקיהו  ריבה  אשר  התורה 
ועד  מדן  ותינוקת  תינוק  ואשה  איש  נמצא  לא  בימיו 
וטהרה,  טומאה  בהלכות  בקיאים  היו  שלא  שבע  באר 
וזאת עשה על ידי שנעץ חרב בבית המדרש, ואמר כי 
מי שלא יעסוק בזו - היא התורה הקדושה, ידקר בזו - 

היא החרב (ראה סנהדרין צד:).
קשיי  בנסיונות  ישראל  עמדו  לא  חזקיהו  של  בדורו 
הפרנסה, ולא הוצרכו שיוציאו בעבורם את צנצנת המן, 

אלא הכל היו עוסקים בתורה בכל עת ובכל שעה.
הזַֹּאת  ִירהָ  השַּׁ ”ועְנָתְהָ  השירה,  יצאה   - התורה  מכח 
לפְנָיָו לעְדֵ“ (דברים לא כא). כי המלאכים די להם בדיבור, 
בּקְוֹל  ְמֹעַ  לשִׁ דבְרָוֹ  עֹשֵׂי  כֹחַ  ”גּבִֹּריֵ  כ)  קג  (תהלים  ככתוב 
דּבְרָוֹ“, וזהו ענין השירה שאומרים, שירה בפה ממקום 
ישראל,  של  מתורתם  בא  שירה  לומר  וכוחם  עליון, 
ובימי חזקיהו שגדל מאוד כח התורה גדל גם כח שירת 

המלאכים.

בריאת העולם - לבני התורה
והנה ידועים דברי רבינו האור החיים הקדוש בפרשתנו 
(שמות יד כז), שהקשה מהי ההתפעלות הגדולה מקריעת 

מצינו  המאוחרים  בדורות  גם  והלא  לישראל,  סוף  ים 
שנבקעו המים לפני חכמי ישראל, כנהר גינאי שנחלק 
לצורכו של רבי פנחס בן יאיר, ולא בשבילו בלבד, אלא 
(ראה  הנכרי  לוויתו  לבן  ואפילו  אחר,  יהודי  בעבור  גם 
חולין ז.). וכן הקשה על מה שאמרו חז"ל (שמות רבה כא, 

שבראו  בשעה  הים  עם  הוא  ברוך  הקדוש  שהתנה  ו) 
הרי  זה,  תנאי  הוצרך  ומהו  ישראל,  בני  לפני  שיקרע 
רואים אנו שנקרע אחר כך לפני החכמים אף בלא תנאי.

ומפרש האור החיים, כי מהות התנאי היתה שכל העולם 
כולו נברא לצורך התורה ולומדיה, וכאשר באים ישראל 
כולה  הבריאה  כל  צריכה  התורה  מצוות  את  לקיים 
לפנות לפניהם את הדרך. ורבי פנחס בן יאיר שהיה בו 
את כח התורה, לא היה בזה משום חידוש שנבקע הנהר 

מפניו, כי הטבע כולו כפוף לעמלי התורה.
אולם בזמן קריעת ים סוף הרי עדיין לא קיבלו ישראל 
את התורה, לכן טען הים למשה שאינו בן תורה, ולשם 

כך הוצרך תנאי מיוחד לקריעתו.
בזה יתבארו הפלא ופלא דברי חז"ל (מגילה י:) שהבאנו 
הוא  ברוך  הקדוש  שאמר  העשיל,  ר'  מהרבי  למעלה 
אומרים  ואתם  בים  טובעין  ידי  "מעשה  למלאכים 
ישראל  של  רגליהן  עמדו  לא  שעדיין  עתה  כי  שירה". 
אין  הרי  המלאכים,  שירת  כח  יצא  מהיכן  סיני,  הר  על 
ישראל לומדים תורה. ובשלמא אצל חזקיהו המלך יכלו 
לומר שירה מכח לימוד התורה העצום בדורו, אך בזמן 

קריעת ים סוף מנין תבוא השירה.

קריעת ים סוף - בזכות האמונה
שלא  זו  לסברא  ישנה  אם  כי  המפרשים  הקשו  והנה 
בים,  טובעים  יתברך  ידיו  מעשי  כאשר  שירה  לומר 
היאך אמרו ישראל שירה. ותירצו כי מאחר ונעשה הנס 
בעבורם, ועל ידו ניצלו ממוות לחיים, ראויים הם לומר 

שירה.
אולם רבינו הבן איש חי זיע"א בספרו 'בן יהוידע' (סוטה 
ל:) כתב בנוסח אחר, כי כל הנס נעשה בזכות בני ישראל, 

לכן רשאים הם לומר שירה.
והטעם שנחשב הנס לבני ישראל שנעשה בזכותם, הוא 
וכפי שנתבאר, כי אז עמדו בנסיון קשה  בכח אמונתם 
באמונה, ויאמינו בה' ובמשה עבדו, וקפצו אל הים בלי 
שום פקפוק. והוכיח כן מלשונות הכתובים, כי קודם כל 
ֶה וגו' דּבַּרֵ אלֶ בּנְיֵ  נאמר (שמות יד טו): "ויַֹּאמרֶ ה' אלֶ מֹשׁ
"ואְתַּהָ  טז)  (פסוק  אמר  מכן  לאחר  ורק  ויְסִּעָוּ",  ישְִׂראָלֵ 

הרָםֵ אתֶ מטַּךְָ וּנטְהֵ אתֶ ידָךְָ עלַ היַּםָ וּבקְעָהֵוּ".

ואני אראה בשונאי
הנס  שנעשה  לדבר  הוכחה  כי  שם,  חי  איש  הבן  וכתב 
בעיניהם,  לראותו  שזכו  ממה  הוא  ישראל,  בני  בזכות 
ארֶאְהֶ  ואֲַניִ  בּעְֹזרְיָ  ליִ  ”ה‘  ז)  קיח  (תהלים  שנאמר  כמו 
בשְֹׂנאְיָ“, פירוש, כי אם עוזרני הקדוש ברוך הוא לראות 
במפלת שונאי, אות הוא כי בזכותי נעשה הנס, ויכול אני 

לומר שירה, ואם איני רואה - לא אוכל לומר שירה.
שעלו  ”בשעה  שם)  (סוטה  הגמרא  לשון  את  פירש  וכן 
’נתנו  ומהו  שירה“,  לומר  עיניהם  נתנו  הים  מן  ישראל 
עיניהם‘, אלא, מתוך שראו בעיניהם את מפלת המצרים, 
הכירו בכך שראויים הם לומר שירה אף על פי שמעשי 

ידיו טובעים בים.

דרך ים סוף
ה'קיצור  בעל  גם  בו  האריך  חי,  איש  הבן  של  זה  יסוד 
שלחן ערוך', בספרו 'אפריון' על התורה בפרשתנו (שמות 

טו א).

סוּס  גּאָהָ  גאָֹה  כּיִ  להַ'  ִירהָ  "אשָׁ (שם)  נאמר  הים  בשירת 
על  אתגאי  "ארי  אונקלוס:  ותרגם  ביַּםָ".  רמָהָ  ורְֹכבְוֹ 
התגאה  כביכול  כלומר,  היא",  דיליה  וגיאותא  גיותניא 

הקדוש ברוך הוא מעל המצרים שהתגאו כנגדו.
למה  יז)  יג  שמות  בספורנו,  (ראה  המפרשים  הקשו  והנה 
הוליך הקדוש ברוך הוא את ישראל דרך ים סוף, ופירשו 

שלא נעשה הדבר אלא כדי להטביע שם את פרעה.
וטעם הדבר ידוע, שהוא במידה כנגד מידה, כי השליך 
מצרים  של  השר  דברי  היפך  ישראל,  ילדי  את  ליאור 
שהתכחש לזה. וכפי שכתב רש"י על הפסוק (שמות א י) 
"ורבותינו דרשו, נתחכם למושיען  נתִחְכַּמְהָ לוֹ":  "הבָהָ 
של ישראל לדונם במים, שכבר נשבע שלא יביא מבול 
הוא  אבל  מביא,  אינו  העולם  כל  שעל  הבינו  לא  (והם  לעולם. 

מביא על אומה אחת)".

תשלם לאיש כמעשהו
אכן, אף כי כאמור ידוע הדבר שבכל מקום מודד הקדוש 
ברוך הוא במידה כנגד מידה, כאן מוצא בעל ה‘אפריון‘ 
'בינה  בספר  שהקשה  מה  בהקדם  וזאת  שאלה.  מקום 
אתַּהָ  כּיִ  ה' חסָדֶ  "וּלךְָ  יג)  (תהלים סב  לעתים' על הפסוק 
לּםֵ לאְיִשׁ כּמְעֲַשֵׂהוּ", כי בשלמא אם היה משלם שכר  ַ תשְׁ
יותר ממעשהו או מעניש פחות ממעשהו היה כאן חסד, 
אולם אם משלם ה' לאיש לפי מעשהו, היכן כאן החסד.

אך הנה, לשם מה הוצרכו כלל העונשים על החטאים. 
מועט  זמן  ולאחר  האדם,  חוטא  הרבה  פעמים  אלא, 
על  אולם  קרבו.  אל  בא  כי  נודע  ולא  חטאו,  את  שוכח 

הוא  ממילא  מידה,  כנגד  במידה  האדם  שנענש  ידי 
ונזכר  חטא,  במה  להבין  לבבו  ונותן  במעשיו  מפשפש 
ושב  בתשובה,  לשוב  נזכר  הוא  בכך  זה.  בענין  פגם  כי 

מעליו אפו.
במה  יתברך  לה'  הוא  חסד  כי  הכתוב  שאמר  וזהו 
שמעניש על החטאים בדקדוק מידה כנגד מידה, כי על 

ידי זה יתעורר לתקן.

תכלית העונש
אל  בא  ועתה  ה‘אפריון‘,  מקדים  האלה  הדברים  ככל 

המכוון.
כי הנה לכאורה, כל זה שייך באדם אשר לאחר שחטא 
ונענש יוכל לשוב בתשובה, ובזה יהא לו העונש למורה 
דרך כיצד ישוב אל ה‘. אולם בעונשם של המצרים, הרי 
מה  לשם  כן  אם  בתשובה,  שבו  ולא  בים,  כולם  נאבדו 
הוצרכו ישראל להסב את דרכם דרך ים סוף, וכל זאת 
כדי שייענשו המצרים במידה כנגד מידה, ומה תועלת 

יצאה מכל זה.

מה זאת עשינו
ומתרץ האפריון, על פי מה שכתב רבינו האלשיך הקדוש 
כּיִ  זֹּאת עשִָׂינוּ  "ויַֹּאמרְוּ מהַ  יד ה)  (שמות  בביאור הפסוק 
וכי מדעתם עשו  ותמוה,  מעֵבָדְנֵוּ".  ישְִׂראָלֵ  אתֶ  לּחַנְוּ  ִ שׁ
כן, הלא בעשר מכות לקו עד ששילחו את ישראל בעל 
כרחם, ולא היתה הברירה בידם, ועל מה יתחרטו עתה.

אלא מפרש האלשיך, כי סבור היה פרעה לומר שבשני 
"לֹא  ב)  ה  (שמות  בפסוק  כלולים  ושניהם  חטא,  דברים 
לּחֵַ"; האחד, שכפר  ַ ידָעַתְּיִ אתֶ ה' וגְםַ אתֶ ישְִׂראָלֵ לֹא אֲשׁ
שהצר  מה  והשני  בעולם,  ובהשגחתו  ה'  במציאות 

לישראל.
והנה, בכל המכות אמר הקדוש ברוך הוא לפרעה 'שלח 
כי עיקר מה שמקפיד  ומזה הבין אותו רשע  את עמי', 
ומשום  ישראל,  את  שמשעבד  במה  הוא  המקום  עליו 
כך עמד ושילחם. אולם לאחר שיצאו ישראל ממצרים 
וראה פרעה כי נבוכים הם בארץ וסגר עליהם המדבר, 
אין טובתן של  יש להוכיח שחלילה  כי מזה  סבור היה 
בעשר  נענש  ולא  יתברך,  ה'  עיני  לנגד  עומדת  ישראל 

מכות אלא על מה שזלזל בכבוד שמים.
משום כך נהפך לבב פרעה ועבדיו 'אל העם', כי עד כה 
היה לבבם טוב אל העם, והיו יראים מהם בחושבם כי 
משום כבודם עשה ה' את כל אשר עשה. אך עתה נהפך 
לאחר  עתה  כי  שסברו  היינו  להומם,  העם  אל  לבבם 
שלקו שב כבוד שמים למקומו, ועכשיו אם ירצו יוכלו 

לשוב ולהשתעבד בישראל.

נקמת בני ישראל
במצרים  נתקיימה  הלב,  מן  זו  מחשבה  להסיר  כדי 
הנהגת העונש במידה כנגד מידה. כי כאשר יראו הכל 
שנענשו במים וטבעו בים, יכירו וידעו כי עיקר הנקמה 
במים  שהטביעום  וכיון  לישראל,  שהצרו  מה  על  היא 

ראויים הם לטבוע בעצמם.
נמצא אם כן, שבאופן הרגיל תכלית הנהגה זו בא לעורר 
את האדם לתשובה, אולם כאן במצרים נועדה להודיע 
עושה  שה‘  מה  שכל  ישראל,  של  חיבתן  את  בעולם 

לכבודם הוא עושה.

עבודת עבד
בעל  כותב  הקדוש,  האלשיך  קושיית  על  אחר  תירוץ 

האפריון עצמו.
נמצא  הפסוקים  בלשון  נדקדק  אם  לכאורה  הנה  כי 
לבני  העבודה  את  המצרים  ייחסו  שמות  בפרשת  כי 
ישראל, ואמר להם פרעה (שמות ה ד) ”לכְוּ לסְבִלְֹתיֵכםֶ“, 
וכן אמרו הנוגשים (שם פסוק יא) ”כּיִ איֵן נגִרְעָ מעֲֵבֹדתַכְםֶ 
דּבָרָ“. ואילו כאן כאשר התחרט פרעה על ששילח את 
בני ישראל, ייחסו את העבודה אל מצרים, ”ויַֹּאמרְוּ מהַ 

לּחַנְוּ אתֶ ישְִׂראָלֵ מעֵבָדְנֵוּ“ (שם יד ה). ִ זֹּאת עשִָׂינוּ כּיִ שׁ
אלא, בנוהג שבעולם אדם המבקש לבנות לו בית, ויש 
לו עבד, מצוה לעבדו שיבנה את ביתו, או שוכר פועלים 
לבנות, ובאופן זה מתייחסת העבודה אל האדון, כי הוא 
במלאכה,  צורך  לו  שאין  אדון  ישנו  אולם  לה.  הצריך 
תביאהו  שמא  וחושש  בטל  הולך  עבד  לו  שיש  אלא 
מצווהו  הוא  כן  על  חטא,  ולידי  שעמום  לידי  הבטלה 
שאבוא“  עד  הגפן  תחת  ’עדור  עבד,  עבודת  לעבוד 
וכדומה, וכלשון חז“ל (בבא מציעא סה.) ”דניחא ליה דלא 

באמת המעשים עצמם אינם בדרגה 
הגבוהה ביותר, והדרך הנכונה היא 
לפעול על ידי הדיבור, וכך זכו בני 

ישראל בדרך ברייתא דרבי ישמעאל. 
שכן על ידי לימוד מידות שהתורה 
נדרשת בהן, קל וחומר וגזירה שוה 

וכו', זוכים להמשיך חסדים ולהינצל 

ג

עינים מאירות



נסתרי עבדיה“.

כדוגמת עבודה זו, היה שעבוד ישראל במצרים. הן ידוע 
מה שאמרו חז“ל (סוטה יא.) כי פיתום ורעמסס נבנו על 
היו  יום  ובכל  קרקע רעועה שאינה מחזקת את הבנין, 
כי  תחתיהם.  טובעים  ידיהם  מעשי  את  ישראל  רואים 
כל עבודת בני ישראל לא נועדה עבור תועלת המצרים, 

אלא כדי לענותו בסבלותם.

לב חורש מחשבות אוון
לישראל,  העבודה  מיוחסת  שמות  בפרשת  כך,  משום 
ישראל  בני  את  לשעבד  בשביל  היה  תכליתה  כל  כי 
ולענותם בעבודת פרך. ומכאן מבאר ה‘אפריון‘ על דרך 
’שלח  ה‘ אל פרעה  כי לאחר מכן שלח  דברי האלשיך, 
מכן  לאחר  אולם  בישראל,  חפץ  ה‘  כי  והבין  עמי‘,  את 
כשסגר עליהם המדבר והיו נתונים בצרה סבר פרעה כי 
עדיין אין הקדוש ברוך הוא רוצה בהם, ומשום שעדיין 
לא נפרע שטר חוב הגלות להיות בארץ לא להם ארבע 
מאות שנה, וחשב כי לכן מניח אותם הקדוש ברוך הוא 
תחת מקרה ופגע. ומכאן עמד ושאל את עצמו, כי אם 
כנים הדברים מדוע העניש את המצרים בעשר מכות. 
בא  העונש  עיקר  כי  לה,  מפרק  והוא  לה  מותיב  והוא 
על שהפריזו המצרים בשעבוד להעביד את בני ישראל 
לשעבדם  אולם  צורך.  לשום  ולא  עינוי  לשם  בפרך, 
כי  חשב  בעליהם  מלאכת  את  שעושים  עבדים  בתורת 

יוכל לעשות כן.

ישראל  את  שילחנו  כי  עשינו  זאת  ’מה  אמר,  זה  על 
מעובדנו‘ - מעבודתנו דייקא, כי התחרטו על ששילחו 

את בני ישראל שלא לעבוד כלל, ואפילו לא לצורכם.

להודיע חיבתן
ובזה אנו שבים אל דברי האלשיך, כי רצה הקדוש ברוך 
שלא  העמים,  לעיני  לישראל  חיבתו  את  להראות  הוא 
ה‘  ואין  בטענתם,  המצרים  צודקים  כי  האומות  יחשבו 
ה‘  ציווה  כך  ומשום  חלילה.  ישראל  של  בטובתן  רוצה 
המצרים  את  ולהעניש  סוף,  ים  דרך  ללכת  ישראל  את 
במידה כנגד מידה. ואכן באו המצרים בתוך הים, ושם 
עליהם  המו  הים  וגלי  מרכבותם  אופן  את  ה‘  הסיר 
לאבדם, ואז אמרו ’אנוסה מפני ישראל כי ה‘ נלחם להם 

במצרים‘ - בעבורם ולכבודם.

ה' ניסי
פרפרת  עוד  בזה  האפריון  מוסיף  הדברים  להשלמת 
קודם  שהזכרנו  במה  המכוון,  אל  אנו  באים  ובזה  נאה, 
אות  אויביו  במפלת  הרואה  כי  חי,  איש  הבן  בשם  לכן 

וסימן הוא כי בזכותו נעשה הנס.

לשם כך מקדים באפריון שם שתי הקדמות.

(מועד קטן טז:), שאין  ראשית כל הוא מוכיח מן הגמרא 
ראוי לאדם שירה כשלא נושע בזכות עצמו אלא ברעת 

אויבו. 

עוד מקדים שם, כי פעמים שתיבת ’כי‘ משמשת בלשון 
’אף על פי‘. 

והנה, אם היה פרעה פוגע במעשיו בישראל לבדם, ודאי 
מידו.  לומר שירה על מפלתו כשניצלו  היה להם  ראוי 
אולם הרי מלבד זה גם התריס פרעה כלפי מעלה ואמר 
’לא ידעתי את ה‘‘, אם כן היה מקום לומר שעל רשעות 
זו נענש, ואם כן אין להם לישראל לומר שירה על דבר 

זה אשר איננו נוגע אליהם.

בפרעה,  הנקמה  אופן  את  ישראל  ראו  כאשר  אולם 
שנעשה במידה כנגד מידה, כי בדבר אשר זדו עליהם, 
נקמתו  הוא  ברוך  הקדוש  לקח  בעבורם  כי  הבינו 

מפרעה.

כי גאה גאה
כּיִ  להַ‘  ִירהָ  ”אשָׁ א)  טו  (שמות  וישראל  משה  שרו  זה  על 
גאָֹה גּאָהָ סוּס ורְֹכבְוֹ רמָהָ ביַּםָ“. ותתפרש גם כאן תיבת 
יתברך  ה‘  שהתגאה  למרות  כי  פי‘,  על  ’אף  מלשון  ’כי‘ 
על  פרעה  את  והעניש  כנגדו,  שהתגאו  המצרים  כנגד 
ה‘‘, ומזה היה מקום לומר שאין  ’לא ידעתי את  שאמר 
שסוס  כיון  מקום,  מכל   - שירה  לומר  ראויים  ישראל 
לישראל,  לעשות  פרעה  שהזיד  כפי  בים,  רמה  ורוכבו 

לכן יכולים הם לומר שירה.

נתנו עיניהם לומר שירה
(סוטה  דלעיל  הגמרא  דברי  את  האפריון  מבאר  ובזה 
בו ביום דרש רבי עקיבא, בשעה שעלו  ”תנו רבנן,  ל:): 

ישראל מן הים נתנו עיניהם לומר שירה“. 

וכבר עמדו המפרשים והתבוננו מהו ’נתנו עיניהם‘, היה 
לו לומר ’נתנו ליבם‘. 

אך לפי האמור מפרש האפריון, כי רק מי שנעשה הנס 
בזכותו יכול לראות את מפלת אויבו, ויכול לומר שירה, 
אם כן בדווקא נאמר ’נתנו עיניהם‘, כי רק לאחר שראו 
את אויביהם טובעים בים, וציווה ה‘ לשר של ים לפלוט 
קיח:),  פסחים  (ראה  במפלתם  שיראו  כדי  ליבשה  אותם 
הבינו כי סימן הוא להם שנעשה הנס בזכותם, ויכולים 

הם לומר שירה.

בכך נודע לישראל ולכל העולם, כי לחיבתן של ישראל 
עשה הקדוש ברוך הוא את כל החיל הזה.

שירה קודם מתן תורה
ובזה נשוב אל המהלך אשר בו פתחנו.

זה  כל  ועם  היתה,  תורה  מתן  קודם   - סוף  ים  קריעת 
זכו ישראל לומר שירה, אשר היא עצמה נעשתה תורה 
ונכתבה בתורה. ומשום כך היו ישראל צריכים לראות 
שייך  הנס  שיהא  כדי  הים,  שפת  על  מתים  מצרים  את 
ראויים  להיות  כדי  אמנם  בא.  בזכותם  כי  וידעו  להם 
לאותו הנס, צריכים היו לכח האמונה, ועל ידי זה השיגו 

את השירה כבר קודם מתן תורה.

שירת דבורה
והנה אצל חזקיהו המלך אמרו המלאכים שירה ועל ידי 
זו יצאה  זה מתו כל צבאות סנחריב, וביארנו כי שירה 

מכח תורתם של ישראל. 

אך עם כל זה, היתה טענה על חזקיהו שלא אמר בעצמו 
לא  ולמה  המלך,  כדוד  הנס  אחר  ותשבחות  שירות 
בנחל  סיסרא  מפלת  לאחר  דבורה  שעשתה  כפי  עשה 
ניתנה  שכבר  פי  על  אף  שירה,  ואמרה  שעמדה  קישון 
ובפרט  התורה.  בכח  לפעול  היה  וראוי  לישראל  תורה 
דבורה  היתה  אכן  כי  יד.)  (מגילה  חז“ל  שאמרו  מה  לפי 
ד)  ד  (שופטים  נקראה  ולכן  התורה,  ללימוד  מסייעת 
ֶת לפַּיִדוֹת“, שהיתה עושה פתילות למשכן להאיר  ”אשֵׁ
את אור התורה כפי שעשה חזקיהו, וגם בעבורה נלחמו 
של  הברזל  חיל  את  והרתיחו  ממסילותם  הכוכבים 
סיסרא ועל ידי זה נהרגו כולם, ולא נעשתה המלחמה 

על ידם - מכל מקום אמרו שירה.

טענת המצרים
לפי זה נוכל להבין את טענת שרם של המצרים.

כי הנה אמרו חז“ל (סוטה יב.; שמות רבה א, יח) שגזירת ’כל 
הבן היילוד היאורה תשליכוהו‘ נגזרה גם על המצרים, 
כי לא ידעו האצטגנינים אם יוולד מושיען של ישראל 
אצל  משה  גדל  באמת  שהרי  ממצרים,  או  מישראל 
ברצונו  ומיאנו  בה‘  כפרו  אלו  רשעים  בביתו.  פרעה 

יתברך, וכל מטרתם היתה להמשיך את גזירת הגלות.

ועל זה אמר השר שבשמים ’כלום הטביעו בני לבניך‘, 
היינו לא שלא הטביעו כלל, אלא שלא עשו כן בתורת 
למיילדות  פרעה  ציווה  בתחילה  אלא  לבניך‘,  ’בני 
העבריות, וכשלא עשו כדבריו ציוה לעמו להשליך את 

ידעו  כי  והכל  כאחד,  ועברים  מצרים  היילוד,  הבן  כל 
ארבע  במצרים  להשתעבד  ישראל  על  גזירה  שנגזרה 

מאות שנה, ולא הסכימו להוציאם.

כפירת פרעה בגזירת שמים
גזירת  בקיום  אם  כי  הוא,  ברוך  הקדוש  השיבו  כך  על 
השעבוד חפצו, מה זה ועל מה זה שנהגו בישראל היפך 
מהנהגת אדון בעבדו. שהרי דרך העולם שמצווה האדון 
לעבד לעשות מלאכות לצורכו ובשבילו, ואילו כאן עינו 
את ישראל בעבודת פרך שאין בה כל תועלת, בבניית 
פיתום ורעמסס על פי תהום על מנת להתרוסס. אם כן, 

במעשים אלו גרמו לקיצור שנות השעבוד.

לשר  הוא  ברוך  הקדוש  שאמר  במה  נרמז  זה  ודבר 
המצרים שכפר פרעה בה‘, היינו שלא התכוון לקיים את 

רצון ה‘ במה ששעבד את ישראל.

בקשת המלאך למנוע את השירה
אחר  ענין  על  נסוב  כאן  ודברים  הדין  עיקר  ובאמת, 
לומר  מישראל  למנוע  המצרים  שר  ביקש  כי  לגמרי; 
שירה, ועל כך עמד וזעק כי קודם שקיבלו את התורה 
מה להם ולשירה. ועל זה אמר ’כלום הטביעו בני לבניך‘, 
בקיום  אלא  ישראל,  ילדי  בהטבעת  הענין  היה  לא  כי 
הגזירה. ואם יש להעניש את המצרים על כל מה שהצרו 
מה  ומפני  זרה,  עבודה  עבדו  ישראל  גם  הרי  לישראל, 
ייענשו המצרים באופן זה, אשר על ידי זה יוכלו ישראל 
כנגד  במידה  המצרים  שנענשו  יקבע  כי  שירה,  לומר 
היו  אם  ובשלמא  כולם.  על  היתה  הגזירה  והרי  מידה, 
בני תורה, יכולים בני תורה לעשות ככל אשר ישאלו, הן 
לעצור את הים מהילוכו והן להשיבו לקדמותו, הן לומר 
שירה והן לחדול מאמירתה, כי נמסר להם כח הדיבור 
אולם  נברא מלאך.  ישראל  דיבור של  ומכל  כמלאכים, 

בלא כח הדיבור - איך יאמרו שירה.

על כך אמר ה‘ יתברך, כי מאחר וכפרו המצרים בעצם 
בעזות  פרעה  ואמר  העליון,  הדיבור  ובכח  מציאותו 
מצחו ’מי ה‘ אשר אשמע בקולו‘ - ראוי להטביעם בים 
יש בידם את כח  כי  יגלו ישראל  זה  ידי  סוף, כדי שעל 
התורה ויכולים הם לומר שירה אף קודם שניתנה להם. 
ואף שעדיין אינם בגדר ’עושי דברו‘ כמלאכים, וכל זאת 
- בכח האמונה, אשר בזה עוסקת כל הפרשה, ועל ידי 
לפני  ’יעשו  בנפשם  וקיימו  כמעשה,  בדיבור  פעלו  זה 
שיעסקו  ידי  על  רחמים,  של  מידות  בי“ג  הזה‘  כסדר 
בתורה בי“ג מידות שהתורה נדרשת בהן כפי שנסדרו 

בברייתא דרבי ישמעאל, ואשר ממנה נס הים.

בנים למקום
’בנים‘, ואמר  לא לחינם הזכיר שר המצרים את הכינוי 
’כלום הטביעו בני לבניך‘. ובא לרמוז בזה, כי אף שאת 
עם העברים הטביעו המצרים, מכל מקום לא עשו להם 
כן בתורת בניו של מקום, אלא כאדון העושה בעבדו מה 
שירצה, והרי כבר נגזרה גזירה לשעבד את בני ישראל 

בארץ לא להם ארבע מאות שנה.

אולם הקדוש ברוך הוא השיבו כי המצרים היו כופרים, 
ישראל‘,  בכורי  ’בני  של  המציאות  בעצם  שכפרו  היינו 
ולא רצו להכיר במעלתם הרוחנית של היהודים, ומשום 

כך הצרו להם בכל מעשיהם.

ברכת התורה
הנה כי כן, כאשר ישראל דבוקים באמונה בה‘, יכולים 
הם לפעול בכח התורה עד שלא ניתנה, וזהו כח השירה.

יום  בכל  השירה  את  לומר  רבותינו  הזהירו  כך  על 
כי  שראו  בכך  לישראל  ניתנה  זו  שירה  כי  בשמחה, 
ושקיעת  סוף  ים  קריעת  נס  נעשה  ובזכותם  בעבורם 
צריהם בתוכו, ובזה זכו למעלה עצומה זו, לומר שירה 

קודם קבלת התורה.

ולשפע היורד עד היום  יהי רצון שנזכה לכל הברכות, 
נזכה  ומזה  במדבר.  השמים  מן  שירד  המן  מכח  הזה 
מכח  ביומו‘,  יום  ’דבר  בבחינת  ופרנסה  ברכה  לשפע 
לשמור  וללמד  ללמוד  שנזכה  לומדים,  שאנו  התורה 

ולעשות ולקיים את כל דברי התורה הזאת.

רצה הקדוש ברוך הוא להראות את 
חיבתו לישראל לעיני העמים, שלא 
יחשבו האומות כי צודקים המצרים 
בטענתם, ואין ה' רוצה בטובתן של 

ישראל חלילה. ומשום כך ציווה ה' את 
ישראל ללכת דרך ים סוף, ולהעניש את 

המצרים במידה כנגד מידה 

newsletter.mechubarim@gmail.com :לשמיעת השיעורים - קול הלשון: 03-6171077 | לקבלת הגיליון בדוא"ל

עינים מאירות



פרשת בשלח

ישמח ה‘ במעשיו
בלשונו  צא:(  )סנהדרין  ז”ל  חכמינו  דקדקו 
של הפסוק הפותח את שירת הים )שמות 
את  ישראל  ובני  משה  ישיר  ‘אז  א(  טו 

‘ישיר’  בו  שנאמר  לה’’,  הזאת  השירה 
בלשון עתיד, ולא ‘שר’ בלשון עבר, ומכאן 

רמז לתחיית המתים מן התורה. 
רבי יהודה אריה לייב  ובאר הרב הקדוש 
)בשלח  אמת’  ’שפת  בספרו  זי”ע  מגור 
תרנ”ב(, כי השירה והשמחה אינם בשלמות 

בעולם הזה, ורק לעתיד לבא נזכה שיקוים 
ה’  ‘ישמח  לא(  קד  )תהלים  הכתוב  בנו 
ללא  מושלמת  השמחה  ותהיה  במעשיו’ 

כל דופי.
אמנם גם בעולם הזה, ישנם זמנים בהם 
על- עליונה  להתגלות  ישראל  זוכים 

טבעית, וכפי שהיה בעת קריעת ים סוף, 
אז מתעוררת בהם הבחינה שלעתיד לבוא 
לפניו  ולשמוח  לשיר  ישראל  ויכולים 

יתברך בשלמות. 
וכמו כן בבוא יום השבת שהיא מעין עולם 
הבא, יכולים ישראל ביום זה להרגיש את 
השמחה שלעתיד, וזהו שאומרים בתפלה 
שומרי  במלכותך  ‘ישמחו  לשבת(  )מוסף 

שבת’.
הים  משירת  חכמינו  שלמדו  יובן  ובכך 
שישראל  שמאחר  המתים,  לתחית  רמז 
אמרו שירה לפני ה’ מוכח שנתעורר בהם 

אותו הכח מעין לעתיד בתחית המתים.
אמת’  ה’שפת  של  הנפלא  באורו  פי  על 
כ”ק  לפרש  הטעים  השירה,  במהות 
שליט”א  אביחצירא  דוד-חי  רבי  אדמו”ר 

את הנאמר בתפלת ‘נשמת כל חי’.
המתבונן בנאמר בתפלה זו יעמוד בודאי 

על הסתירה הבאה:
מלא  פינו  ‘ואילו  אומרים  אנו  בתחלה 
גליו,  כהמון  רינה  ולשוננו  כים,  שירה 
ועינינו  רקיע,  כמרחבי  שבח  ושפתותינו 
פרושות  וידינו  וכירח,  כשמש  מאירות 
מספיקים  אנחנו  אין  שמים,  כנשרי 
אבותינו  ואלקי  אלקינו  ה’  לך  להודות 
מאלף  אחת  על  מלכנו  שמך  את  ולברך 
אלפי אלפים ורבי רבבות פעמים הטובות 

שעשית עם אבותינו ועמנו’.
אינם  שבפינו  שהשבחים  מכך  מוכח 
מספיקים כדי לשבח בהם את בורא עולם, 
כיון שכל שבח ימעיט מערכו של הקדוש 
ברוך הוא, וכפי שנאמר )תהלים סה ב( ‘לך 
יפה  שהשתיקה  שמשמע  תהלה’,  דמיה 

בענין שבחו של הבורא.
בכך  עצמנו  את  אנו  סותרים  ובהמשך 
שאנו אומרים ‘על כן איברים שפילגת בנו, 
ורוח ונשמה שנפחת באפינו, ולשון אשר 

וישבחו  ויברכו  יודו  הם  הן  בפינו,  שמת 
ויפארו את שמך מלכנו תמיד’, שמשמע 
לפני  ולשבח  להודות  בכוחנו  שיש  מכך 

הבורא.
על פי היסוד שהניח ה’שפת אמת’ בענין 
השירה והשמחה, שהשלמות בהם תהיה 
ניתן  הזה  בעולם  ואילו  לעולם הבא,  רק 
הדבקות  באמצעות  רק  לכך  לזכות 
שאכן  לתרץ  נראה  שלעתיד,  בבחינה 
אנוש,  בר  בהשגת  אינה  לשבח  היכולת 
אמנם כשמרומם האדם את גופו ונשמתו 
הוא  יכול  אכן  העליון,  בשורשו  ודבק 

לזכות ולשבח לפניו יתברך.
המשפטים,  שני  שבין  בהבדל  וכשנדייק 
כל  את  מזכירים  אנו  שבתחלה  נמצא 
כמו  בגופנו,  שיש  הגשמיים  האיברים 
הידים  העינים,  השפתים,  הלשון,  הפה, 
והרגלים, דברים שבהם אין חלוק לכאורה 
כלל בין ישראל לבין אומות העולם שגם 

להם אותם איברים ממש.
שוכנת  היהודי  של  בתוכו  אמנם  ואם 
אך  ממעל,  א-לוה  חלק  שהיא  נשמה 
בהתיחס לגוף ואבריו נמצא שאין חילוק 

כלל בינו לבין מי שאינו מבני ישראל.
ולשבח לפני  לכן כשחפצים אנו להודות 
שהם  כפי  האיברים  באמצעות  הבורא 
אין  אכן  אותם,  המקיימת  החיות  ללא 
ולשבח  ולהלל  להודות  מספיקים  אנו 
בהם, כיון שאין ביכולתו של הגוף הקרוץ 
מחומר לזכות לשלמות השירה והשמחה 

שהן דבר רוחני ונשגב.
כן  ‘על  אומרים  אנו  מכן  לאחר  אמנם 
אנו  ומיד  ותכף  בנו’,  שפילגת  איברים 
המקיימת  האלקית  החיות  את  מדגישים 
ונשמה  ‘ורוח  איברים באמרנו  את אותם 
הנה  שהנשמה  ומכיון  באפנו’,  שנפחת 
וישבחו  ויברכו  יודו  הם  ‘הן  לכן  רוחנית 
מכיון  תמיד’,  מלכנו  שמך  את  ויפארו 
בשירה  השגה  ברת  הנה  שהנשמה 

והשמחה שבעולם הבא.

נהללו ונשבחו בפינו
כח  בה  יש  יהודי,  של  שבתוכו  הנשמה 
הבורא,  לפני  ולהודות  לשבח  עליון 
וכמפורש בפסוק )תהלים קנ ו( ‘כל הנשמה 

תהלל י-ה’.
באמצעות הנשמה נכרת מעלת האדם על 
ששורשו  כיון  השדה,  וחית  הבהמה  פני 
של כח הדבור מן הנשמה שנפח הבורא 
באפיו  ‘ויפח  ז(  ב  )בראשית  ככתוב  באדם 
חיה’,  לנפש  האדם  ויהי  חיים  נשמת 
לרוח  באדם  ‘והות  אונקלוס  תרגם  אותו 
ממללא’, הוא כח הדבור שבאדם שעל ידו 

יכול להלל ולשבח לבורא.

החיים מזכים את המתים
מחנה  לפני  ההולך  האלהים  מלאך  ’ויסע 
הענן  עמוד  ויסע  מאחריהם  וילך  ישראל 

מפניהם ויעמוד מאחריהם’ )שמות יד יט(.
נחמד  רעיון  הובא  אבא  של  עולמו  בספר 
זיע”א  מסאטמאר  יואל  רבי  הרה”ק  שאמר 
בשם זקנו הרה”ק בעל ישמח משה זיע”א על 

פסוק זה:
את  המנהיג  לצדיק  רמז  האלוקים’  ’מלאך 
בה  ילכו  אשר  הדרך  את  להם  ומורה  עדתו 

ואת המעשה אשר יעשון.
’לפני מחנה ישראל’  הוא  הולך  זמן חיותו  כל 
בנתיבותיו.  וצועד  אחריו  הולך  כולו  והדור 
 - הבא  העולם  לחיי  הסתלקותו  לאחר  ברם 
מתהפכים היוצרות; הצדיק שמדרגתו גבוהה 
ועומד  הולך  דורו,  אנשי  ממדרגת  ונעלה 
יכול  אינו  ואילך  זה  מרגע  שכן  מאחוריהם, 
על  ורק  זכויותיו,  על  להוסיף  אופן  בשום 
ידי שמירת התורה והמצוות של בני ישראל 
בעולם הזה המתכוונים לזכותו, עולה נשמתו 

ממדרגה למדרגה עד אין קץ. ודפח”ח.

בושה לפחד מגוי
עיניהם  ישראל את  בני  וישאו  ’ופרעה הקריב 
והנה מצרים נוסע אחריהם וייראו מאד ויצעקו 

בני ישראל אל ה’’ )שמות יד י(. 
זיע”א  הרי”ם’  ה’חידושי  הרה”ק  פירש 
שצעקתם היתה על עצם זה שהם מתייראים 
מהמצרים, וכפי שהביא הרה”ק מפילץ בספר 

’שפתי צדיק’ )אות יג(:
שעיקר צעקתם  אמר זקני הקדוש מו”ר ז”ל, 
היה על שפחדו מן שר, שחשבו שכבר נתקנו 
שבשמים,  לאבינו  אחד  לב  רק  להם  שיהיה 

ונבהלו שפחדו מן זר, עכ”ל.
הרה”ק ה’שפת אמת’ זיע”א )פסח תרמ”ב( הביא 
אף הוא את דברי זקנו החידושי הרי”ם מגור 
קריעת  שלפני  כשם  כי  לפרש  והוסיף  זיע”א 
החיים  מסכנת  יותר  לישראל  היצר  סוף  ים 
העובדה  עצם  שרויים,  היו  בה  הממשית 
שנגאלו  לאחר  כך  ודם,  מבשר  יראים  שהם 
עיקר  ולגילוי שכינה,  עליונות  וזכו למדרגות 
שמחתם ושירתם לפני הקדוש ברוך הוא לא 
שזכו  בנפשם  שהרגישו  מה  על  אלא  היתה 
מבורא  השלמה  היראה  למדרגת  להעפיל 
לכל  ויעשה  עושה  לבדו עשה  העולם שהוא 
המעשים, וחשו בבירור כי עתה אינם יראים 

כלל מבשר ודם, אלא מהשם יתברך לבדו.
בה’  ויאמינו  ה’  את  העם  ’וייראו  נאמר  לכן 

ובמשה עבדו. אז ישיר משה ובני ישראל...’


לייב  אריה  שלמה  רבי  הרה”ק  היה  נודע 
מטיטשין זיע”א בשלימות אמונתו ובביטחונו 
העז בריבון העולמים. רבי שלמה לא היה ירא 

מפני איש, כי אם מהשם יתברך לבדו, מקיים 
‘הוי עז כנמר...  היה בעצמו את דברי התנא 

לעשות רצון אביך שבשמים’.
של  הנודעת  לשונו  את  לצטט  היה   רגיל 
)פ”ו(  ה’  אהבת  בשער  הלבבות’  חובות  ‘בעל 
המספר על אחד מהיראים שמצאו ישן באחד 

המדברות, ושאלו אותו: 
במקום  ישן  שאתה  האריות  מן  ירא  ’האינך 

הזה?’ 
אמר להם: 

’אני בוש מאלוהים שיראני ירא זולתו...!’
אם בזמנים כתיקונם היה נודע בביטחונו העז 
בקדוש ברוך הוא, הרי שביתר שאת וביתר עוז 
ניכר היה בכך בעת התגעשו מוסדי ארץ עם 
פרוץ מלחמת העולם הראשונה בשנת המביט 

לארץ ותרע”ד.
בשנת תרע”ה, כבשו הרוסים את חבל גליציה 
רבי  מגורי  מקום  טיטשין  העיירה  היתה  בו 
הצטיינו  שלא  הרוסיים  החיילים  שלמה. 
באהבת ישראל יתירה בלשון המעטה, שוטטו 
ופקודות  הוראות  והנחיתו  העיירה  ברחובות 
על ראשיהם של היהודיים המבוהלים שמילאו 
ובלבד  הוראותיהם,  אחר  מבוהלת  בצייתנות 
שלא לעורר עליהם את חמתם של החיילים 

הרוצחים.
אלוקיו  בה’  ובביטחונו  ליבו  באומץ  יחיד 
לגזירותיהם  חש  לא  הוא  שלמה,  רבי  היה 
כל  הראה  ולא  החיילים,  של  ופקודותיהם 

סימני פחד מהגויים המגושמים. 
יהודים ואף נכרים שראו את אומץ ליבו של 
רבי שלמה ואת הזלזול המוחלט שהפגין כלפי 
על  חתתם  את  שהטילו  הרוסיים  החיילים 
הבריות, האמינו כי בביתו לא יארע להם כל 

נזק והיו שוהים בצל קורתו.
רבי  של  אחיו  בן  שכתב  ברכה שלמה  בספר 
בקודש,  והנהגותיו  מדרכיו  ליקט  בו  שלמה 
מופיעים כמה סיפורים מרעישים על הביטחון 

העז שהראה רבי שלמה בשנות המלחמה.
לו  וסיפרו  יהודים  אליו  באו  כאשר  לעיתים 
על הפחד המקנן בקרבם מפני המציק הרוסי, 

היה מרעים עליהם בקולו: 
’לפחד מגוי?! - הלוא בושה וכלימה היא!’ 

בלבבות  ואמונה  ביטחון  נוסך  היה  זו  בדרך 
מתוך  זקוף,  בגב  מביתו  שיצאו  היהודים, 
תחושה אמיתית שהקדוש ברוך הוא שומרם 

ועומד לימינם.  
פעם  ענה   - באמת’  שמים  ירא  תהיה  ‘אם 
מחמת  להינצל  ברכה  ממנו  שביקש  ליהודי 
ובמקום  ממך,  הגויים  כל  ‘יפחדו   - המציק 
יבקשו  הם  מהם,  להינצל  תבקש  שאתה 
להינצל ממך...’ כמאמר הכתוב ‘וראו כל עמי 

הארץ כי שם ה’ נקרא עליך ויראו ממך’
מדהים  סיפור  אנו  מוצאים  הנזכר  בספר 

המשך בעמוד ב’המשך בעמוד ב’

מרגליות יקרות ואבני חושן,
פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון
מאוצרות תורת החסידות
משובצות זהב ומסודרות
משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע



המשך מעמוד א’ על התורה
שנבע  שלמה  רבי  של  ליבו  אומץ  על  ומרעיש, 
שהוא  העולמים,  בורא  על  מוחלטת  מהישענות 

עשה עושה ויעשה לכל המעשים.
של  ביתו  דלתות  לפתע  נפרצו  בהיר  אחד  ביום 
רוסי  קוזק  נכנס בסערה  הבית  ואל  רבי שלמה, 
יהיר וגאה. הוא סקר בגאווה את בני הבית, ופקד 

בשחצנות:
מהטיט  הדרכים  את  ונקו  לרחוב  זה  ברגע  ’צאו 

ומהבוץ!’
בני הבית רעדו מפחד, הם הפנו מבט חטוף אל 
אביהם שישב בפינת הבית ועסק בתלמודו. הרבי 
ובוטח  רם  בקול  ופקד  מהספר  עיניו  את  הרים 

שנשמע היטב לאזנו של החייל:
’אתם נשארים כאן, ולא הולכים לשום מקום!’

לרגע נאלם החייל מרוב הפתעה, הוא לא האמין 
מבלי  פניו  למול  פיו  את  להמרות  יעז  יהודי  כי 

להתבלבל.
בו  בערה  וחמתו  התעשת  שניות  כמה  לאחר 
אל  ורץ  מתערה  חרבו  את  שלף  הוא  להשחית, 

הרבי כאחוז טירוף.
אולם בטרם הספיק הקוזק לבצע את זממו, קפץ 
הרבי ממקומו וללא שמץ של מורא הרעים עליו 

בקול חוצב להבות אש:
’רשע! אני עובד את השם יתברך חי עולמים..!’

הרצח  תאוות  כל  ונחרד,  נבהל  הבוטח  הקוזק 
ונעלמה,  התנדפה  לפני  רגע  ליבו  את  שמילאה 
ואת מקומה תפסה רעדה שמילאה את כל ישותו. 
הצליח  בקושי  ואך  נידף  כעלה  רועד  החל  הוא 
להרים את רגליו ולנוס מהמקום בבהלה עמוקה, 

כחייל הנס משדה הקרב.
ויהי לפלא.

הרבי  כמה ממקורבי  ניגשו  שוך הסערה,  לאחר 
ושאלו אותו:

‘על שום מה ראה הרבי לעורר את חמתו של אותו 
קוזק רוסי?! וכי לא יודע הרבי שדם יהודי הפקר 

בעיניהם?! הלוא זוהי סכנת נפשות של ממש!’
תמצית  שהיתה  תשובתו  את  וענה  הרבי  שמע 

דרכו והליכתו בקודש:
‘בפסוק נאמר ‘ויירא יעקב מאוד וייצר לו’ ופירשו 
בספרים הקדושים שבתחילה התיירא יעקב אבינו 
מעשיו הרשע, ברם מיד אחר כך הצר על היראה 
לו  אין  שכן  ודם,  בשר  מפני  שהתיירא  עצמה 

לאדם לפחד רק מהשם יתברך לבדו!’
הרבי  העיד  גאליציה,  את  הרוסים  עזבו  וכאשר 

על עצמו ואמר:
’לא יראתי ולא פחדתי מהם כלל ועיקר’...

תאווה ללימוד התורה
והישר  ה’ אלהיך  ’ויאמר אם שמוע תשמע לקול 
בעיניו תעשה והאזנת למצותיו ושמרת כל חקיו 
כל המחלה אשר שמתי במצרים לא אשים עליך 

כי אני ה’ רפאך’ )שמות טו כו(.
פירש רבינו ה’אור החיים’ הקדוש זיע”א את כפל 

הלשון ‘שמוע תשמע’: 
גדול,  בחשק  התורה  עסק  שיהיה  להם  ‘לרמוז 
שהגם שעודנו לומד יתאווה ללמוד עוד, וזה יגיד 

שאינו שבע וקץ בלימודו’.
החיים  האור  לדברי  טובה  דוגמא  שאין  נראה 
הקדוש ‘שיהיה עסק התורה בחשק גדול... שאינו 
רבי  של  הפלאית  מדמותו  בלימודו’,  וקץ  שבע 
יוסף ראזין זיע”א הידוע בכינויו ‘הרוגאטשובער’. 
אותו  לנתק  היה  שיכול  בעולם  כוח  היה  לא 
מהתורה הקדושה שנבללה בדמו והתייחדה עימו 

בייחוד גמור.
חייו  אורחות  על  מפליאים  סיפורים  כמה  והרי 
של הגאון שנמסכו בתורה הקדושה והיו למקשה 
אחת של בקיאות מבהילה השזורה בגאונות בלתי 

נתפסת:
האמירה ‘לא פסיק פומיה מגירסא’ לא היתה לגבי 
‘הרוגאטשובער’,   - זצ”ל  ראזין  יוסף  רבי  הגאון 
אותה  קיים  הוא  אלא  בעלמא,  מליצה  בגדר 

כפשוטה ממש.
תורה  בדברי  מדבר  באב  תשעה  בצום  אפילו 

באב  בתשעה  היה  שרוי  רוב  פי  על  הרף.  ללא 
בעיר מולדתו ברוגאטשוב, מפני שבאותם הימים 
חל יום  היארצייט של אביו רבי פישל, והיה בא 
מדווינסק להשתטח על קברו. בנסיעתו מדווינסק 
לרוגאטשוב היה גומר בקרון הרכבת חצי הש”ס 
ברוגאצוב.  פעם  עצמו  הוא  סיפר  כך  פה.  בעל 
את  השם  ירצה  אם  יסיים  שבחזרתו  והוסיף, 

המחצית השניה. 
העיר  תושבי  כל  לכבודו  חרדו  העירה,  בבואו 
גדולים וקטנים, היו באים לקבל את פניו ולשוחח 
בדברי  הצום  יום  כל  עמהם  מגלגל  והוא  עמו, 

תורה.
כאשר חלתה אשתו הראשונה נסעה לוורשה על 
מנת לדרוש שם ברופאים, אולם לבסוף נפטרה 
ברכבת  נסע  הרוגאטשובער  ממחלתה,  שם 
הנסיעה  זמן  כל  ובמשך  ללווייתה,  מדווינסק 
שוחח ברכבת עם מלוויו בריתחא דאורייתא עד 

ששכח לגמרי את מטרת הנסיעה. 
כאשר הגיעה הרכבת לוורשה הזכירו לו מלוויו 

שהגיעו לוורשה להלוויית אשתו הרבנית. 
נעמד הגאון ואמר: 

‘איתא בגמרא כי הנשים זוכות לעולם הבא בשכר 
המדרש,  מבית  שיבואו  עד  לבעליהם  שמחכות 

וסיים שכעת תחכה זוגתו עד שיסיים הפלפול.
גם בעת ההלוויה טרוד היה בעומק עיונו בדברי 
לו  כשהזכירו  הגולל,  סתימת  לאחרי  ורק  תורה, 
שצריך לומר קדיש, כי לא הניחה אחריה בן זכר, 

התנער באחת משרעפיו והפליט מפיו:
היא  ]-כך,  גישטארבן’  נעביך  איז  ‘אזוי,  זי 
את  תופס  רגע  באותו  שרק  כמי  נפטרה?![ 

משמעות הדברים. 
מרצה  הוא  היה  אבל  לנחמו,  באו  העיר  גדולי 

לפניהם שעות רצופות בתורה. 
איש מהמנחמים לא העז להעירו על אבלותו, ויש 
שמצאו לו סימוכין בירושלמי )מועד קטן פ”ג( שם 
נאמר כי אבל הלהוט אחר דברי תורה מותר לו 

ללמוד. 
לבסוף כאשר העיר לו על כך דודו השיבו:

שאר  על  עונש  וכשאקבל  זו,  היא  עבירה  ‘ודאי 
עוונותיי יענישוני אף על עוון זה, אבל אני מקבל 
וברצון, כדאית  זה באהבה  את העונש על חטא 

היא התורה ללקות עליה...’
שמח’,  ‘אור  בעל  זצ”ל  שמחה  מאיר  רבי  הגאון 
התבטא  בדווינסק,  המתנגדים  קהילת  של  רבה 

פעם בנוגע אליו:
‘אומרים על הרוגאצובי שהוא בעל זכרון נפלא, 
לא היו דברים מעולם! בעל זכרון נקרא זה שזוכר 
דבר  לך  אין  והרי  שנים,  כמה  לפני  שלמד  מה 
לזה  וכי  עתה,  זה  אותו  למד  לא  שהוא  בתורה 

בעל זכרון ייקרא...?!’
משה  רבי  חותנו  לו  הציע  שהתאלמן,  אחרי 
אחות  היא  השניה,  בתו  את  שיישא  הרשפינקל, 
והתחילו  הרוגאצובי  הסכים  המנוחה.  אשתו 
ובאו  המועד  שהגיע  כיון  לחתונה.  בהכנות 
להוליכו אל החופה, והוא עומד אז באמצע ענין 
עשה  הקרבנות,  מעשה  הלכות  ברמב”ם  עמוק 

קמט בדף ומלמל כמדבר נכחו אל הספר: 
אל  ללכת  מוכרחני  לי,  יקיר  רבי  ’במחילה, 

החופה...’
ותוך כדי הילוכו ביקש מדודו לשים לב שהאנשים 
אשר יחזיקו בנקליטי החופה לא יהיו סתם בורים 
ועמי הארצות... אחרי החופה שב מיד במרוצה 
אל חדרו אל הרמב”ם ושיקע את עצמו בעיוניו 
שעה ארוכה, עד שנאלצו לעורר אותו ולהזכירו 

שהוא ‘חתן’ ועליו להשתתף בסעודת המצוה...
בזה כאשר השיא את בתו רחל ע”ה עם  כיוצא 
ציטרון  אבא  ישראל  הג”ר  מדווינסק  תלמידו 
ניכר  זמן  הקרואים  כל  עם  ביחד  שהה  זצ”ל, 
והודיע  בשעת החופה, אבל תיכף לאחריה פנה 

למחותנים: 
’תמחלו לי כבר הפסקתי מדברי תורה יותר מדי, 
להמשיך  לחדרו  פנה  ומיד  עוד’,  מסוגל  אינני 

בלימודיו...

המשך מעמוד א’ שבת קודש
במדרש  ז”ל  חכמינו  שדרשו  וכפי 
תנחומא )אמור טו( על הפסוק ‘ומותר 
‘אין’?  מהו  אין’;  הבהמה  מן  האדם 

שהוא מדבר והיא אינה מדברת.
בספרו  מטראני  יוסף  רבנו  והרחיב 
א(  דרוש  )תזריע  פענח’  ’צפנת 
על  ויתרונו  בריאת האדם  שתכלית 
לו  ושיג  שיח  כי  היא,  הבריאה  כל 
להלל ולשבח לבורא יתברך ולעסוק 

בפיו בתורה הקדושה.
רבנו החיד”א  הוסיף  דבריו  פי  ועל 
נשמת(,  )ד”ה  אחת’  ’שפה  בספרו 
שלכך בשבת כשמקבל איש ישראל 
ומהלל  מודה  הוא  יתרה  נשמה 
החול,  מבימות  יותר  יתברך  להשם 
ומאריך בפסוקי דזמרה עד שמגיע 

לתפלה היקרה ‘נשמת כל חי’.
ורמז יש בתבות התפילה ‘נשמת כל 
חי תברך את שמך’, שראשי התבות 
המנין  בתוספת  שמך’  את  ‘תברך 
כמנין  בגימטריא  עולים  הכולל 
ש’רוח  היכולת  את  יש  ואז  ‘שבת’. 
כל בשר תפאר ותרומם זכרך מלכנו 
תמיד’, כי לא נתן לנו הבורא נשמה 
ולהודות  לברך  כדי  אם  כי  ורוח 

לשמו.
)ח”ב  הקדוש  בזהר  הדברים  ומקור 
רה:(, שבו אמרו שכיון שהשבת היא 

בה  מרבים  לכן  דנשמתין’  ‘יומא 
בשירות ותשבחות ואומרים ‘נשמת 
אלקינו  ה’  שמך  את  תברך  חי  כל 
ורוח כל בשר תפאר’. כי אין השבח 

בשבת רק מצד הנשמה והרוח.

השמים מספרים כבודו
בענין זה כתב הרב הקדוש רבי צבי 
הירש מליסקא זי”ע בפרושו ’שערי 
דברים  )קמו(  תהלים  לספר  הישר’ 

נפלאים:
שני חלקים יש בשם הוי”ה הקדוש; 
אותיות ‘י-ה’ ואותיות ‘ו-ה’. אותיות 
‘י-ה’ הן כנגד נשמתו של אדם שהיא 
כנגד  ‘ו-ה’  ואותיות  מהעליונים, 
יש  ורמז  העפר,  מן  העשוי  הגוף 
‘ישמחו  יא(  צו  )תהלים  בפסוק  לכך 
השמים ותגל הארץ’ שראשי תבותיו 
מרכיבים את השם הקדוש, והרי לנו 
יחוד  נוצר  יחד  והארץ  שמהשמים 

שמו יתברך.
לפני  ולהלל  להודות  אדם  וכשבא 
בורא כל עולמים, רק בזכות הנשמה 
אשר בתוכו ראוי הוא לכך, כי מהו 
את  שיהלל  והמגשם  העכור  הגוף 
ראוי  הנשמה  בכח  ורק  הבורא?! 
והודיה  בתפלה  פיו  לפצות  האדם 

לה’ יתברך.
מנהג  פי  על  משל  בדרך  ונבאר 
העולם, שאם יבוא איש בזוי ויאמר 
הלא  גדול,  מלך  לפני  ושבח  הלל 
וכל  המלכות,  בכבוד  לפוגם  יחשב 
נשבח  כיצד  חומר  קרוצי  אנו  שכן 
לגדולתו  אשר  הוא  ברוך  להקדוש 

אין חקר?!
וביאור הדברים על פי דברי חכמינו 
לו  ‘תן  מ”ז(  )פ”ג  אבות  במסכת  ז”ל 
אם  כי  שלו’.  ושלך  שאתה  משלו 
אנכי שאתן מתנה  מי  יאמר האדם 
שהרי  בידו,  טעות  יתברך,  לבורא 
מילא אם היינו נותנים לו דבר משל 
לפחיתות  זה  נחשב  היה  עצמנו 
לפניו, אבל באמת כל מה שיש לנו 
הכל שלו הוא, ואם כן מה שאנחנו 
נותנים לו הכל מכח אלוקי שבתוכנו, 
ואין זה חסרון ופגם בכבודו חלילה.

על כך אמר דוד המלך עליו השלום 
‘כי ממך הכל ומידך נתנו לך’ )דה”י 
יד(, שאפילו כח הנתינה הוא  א’ כט 

לו  ‘תן  שאמרו  וזהו  הבורא,  מכח 
משלו’, ואל תחשוש שהוא פחיתות 

כבוד, ‘כי אתה ושלך שלו’.
כח  ידי  על  ביותר  מתברר  זה  דבר 
שנפח  חיים  רוח  שהיא  הנשמה 
אנו  ראויים  ידה  ועל  הבורא,  בנו 
להללו ולשבחו, כיון שהנשמה שלו 
היא ומידו נתנו לו, ובשונה מהגוף 
במדה  האדם  כחלק  הוא  שנחשב 
מסוימת, והשבח המגיע על ידו יש 

בו פחיתות כבוד במקצת.
ונמצא לפי זה שעיקר השבח לבורא 
כנגד  שהן  ‘י-ה’  מאותיות  שורשו 
הנשמה הראויה לכך, ובכך נבין את 
שאמרו חכמינו ז”ל )מדרש תהלים קיג( 
שאין העולם כדאי להלל בכל השם 
אלא בחציו שנאמר )תהלים קנ ו( ‘כל 

הנשמה תהלל י-ה’.
וזהו הנאמר פעמים רבות במזמורי 
התהלים הלשון ‘הללוי-ה’, כי באלו 
שהיא  הנשמה  כנגד  שהן  האותיות 
אנו  ראויים  ממעל  אלו-ה  חלק 
להודות לבורא על רוב טובו וחסדיו.

מלמד שלא שינה
שבכל  הצדיקים  היו  מאריכים 
הדורות בתפלת נשמת, ודבקים בה 

מאד עד כדי התפשטות נפשם:
נודע היה הצדיק הקדוש רבי משה 
לייב מסאסוב זי”ע בגמילות חסדיו 
אך  הבריות,  עם  צדקתו  ומעשי 
דבקותו  שם  על  התפרסם  בפרט 
שבויים,  פדיון  במצות  העצומה 
מכתת  ולשמה  נפשו,  מסר  עליה 

היה את רגליו כל הימים.
רבי  שהלך  פעמים  מאותן  באחת 
המצוה,  את  לקים  לייב  משה 
יהודי שהושלך לבור  ולפדות חוכר 
על ידי אדון האחוזה, חש ברעב חזק 
דבר  בא  לא  רב  זמן  שמזה  לאחר 

מאכל אל פיו.
לייב  משה  רבי  שעמד  כדי  תוך 
לפניו  הביאו  הפריץ,  עם  והתמקח 
וכמעט  ביותר,  ויקר  ערב  מאכל 
בולמוס  לייב  משה  רבי  את  שאחז 

מן הריח שעלה מהמאכל.
מאוחר יותר, כשסיפר רבי משה לייב 
רבי  הקדוש  הרב  לתלמידו  כך  על 
אמר:  זי”ע,  מזידיטשוב  הירש  צבי 
שמאמירת  נזכרתי,  רגע  “באותו 
לי  יש  קודש  בשבת  חי’  כל  ’נשמת 

יותר תענוג, ובכך נתישבה דעתי...”
השבתות  שבאחת  מסופר  כן  כמו 
צבי  רבי  הקדוש  הרב  שבת  בהם 
’בני  בעל  זי”ע  מדינוב  אלימלך 
הקדוש  הרב  של  בצילו  יששכר’ 
הרבי  כבדו  זי”ע,  מזידיטשוב 
התבה  לפני  לגשת  מזידיטשוב 

בתפילת שחרית.
בהגיעו ל’נשמת’ החל ה’בני יששכר’ 
ולהתרגש מאד בתפילתו,  להתלהב 
עד ששכח כי עליו לעזוב את התיבה 
לאחר ‘נשמת’, ובכל אותו זמן עמד 
גרע  ולא  לצידו  מזידיטשוב  הרבי 

ממנו עין בהתפעלות.
הרבי  התבטא  התפילה  לאחר 

מזידיטשוב: 
אמר  אלימלך  צבי  רבי  “כאשר 
תפילת ׳נשמת׳ ראינו שהפמליה של 

מעלה אומרת תפילה זו יחד עמו!” 



השירה הראשונה
ממצרים נגאלו ישראל ונפדו מבית עבדים 
נשרים  כנפי  על  רמה.  ביד  משם  ויצאו 
נישאו, וענן ה’ חפף עליהם יומם, ובלילה 
עמוד האש האיר להם. אלא שעדיין לא 
נתן  כן  על  במצרים,  ה’  נקמת  הושלמה 
בני  אחרי  לרדוף  ועבדיו  פרעה  בלב  ה’ 

ישראל מיד אחר צאתם ממצרים.
יתברך  בו  להילחם  יוכלו  כי  היו  סבורים 
כי  לפועל,  יצא  לא  זממם  אך  חלילה, 
וחיציהם שבו אליהם  חרבם באה בליבם 
בני  לפני  הים  נקרע  ולבסוף  להכותם. 
על  במים.  נשטפו  וחילו  ופרעה  ישראל, 
ונתנו  לא-ל,  ורוממו  ישראל  שיבחו  זאת 
ושוררו  ועמדו  ותשבחות,  שירות  זמירות 
את הראשונה שבשירות – היא שירת הים.
פרשת  את  בתורה  קוראים  שבה  השבת 
בשלח נקראת ‘שבת שירה’, על שם שירת 

הים הכתובה באותה פרשה.
לעסוק  הוא  עצמו  בפני  ענין  זו,  שירה 
רבות  הצדיקים  כך  על  שכתבו  וכפי  בו, 

גדולות ונצורות.
אולם מלבד ענין השירה, מצאנו בפרשה 
עצמו  על  החוזר  אחד  מופלא  ענין  זו 
ובו נעסוק  – ענין התפילה,  כמה פעמים 

במאמרנו זה. 
ישראל  בני  היו  פעמיים  ולא  פעם  לא 
היה  לא  מהותה  שכל  בצרה,  נתונים 
אביהם  אל  ליבם  את  לקרב  בשביל  אלא 

שבשמים.
כך היה בתחילת הפרשה ‘ופרעה הקריב... 
י(,  יד  )שמות  ה’’  אל  ישראל  בני  ויצעקו 
וכפי שדרשו חכמינו ז”ל )פסיקתא זוטרתא( 
כי  ואמרו  הקריב’,  ‘ופרעה  המילים  את 
לאביהם  ישראל  את  וקירב  הקריב  הוא 

שבשמים.
עמלק,  במלחמת  הפרשה  בסוף  וכן 
רבינו  ומשה  ה’  אל  ישראל  התפללו  אז 
אשר  הצרות  שתי  בין  ובתווך,  בראשם. 
נשאו  הם  עליהן  ואשר  ישראל  על  באו 

תפילה, מופיעה השירה – שירת הים. 
הרי לנו שתי הגדרות בפנייה אל הבורא 

יתברך: תפילה ושירה.
הנלמדות  חשובות  הלכות  ישנן  ואמנם, 
מפרשה זו, אך אנו נעסוק בבירור החילוק 
מתוך  לתפילה  צרה,  בעת  תפילה  בין 
ההבדל  את  להבין  יש  ובפרט  רוממות. 
התייחדה  במה  ותפילה,  שירה  שבין 

השירה ובמה מיוחדת היא מכל תפילה.
ואל יהי הדבר קל בעינינו, כי לא כל בריה 

זוכה לומר שירה.
ולשורר שירה  היא לעמוד  מיוחדת  זכות 
עליונה  שמחה  הוא.  ברוך  הבורא  לפני 
שאמרו  עד  שירה,  לידי  המביאה  היא 
שברא  מיום  כי  ד(  כג  )שמו”ר  ז”ל  חכמינו 
הקדוש ברוך הוא את העולם ועד שעמדו 
שאמר  אדם  מצאנו  לא  הים,  על  ישראל 

שירה לקדוש ברוך הוא, אלא ישראל. 
לקדמונים  שנעשו  ונפלאות  נסים  וכמה 
אמרו  לא  זאת  ובכל  הקדושים,  ולאבות 
אמרו  לא  אכן  מדוע  להבין,  ויש  שירה. 
הרשות  להם  ניתנה  שלא  משום  שירה? 

לכך.
כי על מנת לשבח לפאר ולרומם לפני ה’ 
רשות  צריך   – שירה  של  הנעלה  באופן 

מיוחדת.
מהמעשה  נלמדת  לדבר  הסיבות  אחת 
באדם  לג:(,  )ברכות  ז”ל  חכמינו  שהביאו 
בבית  להתפלל  התיבה  לפני  שירד  אחד 
הכנסת של רבי חנינא, וכאשר החל לברך 
התפילה,  בחזרת  הראשונה  הברכה  את 

הקדוש  על  רבים  שבחים  משלו  הוסיף 
והנורא  הגיבור  הגדול  ‘הא-ל  הוא:  ברוך 
והאמיץ  החזק  והיראוי  והעזוז  והאדיר 

והוודאי והנכבד’. 
את  שסיים  עד  חנינא  רבי  לו  המתין 
באמירת  “האם  בו:  גער  ואחר,  תפילתו, 
לומר  סיימת  כי  אתה  סבור  אלו  שבחים 
הוא?!  ברוך  הקדוש  של  שבחיו  כל  את 
הלא בריבוי השבחים מראה אתה כאילו 
באמת  והרי  עוד שבחים,  אין  אלו  מלבד 
של  בשבחו  כלל  והבנה  השגה  לנו  אין 

הבורא יתברך.
שהיו  ודם  בשר  למלך  דומה  זה  הרי 
עבדיו  והיו  זהב,  דינרי  אלפים  אלף  לו 
 – לו  משבחים אותו בכמה פרוטות שיש 

הלא זהו גנאי לו ולא שבח!”
של  ומעלתה  גודלה  את  מעט  נבין  בכך 
מיוחדת.  רשות  נדרשת  השירה, שלשמה 
אך מיום שזכינו לאומרה פעם אחת על ים 
סוף, זוכים אנו לשוב ולשורר אותה בכל 

יום בתפילה, בסיום פסוקי דזמרה.

צעק לבם אל ה‘
גדולה:  בצרה  ישראל  היו  השירה  לפני 
ופרעה  המדבר  עליהם  סגרו  מאחור, 
ללא  בתווך,  והם  הים,  מלפנים  וחילו, 

יכולת להיחלץ מן המצוקה.
עד  הבורא  אל  ישראל  בני  צעקו  או-אז 
כאשר  המופלא,  הנס  להם  ונעשה  שזכו 
גזר הקדוש ברוך הוא את ים סוף לגזרים 
ברוב חסדיו. באותו מעמד נורא הוד זכו 
בו  ונורא,  עצום  שכינה  לגילוי  ישראל 
מראות  הים  על  פשוטה  שפחה  ראתה 
אלקים שלא ראו אפילו הנביאים )מכילתא 
דרבי ישמעאל בשלח – מסכתא דשירה פרשה ג(.

ישראל  הגיעו  מכן,  לאחר  מועט  זמן 
מים  מצאו  ולא  מרה  שנקרא  למקום 
מתוך  הבורא  אל  צעקו  ושוב  לשתות. 
והמתיק  נס  בדרך  שהושיעם  עד  צרתם, 
להם את המים המרים, וכאשר רעבו בני 
ירד  ומחיה,  מזון  וביקשו  ללחם  ישראל 
להם המן. ובסוף פרשת בשלח מסופר כי 

בא עמלק הרשע למלחמה כנגדם.
מלחמה זו היא הקשה שבכל המלחמות, 
והיא תימשך לאורך כל הדורות ולא תבוא 
לימות המשיח, שבהם  לכלל הכרעה עד 
יהא התיקון הרוחני השלם. וכפי שכתוב 
בפסוק בסוף פרשת בשלח )שמות יז טז( ‘כי 
יד על כס י-ה מלחמה לה’ בעמלק מדור 

דור’.
עד  דורות,  לדורי  תהיה  שהמלחמה  הרי 
כתר  הכל  לו  ויתנו  ה’  כסא  יושלם  אשר 
היתה  אשר  זו,  במלחמה  וגם  מלוכה. 
ישראל  בה  שעמדו  הראשונה  המלחמה 
 – עולם  לחירות  ממצרים  שיצאו  מיום 

עמדו ישראל בתפילה וזעקה.
מלחמה זו באה על ישראל, ‘על נסותם את 
ה’ לאמר היש ה’ בקרבנו אם אין’ )שמות 
יז ז(, אמונתם לא היתה שלמה ומוחלטת, 
ואפילו בעמדם על ים סוף נאמר )תהלים 
קו ז( ‘וימרו על ים בים סוף’, וכמו שאמרו 
ישראל  כי  קיח:(  )פסחים  ז”ל  חכמינו 
ואמרו  אמנה,  מקטני  היו  הדור  שבאותו 
אחד  מצד  עולים  שאנו  “כשם  לעצמם: 
של הים – כך המצרים עולים מצד אחר 
הקדוש  לו  שאמר  עד  ניצולים”.  הם  וגם 
ברוך הוא לשר של הים שיפלוט את גופות 

המצרים ליבשה ויראו ישראל שמתו.
אירע  רוחנית  נפילה  של  נוסף  מקרה 
רפו  שאז  עמלק,  מלחמת  קודם  הוא  גם 
ולכן  תורה,  מדברי  ישראל  של  ידיהם 
בא  כן  ועל  ‘רפידים’,  המקום  שם  נקרא 
עמלק להילחם כנגדם. ובזה פירש רבינו 

האור החיים הקדוש )שמות יז ט( את סיבת 
שליחתו של יהושע בן נון למלחמה, יען 
התורה  בעמל  ומיוחד  אחד  היה  הוא  כי 
ויגיעתה ולא יצא מתוך אוהלה של תורה 
– לכן עמד לו כוחו להתגבר במלחמה זו. 
 – בתפילה  ישראל  עמדו  כאן  גם  ושוב, 

תפילה מתוך צרה.
אמנם, מעלה מיוחדת יש לתפילה שכזאת 
הבאה מלב נשבר בעת צרה ומצוקה, אך 
מוטב היה להם לישראל ללכת בדרך ה’ 
זוכים לעמוד בתפילה  היו  ואז  בשלימות 
כל  כי  ורוממות.  הדעת  הרחבת  מתוך 
הרגישו  שלא  מחמת  עליהם  באה  הצרה 
כי ה’ בקרבם וביקשו לנסותו ואף התלוננו 

לפניו.

היצר – פקיד מושחת
טו  )שמות  בחיי  רבינו  מביא  זה  רעיון  על 
‘ספר  הקדמון  מהספר  נפלא  משל  כו( 
המשל  דברי  קסג-קסד(.  )אותיות  הבהיר’ 
אם  ‘ויאמר  הפסוק  ביאור  על  מיוסדים 
והישר  אלקיך  ה’  לקול  תשמע  שמוע 
ושמרת  למצותיו  והאזנת  תעשה  בעיניו 
כל חקיו כל המחלה אשר שמתי במצרים 
לא אשים עליך כי אני ה’ רפאך’, בו מצוה 
ולא  ה’  לקול  לשמוע  ישראל  את  הבורא 
לקול היצר הרע, להאזין למצוות ה’ ולא 
ה’  חוקי  היצר הרע, לשמור את  למצוות 
ולא את חוקי היצר הרע, ובזכות זה יסיר 

ה’ מהם כל מחלה, ‘כי אני ה’ רופאך’.
כל  על  פקידים  שמינה  למלך  משל 
למכור  ממונים  והיו  ונכסיו,  אוצרותיו 
ובתי החרושת  כל המפעלים  תוצרת  את 

שבבעלות המלך.
שלושה שרים היו: האחד, מופקד היה על 
מכירת מוצרי הטקסטיל, בגדים, שמיכות 
החקלאית,  התוצרת  על  השני  ובדים, 
על  והשלישי  והמשקאות,  המאכלים 

חומרי הבנייה.
הראשונים  הממונים  שני  בעוד  והנה, 
נאים  רווחים  והכניסו  ביותר,  הצליחו 
הפקיד  של  ידיו  היו  המלך,  לאוצרות 
מחוסרות  הבניה  חומרי  על  הממונה 

עבודה.
המבנים והבתים באותה ארץ בנויים היו 
בנייה  לחומרי  נזקקו  לא  ואנשים  היטב, 

רבים.
קבוצת  שלח  פקיד?  אותו  עשה  מה 
ופקד  המדינה,  ברחבי  לסייר  בריונים 

עליהם להחריב כל בית רעוע שיראו.
ורעועים?  חלשים  בתים  דווקא  מדוע 
רבה.  בקלות  להרוס  ניתן  שאותם  משום 
הבנויים  לבתים  גם  להיטפל  ינסו  אילו 

היטב, יארך הדבר זמן רב מדי.
את  מכריח  מושחת  פקיד  אותו  היה  כך 
על  בנייה,  חומרי  אצלו  לקנות  הבריות 
מנת שיוכל להציג את הישגיו בפני המלך.

הנביא  מאמר  נדרש  זה  משל  באמצעות 
ירמיהו )א יד( ‘מצפון תפתח הרעה על כל 
יושבי הארץ’, כידוע שה’צפוני’ הוא היצר 
כ,  ב  )יואל  האדם  של  בליבו  הצפון  הרע 
סוכה נב.(, ומהצפון הזה נפתחת הרעה על 

יושבי הארץ.
מושחת  פקיד  כאותו  כמוהו  הרע,  היצר 
לסחורת  פונה  אינו  שאיש  המלך  של 
הוא  כך  ומפני  מוכר,  הוא  אותה  המלך 
מנת  על  אדם,  בני  של  חייהם  מחריב 

שיעלו על לבם להתפלל לבורא.
בוראו,  מעבודת  יותר  רחוק  שיהודי  ככל 
כך יקל על השטן לגרום לו לצרות, כיון 
הוא  פונה  כן  ועל  לו,  מעטות  שזכויות 
אל ה’חלשים’ שבישראל – אלו הרחוקים 
את  להרוס  התורה,  מצוות  משמירת 

חייהם.
ומובן שאם היו ישראל עובדים את הבורא 
לא  מלכתחילה,  לפניו  ומתפללים  כראוי, 
אותם  להכריח  מתאמץ  הרע  היצר  היה 

לקנות את סחורתו.
‘סחורת’ הבורא יתברך עומדת  כי כאשר 
ככלי אין חפץ בו רחמנא ליצלן, בא היצר 
ומחריב את עולמו של האדם ומביא עליו 
הצרה  שמתוך  כדי  ליצלן,  רחמנא  צרות 

יעמדו הבריות בתפילה.
ה’  למצוות  מאזינים  ישראל  היו  אם  וכך 
ושומרים כל חוקיו, לא היו באים עליהם 
ורק  רופאם,  ה’  היה  כי  מחלות,  אותן 
בעבודת  הצורך  די  עוסקים  אין  כאשר 
ה’, מתחילים לחוש בחורבן האיברים. כי 
כבתי  ואיבריו  קטנה,  לעיר  נמשל  האדם 
ה’,  בעבודת  עוסק  שאיננו  ובעת  העיר, 
כדי  באיבריו  ומכאוב  חולי  הוא  מרגיש 

שיתקרב לעבודת ה’.
התפילה  של  וחשיבותה  שמדרגתה  הרי 
הבאה מתוך עבודת ה’ והכרה ברוממותו, 

גדולה מתפילה הבאה מתוך צרה.
הקדושים  אבותינו  של  דרגתם  היתה  וזו 
את שלוש  ויעקב, שתיקנו  יצחק  אברהם 
התפילות, כתפילה מתוך קרבה ודביקות, 
תפילת  היא  זו  צרה.  בשעת  כזעקה  ולא 
הרצויה,  התפילה  היא  אשר  הרוממות, 
ועליה נאמר כי ‘תפילות – אבות תיקנום’ 
)ברכות כו:(. את דרגה התפילה הזאת תיקנו 

האבות הקדושים.
אנו  נוכחים  בשלח  בפרשת  כאמור,  אך 
לראות כי באה על ישראל צרה אחר צרה, 
כדי לעוררם לתפילה, ואז היו הם בדרגה 
בתחילת  כך  צרה.  מתוך  תפילה  של 
הפרשה עמדו ישראל מול צרה אשר באה 
ברוך  הקדוש  כאשר  השמים,  מן  עליהם 
הוא הכביד את לב פרעה לרדוף אחריהם. 
מלחמתו  עליהם  באה  הפרשה  ובסוף 
הקשה של עמלק. כל זאת בא עליהם כי 
התעוררו בליבם ספיקות באמונה אם יש 
ה’ בקרבם, וכן רפו ידיהם ונחלשו בקיום 

דברי התורה.

הנותן לך כח לעשות חיל
ישראל,  מלחמות  שכל  כן,  אם  נמצא 
שבסוף  בעמלק  ישראל  מלחמת  ובפרט 
– כולן מלחמות שמימיות,  פרשת בשלח 
ועיקר המלחמה בהן היתה אל מול שרי 

אומות העולם בשמים ממעל.
נזכיר, כי גם למלחמות דוד המלך ושאר 
המלכים קדמו להן פעולות רוחניות, ואחת 
במדרש  לדוגמא  כך  השירה.  היא  מהן 
ז”ל  חכמינו  תיארו  טו(  ד  ל  )פתיחתא  איכה 
ארבעה מלכים ממלכי בית דוד, שהתפללו 
מאויביהם  שיצילם  יתברך  הבורא  לפני 
ויסייע להם במלחמתם כנגדם, אלא שכל 
ולכל אחד מהם  אחד ביקש באופן אחר, 

נענה ה’ יתברך כפי בקשתו.
ארבעת המלכים הם: דוד, אסא, יהושפט, 
חזקיהו: דוד המלך ביקש בתפילתו )תהלים 
אשוב  ולא  ואשיגם  אויבי  ‘ארדוף  לח(  יח 

תפילה
פנינים ומרגליות בעניני
עבודה שבלב זו תפילה

המשך בעמוד ד’



לשמיעת השיעורים - קול הלשון:
03-6171077

המשך מעמוד ג’ תפילה
הוא  ברוך  הקדוש  לו  והשיב  כלותם’,  עד 
שיעשה כפי בקשתו, וזה האמור )שמואל א’ ל 
יז( ‘ויכם דוד מהנשף ועד הערב למחרתם’. 
את  לוי  בן  יהושע  רבי  דרש  זה  במקרא 
אחד,  ויום  לילות  כשני  ‘למחרתם’  המילה 
שהיה הקדוש ברוך הוא מאיר לדוד המלך 
באותם לילות שרדף אחרי אויביו בברקים, 
‘כי אתה תאיר  יח כט(  )תהלים  וזהו שנאמר 

נרי’. 
כעבור חמישה דורות עמד נכד-נכדו אסא 
אני  הוא:  ברוך  לקדוש  ואמר  יהודה,  מלך 
מבקש  אלא  אויבי,  את  להרוג  כח  בי  אין 
המלאכה  את  תשלים  ואתה  שארדפם  אני 
ותהרגם. נענה לו הקדוש ברוך הוא ומילא 
בקשתו, שנאמר )דברי הימים ב’ יד יב( ‘וירדפם 
ויפל  לגרר  עד  עמו  אשר  והעם  אסא 
מכושים לאין להם מחיה כי נשברו לפני ה’ 
ולפני מחנהו’. מדוע לא נאמר כי הם נשברו 
‘לפני אסא’ אלא ‘לפני ה’ ולפני מחנהו’? כי 

הבורא יתברך שברם והרגם.
עמד אחריו בנו יהושפט ואמר: אני אין בי 
אומר  אני  אלא  לרדוף,  ולא  להרוג  לא  כח 
שירה ואתה עושה עבורי את השאר, ונענה 
‘ובעת  לו הבורא יתברך, שנאמר )שם כ כב( 
החלו ברנה ותהלה נתן ה’ מארבים על בני 
עמון מואב והר שעיר הבאים ליהודה וינגפו’. 
הרי שעל ידי הרינה והתהילה השלים ה’ את 

המלאכה ואויבי ישראל ניגפו לפניהם.
חזקיהו  עמד  מכן,  לאחר  דורות  תשעה 
אני  הוא:  ברוך  הקדוש  לפני  ואמר  המלך 
אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף ולא לומר 
שירה, אלא אני ישן על מטתי ואתה עושה. 
עושה,  אני  הוא:  ברוך  הקדוש  לו  אמר 
שנאמר )מלכים ב’ יט לה( ‘ויהי בלילה ההוא 

ויצא מלאך ה’ ויך במחנה אשור’.
במבט פשוט, נראה כי חזקיהו המלך היה 
לפניו,  שמלכו  המלכים  מכל  יותר  גדול 
לעשות  זקוק  היה  לא  שהוא  כך  כדי  עד 
לא  ושירה  תפילה  ואפילו  בעצמו,  מאומה 
אמר, אלא היה ישן על מיטתו ורואה ניסים 

גלויים מאת ה’ יתברך. 
שכאשר  משום  בכך,  יש  יתירה  מעלה 
להכנס  עלולה  בפעולה,  משתתף  אדם 
את  פעל  אשר  הוא  כי  מחשבה,  בלבו 
התוצאה בכחו, והיו ישראל עלולים להכשל 

במחשבת ‘כחי ועוצם ידי’.
ואכן אמרו חכמינו ז”ל )סנהדרין צד.( שביקש 
הקדוש ברוך הוא לעשות את חזקיהו משיח, 
ולכאורה נראה כי הוא בא אל התכלית ואל 

השלימות.
יתכן  לא  כי  המפרשים  אמרו  כבר  אולם 
לומר על דוד המלך – רגל רביעי במרכבה 
מכל  הפחותה  היא  שדרגתו  העליונה, 
לרדוף  שהוצרך  עד  המלכים,  ארבעת 
ולא  נשק,  בכלי  ולהרוג  בעצמו  ולהשמיד 
יכול היה לישון על מיטתו ויעשה ה’ חפצו. 
אין מסתבר כלל כי אמונתו היתה פחותה 
חלילה מהמלכים אשר אחריו, ועל כן היה 
מאמין  ולא  בהם  ונלחם  אויביו  את  רודף 

ובוטח בה’ יתברך שיילחם עבורו.
שכתבו  כפי   – להיפך  הוא  הביאור  אלא 
העובדה  דווקא  כי   – הקדושים  בספרים 
גודל  על  מעידה  למלחמה  יוצא  שהיה 
נשגבה  וכה  בו.  חדורה  שהיתה  האמונה 
היתה אמונתו, עד אשר אפילו בשעה שהיה 
יוצא בעצמו למלחמה ורואה ניצחונות על 
ידי כוחו כביכול, לא עלתה על דעתו כלל 
לומר כי בכוחו עשה וניצח, וברור היה לו 
עשתה  ה’  יד  כי  אליו  הנלווים  העם  ולכל 
זאת, כי ה’ הוא איש מלחמות וא-ל נקמות.

כח  שנחלש  המלך,  חזקיהו  בימי  אולם 

יצאו  אם  כי  חזקיהו  חשש  ביותר,  האמונה 
ישראל למלחמה בעצמם ויגברו על אויביהם 
המחשבה  בליבם  להיכנס  עלולה  בכוחם, 
הם  ועלולים  כוחם  ידי  על  זה  היה  כביכול 
כח  לך  הנותן  הוא  אלקיך  ה’  כי  לשכוח 
שיוכו  חזקיהו  ביקש  כן  על  חיל.  לעשות 
חיילי אשור בעוד הוא ישן על מיטתו, ואפילו 
שאפילו  העם  שיבינו  כדי  אמר,  לא  שירה 
התפילה והשירה אינן פועלות ללא רצון ה’.

אותם  מבין  המאוחר  המלך  הינו  חזקיהו 
נחלשה  בדורו  והאמונה  מלכים,  ארבעה 

יותר מן הדורות הקודמים.
וכך פחתה האמונה והלכה במקביל לירידת 
היה  יכול  המלך,  דוד  בזמן  אם  הדורות. 
לצאת למלחמה ולפעול בגבורתו בלא חשש 
שיהרהרו שזרועו היא שהושיעה להם, בימי 
אסא היתה אמונתם פחותה, אך ברדיפתו 
אחרי אויביו עדיין לא היו ישראל נכשלים 
בימי  הבא  ובדור  הזרוע,  בכח  בביטחון 
יהושפט, כבר עלה החשש כי רדיפה אחר 
האויבים תגרום להיחלשות האמונה, וביקש 

לומר שירה בלבד.
אם  שאף  חשש  המלך,  חזקיהו  בימי  אכן, 
יאמר שירה בלבד, עלולים ישראל לחשוב 
בכחם  פלאות  לחולל  הצדיקים  שיכולים 
שהישועה  ביקש  כן  ועל  בלבד,  הרוחני 

תיעשה בשעה שהוא ישן על מיטתו.
מכך נלמד, כי אמירת שירה אינה דבר הנתון 
ישראל,  מלכי  ביד  ואפילו  אדם,  כל  ביד 
לאומרה.  כדי  מיוחדת  לזכות  וזקוקים 
עצמיות,  ממחשבת  רוחנית  סכנה  ובשעת 
מחשבה של כוחי ועוצם ידי המחלישה את 

האמונה בה’ – אין אומרים אפילו שירה.
שהוזכרו  ד(  כג  )שמו”ר  המדרש  דברי  וכפי 
שברא  מיום  כי  אמרו  שם  לעיל,  בקצרה 
הקדוש ברוך הוא את העולם ועד שעמדו 
ישראל על שפת הים לא מצאנו אדם שאמר 

שירה לקדוש ברוך הוא אלא ישראל.
ולא  הראשון,  אדם  את  ה’  ברא  כאשר  לא 
כאשר הציל את אברהם מכבשן האש ומן 
המלכים, אף לא כאשר הציל את יצחק מן 
על  לשחטו  אביו  שעמד  בשעה  המאכלת 
המזבח, ולא כאשר ניצל יעקב מעשו הרשע 

ומשרו או מאנשי שכם.
להם  ונקרע  לים  ישראל  שבאו  בשעה  רק 
הוא,  ברוך  הקדוש  לפני  שירה  אמרו  מיד 
שנאמר ‘אז ישיר משה ובני ישראל’. ועליהם 
בחכמה  פתחה  ‘פיה  כו(  לא  )משלי  נאמר 

ותורת חסד על לשונה’. 
כי אין הרשות נתונה לכל אדם לומר שירה, 
ורק לאחר שפתחו אבותינו פיהם ושוררו לה’ 
בים סוף – יכולים גם אנו לאומרה אחריהם. 
וכפי שמתפללים אנו את התפילות שתיקנו 
כי  עליהן.  מוסיפים  אנו  ואין  האבות,  לנו 
אלא  ולשבח  להלל  ורשאים  זכאים  איננו 

בנוסח שתיקנו הצדיקים הקדמונים.

תפילת האבות הקדושים
להבין  יש  כאן,  שהתבארו  היסודות  מתוך 
באופן נפלא פרשה אחת בתורה שלפשוטי 

עם כמותנו, נראית מוקשה לכאורה.
בשעה שבא משה רבינו לפני פרעה הרשע 
בפעם הראשונה וביקשו לשלח את ישראל, 
הכביד פרעה עולו על ישראל, ואפילו תבן 
זאת  ועם  הפרך,  לעבודת  להם  ניתן  לא 
הקבוע  הלבנים  מספר  את  להביא  נצטוו 

כפי שהיה כאשר ניתן להם התבן.
פנה משה רבינו ואמר לפניו יתברך דברים 
קשים מאוד )שמות ה כב-כג(: ‘וישב משה אל 
ה’ ויאמר ה’ למה הרעותה לעם הזה למה 
לדבר  פרעה  אל  באתי  ומאז  שלחתני:  זה 

בשמך הרע לעם הזה והצל לא הצלת את 
עמך’.

רוע  על  והתלונן  רבינו  משה  בא  כי  נראה 
מצבם של ישראל. והדברים קשים להבנה. 
מקרים שבהם מסר  בתורה  מצאנו  כי  ואם 
משה עצמו בעבור ישראל, כמו אחר חטא 
אם  ‘ועתה  לב(  לב  )שם  אמר  כאשר  העגל 
מספרך  נא  מחני  אין  ואם  חטאתם  תשא 
אשר כתבת’, הרי ששם מסר נפשו והעדיף 
להימחק מספר התורה אם לא יכופר חטא 
העגל לעם ישראל, ואילו כאן נראה בפשטות 

שדיבר דיבורים קשים כלפי מעלה.
הוכיחו  אלו  דברים  שעל  נראה  ולכאורה 
הקדוש ברוך הוא תיכף ומיד, כמו שנאמר 
בראש פרשת וארא הבאה לאחר אותו דיבור 
ויאמר  ‘וידבר אלקים אל משה  ב-ג(:  ו  )שם 
אליו אני ה’: וארא אל אברהם אל יצחק ואל 
יעקב בא-ל ש-די ושמי ה’ לא נודעתי להם’. 
דיבר  שה’  שם  הקדוש  רש”י  שפירש  וכפי 
איתו באופן של משפט כיון שדיבר קשות 

ואמר ‘למה הרעותה לעם הזה’. 
והוסיף הקדוש ברוך הוא לומר לו כי באמת 
‘אני ה’’ הנאמן לשלם שכר טוב למתהלכים 
כי אם  לחינם שלחו אל פרעה,  ולא  לפני, 
כדי לקיים דבריו שדיבר לאבות הראשונים, 
כי גר יהיה זרעם בארץ לא להם, ואחרי כן 
יצאו ברכוש גדול. כי על ידי עבודת הפרך 
שהשיתו עליהם המצרים – קיבלו הללו את 
ישראל  בני  יצאו  כן  ואחרי  המכות  עשר 
ברכוש גדול. ועוד אמר ה’, כי לאבות הוא 
לא התגלה בשם ה’, שהוא שם המלמד על 
קבלת השכר, שהרי הבטיח להם הבטחות 
והם לא ראו בעיניהם את קיומן, ובכל זאת 

האמינו בו ולא שאלו מאומה.
לפי פירוש זה, נהג משה רבינו שלא כראוי 
והקדוש ברוך הוא גער בו על כך. אך ודאי 
הדברים  את  לפרש  אופן  בשום  אפשר  אי 
כפשוטם, ולומר כי בא משה בדברי תלונה 
לפני ה’ חלילה. אלא עומק רב יש בדברים, 

וכפי שיתבאר.
שהוכבד  מיום  ישראל  בני  היו  רגילים 
להתפלל  במצרים  השעבוד  עול  עליהם 
מתוך צרתם אל ה’, כמו שנאמר )שמות ב כג( 
‘ויאנחו בני ישראל מן העבודה ויזעקו ותעל 
שועתם אל האלהים מן העבודה’. כי בימים 
שוחט  והיה  מצרים  מלך  הצטרע  ההם 
לרפואתו  בדמם  ורוחץ  ישראל  תינוקות 
)רש”י שם(, על כן עמדו ושיוועו ונאנחו אל 

ה’ וצעקו אליו שיגאלם.
באותו הזמן עמד משה לפני ה’ ושאל ‘למה 
הרעות לעם הזה?’ כי אם משום שמתאוה 
ישראל  של  לתפילתם  הוא  ברוך  הקדוש 
ה’  אל  זעקו  כבר  הרי  צרה,  מתוך  הבאה 
בהכבדת  עוד  יש  צורך  ומה  צרתם,  בעת 

עול היסורים עליהם?
עתה ניתן להבין את תשובת ה’ על טענה 
זו, באומרו ‘וארא אל האבות – ושמי ה’ לא 
נודעתי להם’. כי במבט פשוט יש להקשות 
מה פשר הדברים, האם הכוונה כאן כי לא 
הוי”ה הקדוש? הלא  ידעו האבות את שם 

ודאי כל שמותיו יתברך נודעו להם!
האבות  על  גם  כי  היא  בזה  הכוונה  אלא, 
כדוגמת  ויסורים,  צרות  עברו  הקדושים 
בעשרה  ועמד  נתנסה  אשר  אבינו  אברהם 
עליהם  התגלה  לא  זאת  כל  ועם  נסיונות. 
הקדוש ברוך הוא במידת הרחמים היוצאת 
תפילת  מאיתם  ביקש  ולא  הוי”ה,  משם 

רחמים הבאה מתוך צרה. 
כי למרות כל מה שעבר עליהם, לא עמדו 
הקושי  את  לבטל  כדי  בתפילה  האבות 
שמים  לשם  תפילתם  כל  אלא  מעליהם, 

ה’  בגדולת  והכרה  רוממות  מתוך  היתה, 
יתברך, ועל צרתם לא ביקשו כלל.

הבהיר’  ‘ספר  בדברי  התבאר  שהלא 
שתכלית הצרות והיסורים הבאים על האדם 
היא כהחרבת הבתים בידי עבדיו של הפקיד 
הממונה על שיווק חמרי הבנייה של המלך, 

על מנת שיזדקקו בני אדם לקנותם. 
בטובה  שרוי  הוא  כאשר  האדם,  גם  וכך 
וחייו מתנהלים על מי מנוחות, עלול הוא 
עמל  ואינו  כראוי,  בוראו  את  לזכור  שלא 

בכל כוחו בעבודת התפילה.
ואין  יסורים  עליו  באים  כאשר  אולם 
ההצלחה מאירה לו פנים במעשיו, אז נזכר 
חיל,  לעשות  כח  לו  הנותן  הוא  מי  הוא 
ומתוך הצרה הוא פורץ בזעקה ובוכה לפני 
קרבת  כי  מרגיש  הוא  אז  רק  בתפילה.  ה’ 
אלקים טובה לו, ומתקיים בו מקרא שכתוב 
לכל  קוראיו  לכל  ה’  ‘קרוב  יח(  )תהלים קמה 

אשר יקראוהו באמת’.
אחר  באופן  חיו  הקדושים  האבות  אולם 

ונעלה.
להתפלל  להם  היו  מספור  רבות  סיבות 
מתוך צרה ובקשת רחמים בשוועה וזעקה, 
הרחמים  מידת   – הוי”ה’  ‘שמי  באמת  אך 
נודעתי להם’. הם מעולם לא עמדו  ‘לא   –
כל  אלא  צרתם,  שתתבטל  רחמים  לבקש 

תפילתם היתה תפילת רוממות.

מה תצעק אלי?!
יסוד זה, על התפלה המעולה הבאה מתוך 
מתוך  הבאה  התפלה  לעומת  רוממות 
הצרה, יבאר לנו את מהלך הענינים בשעות 
ישראל,  עמדו  כאשר  הים,  קריעת  שלפני 
וצעקו  מאחוריהם,  ומצרים  מלפניהם  הים 
אל ה’, אמר הקדוש ברוך הוא למשה ‘מה 

תצעק אלי?!’ )שמות יד טו(.
הקדוש,  החיים  האור  רבינו  תמה  וכבר 
לא  אם  יצעק  למי  וכי  הדברים,  פשר  מה 
לאלקיו? ובפרט בעת צרה! וכי יש מציאות 

בעולם שבה אין היהודי צריך לתפילה?
קול  את  להשתיק  הדרך?  היא  כך  וכי 

התפילה, חלילה?
ולפי האמור, יתיישבו הדברים באופן נפלא.

כי ביקש משה רבינו שיזכו ישראל לתפלתם 
של האבות, תפילה הבאה מתוך התרוממות, 

ולא כתפלה ובקשה על הצרות.
ועל כן, כאשר עמדו על ים סוף וצעקו אל 
נואשת, אמר הבורא  הבורא מתוך מצוקה 
אלי’,  תצעק  ‘מה  רבינו  למשה  יתברך 
ואזי  גדולה,  לגאולה  תזכו  תיכף  כלומר, 

תתפללו בשירה ולא בצעקה.
עצום  לחיבור  לזכות  האדם  יכול  אכן,  כי 
כנאמר  התפילה,  בכח  נפלאה  ה’  ולקרבת 
)בראשית ל ח( ‘נפתולי אלקים נפתלתי’ – לשון 

התפילה  ידי  על  כי  חיבור,  ולשון  תפילה 
עמדו  עתה  אולם  לאלקיו,  מתחבר  האדם 
ישראל להשיג דרגה נפלאה ומרוממת אשר 
דרגה  מעולם;  אנוש  בן  עדיין  לה  זכה  לא 
מעולם  למעלה  מקומה  אשר  מופלאה, 
התפילה, ורותחת היא כחום היום ממש – 

היא השירה.
בשעה זו, לא היה צורך בבקשת התפילה, 
לידי  המביאה  הנפלאה  הדביקות  בעת  כי 
בעת  כלל.  בעולם  צרה  שום  אין  שירה, 

כזאת הכל מואר, הכל נהיר וברור.
ה’,  קרבת  מתוך  להתפלל  הזוכה  אשרי 
תפילה  אמנם  כי  צרה.  לעת  ממתין  ואינו 
ים  קריעת  אך  לאדם.  היא  נצרכת  לעולם 
ובה  התפילה,  בעבודת  דרך  חידשה  סוף 
ישראל.  מפי  קול השירה  לראשונה  נשמע 

זוהי תפילה בדרגה עליונה ונשגבה ביותר.



מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט“א

בס"ד, גליון צ"ב | פרשת בשלח תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

מנהג חסידים ואנשי מעשה לטבול ולהיטהר בצפרא דשבתא. במקוואות 
שבזמננו מצוי לעיתים בור מים חמים, והבלנים מקפידים להכין את חומו 
טבילה  לבאים לטבול בצפרא דשבתא  כדי לאפשר  שבת,  הבור מערב  של 
מצינו  והרי  זו,  טבילה  מותרת  היאך  בדבר:  לעיין  ויש  חמים.  במים  נוחה 
שאסרו חז”ל רחיצה במים חמים בשבת. ויש להסתפק בנידון זה: הן כאשר 
המים הוחמו מערב שבת ונשמר חומם לשבת, והן כאשר חימום המים נעשה 
בשבת עצמה על ידי שעון שבת או מערכת טרמוסטט. מהו גדר ההיתר או 

האיסור בכל אחד מן האופנים הללו?

גזירת מרחצאות
חז”ל אסרו לרחוץ גופו בשבת בחמין. וגזרו כן כדי שלא יבואו הבלנים 
לחמם את המרחץ בשבת, מפני שראו שהיו הבלנים מחממים את המרחץ 

בשבת והיו עוברים על איסור הבערה ובישול. 
מקור האיסור הוא בגמרא )שבת מ.(: מאי עוברי עבירה, דאמר רבי שמעון 
בן פזי אמר רבי יהושע בן לוי משום בר קפרא, בתחלה היו רוחצין בחמין 
שהוחמו מערב שבת, התחילו הבלנים להחם בשבת ואומרים מערב שבת 
בחמין  רוחצין  היו  ועדיין  הזיעה.  את  והתירו  החמין  את  אסרו  הוחמו, 

ואומרים מזיעין אנחנו, אסרו להם את הזיעה והתירו חמי טבריה. ועדיין 
היו רוחצין בחמי האור ואומרים בחמי טבריה רחצנו, אסרו להן חמי טבריה 
והתירו להן את הצונן. ראו שאין הדבר עומד להן, התירו להן חמי טבריה, 
וזיעה במקומה עומדת. אמר רבא האי מאן דעבר אדרבנן שרי למיקרי ליה 

עבריינא.
וכן פסק בשולחן ערוך )או”ח סי’ שכו ס”א(: אסור לרחוץ כל גופו אפילו כל 
בין  בכלי  הם  אם  בין  שבת  מערב  שהוחמו  במים  אפילו  לבד  ואבר  אבר 
אם הם בקרקע ואפילו לשפוך המים על גופו ולהשתטף אסור אבל מותר 

לרחוץ בהם פניו ידיו ורגליו. 
ומבואר ששורש האיסור הוא משום גזירה וממעשים שהיו, וכתב הרי"ף 
איסורים  משאר  יותר  קל  בחמין  רחיצה  שאיסור  גאון,  בשם  יא.(  פ"ב  )ביצה 

וכתב  גזירה,  משום  אלא  אסור  ואינו  'שבות'  בגדר  שאינו  מפני  דרבנן, 
ברחיצת  להקל  במים שהוחמו(  ד"ה  שכו  סי'  הלכה  בביאור  הביאו  )שם,  רעק"א  בהגהות 

חמין שהוחמו בערב שבת למצטער. 
ומאחר שחז”ל גזרו שלא לרחוץ בחמים אפילו הוחמו מערב שבת, מעתה 
צד  ולמצוא  בשבת  חמים  במים  לטבול  להקל  הטעמים  היטב  לברר  יש 

 טבילה במקוה חמה בשבת )א(

(סי' קנד סקל"א): אסור להשתמש  1  כתב במשנה ברורה 
בספר להנאתו, כגון להגן בפני החמה או כדי שלא יראה 
ספר  תחת  אחר  ספר  להניח  ולענין  שעושה.  מה  חבירו 
המגן  כדעת  וזהו  להתיר,  כתב  להגביהו  כדי  בו  שלומד 
אברהם (שם) והחיי אדם (כלל לא סמ"ח), והט"ז (או"ח סי' שטו 
שכל  נראה  אולם  בזה.  גם  אוסר  סקי"ג)  רפב  סי'  יור"ד  סק"ו 
בו  משתמש  כאשר  הוא  הספר  בזיון  משום  שנאסר  מה 
משתמש  אינו  הרי  לפניו  כשמניחו  אבל  חול,  שימוש 
בספר  כתב  וכן  בלבד.  למראה  לפניו  ומעמידו  בספר, 
אהל יעקב (כבוד הספרים תשובות הפוסקים עמ' שכב) שהגר"ח 
יש  אך  לספר.  ביזיון  משום  בזה  שאין  השיב  קנייבסקי 
י  (פרק  הביא  עוד  כך.  אחר  בספר  ללמוד  שראוי  שהורו 
עמ' קסא) מעשה רב עם הגרש"ז אויערבאך, שפעם אחת 
ביקר אצלו אדם אחד ולפני שנפרד ביקש להצטלם אתו, 
הגרש"ז בענוותנותו נעתר, וילדות הייתה בו באותו אדם, 
והעז פניו ושאלו אם יאות לפתוח ספר לצורך התמונה, 
וגם לזאת הסכים הגרשז"א בטוב לבו ומדותיו הנאצלות 
אחר  בספר  שלמד  שיתכן  כתב  אמנם  כמבוקשו.  ועשה 
למתקרב  שהתיר  ט:)  (ב"ק  חמד  חשוקי  בספר  וראה  כך. 

להצטלם עם תפילין. 
לתקוע  שהאיסור  כתב  סק"ח)  שיד  (סי'  ברורה  במשנה    2
בפטיש'.  'מכה  משום  הוא  עליו  לתלות  בכותל  מסמר 
ובספר שמירת שבת כהלכתה (פרק כג אות מד) כתב שלכן 
אסור להדביק על קיר וו או מתלה וכדומה מגומי או חומר 
הנמצא  הדבק  באמצעות  או  אויר  לחץ  ידי  על  פלאסטי 
נשאר  הוא  אם  למסמר שאסור  דומה  שזה  על המתלה, 

הוא  המתלה  שנפל  שלאחר  להעיר  ויש  במקומו.  תקוע 
אורחות  ובספר  שהתפרקו.  הבית  דלתות  כדין  מוקצה 
שבת (פרק יט סעיף קעח הערה רלח) כתב שכן הוא במתלה 
המחובר למקרר שדינו כ'דלתות הבית שנתפרקו' (רמב"ם 
הל' שבת פכ"ה ה"ו), כיון שהמקרר הוא יותר מארבעים סאה 
לבנין.  כמחובר  המתלה  דין  לכן  במקומו,  קבוע  והוא 
דלתות  לגבי  (סי' שח סקל"ה) שכתב  ברורה  וראה במשנה 
לאיזה  ראויים  אם  אף  מוקצה  שהם  שהתפרקו  הבית 
שימוש וככלי חשובים, מ"מ כיון שלא הוכנו לכך אסורים 
בטלטול, דסתמן עומדים להתחבר עם הבית ולכן אסור 

לטלטלן בין שנתפרקו בחול ובין בשבת.
3  יש שהקשו על המשנה ברורה (שם) שכתב שהאיסור 
'מכה בפטיש', דאמאי  הוא משום  בכותל  לתקוע מסמר 
לא יתחייב משום בונה. ובספר חוט השני (פרק ל"ו) כתב 
אלא  הכותל  על  בהוספה  מתעסק  שאינו  שכל  לבאר 
מכה  זה  הרי  לשימוש,  ראוי  שיהיה  המסמר  בהתקנת 
אמרו  קג.)  (שבת  דבגמרא  קשה,  אך  בונה.  ולא  בפטיש 
דבעושה נקב ע"מ לתקוע יתד, לרב הוי בנין, הרי שאע"פ 
שתכלית היתד לתלות עליו דברים כמו במסמר, אעפ"כ 
לרב הטעם הוא משום בונה, אולם לשמואל מוקי בתוקע 
מסמר דאל"כ לא הוי מכה בפטיש, אבל לרב דקי"ל כותיה 
בלול תרנגולים ודאי הוי בונה. והרי הלכה כרב באיסורים. 
ובספר אורחות שבת (פ"ח אות ד) כתב שחייב משום איסור 
סקי"ג)  נב  (סי'  בחזו"א  וראה  והעיר מדברי המשנ"ב.  בונה 
שכתב שכל חיבור לבנין קבוע יש בו משום איסור בנין, 

ועיי"ש שהשיג על המג"א (סי' שטו) שהתיר תליית וילון.

להפליג  שאסור  מבואר  ס"א)  רמח  סי'  (או"ח  בשו"ע    4
הסמוכים  הימים  בשלשת  גוי  ידי  על  המונהגת  בספינה 
ימים  שלושה  בתוך  להפליג  האיסור  ובטעם  לשבת. 
א.  ביאורים:  כמה  הראשונים  כתבו  לשבת,  הסמוכים 
משום איסור תחומין, שאסור לצאת יותר מאלפיים אמה 
הגוששת  בספינה  רק  הוא  האיסור  זה  ולפי  לעיר.  חוץ 
לקרקע  מהספינה  טפחים  מי'  יותר  כשיש  אבל  במים, 
ב.  מעשרה.  למעלה  תחומים  אין  שהרי  חשש,  אין  הים 
משום שנראה כאלו צף ושט על פני המים בשבת, דבר 
מפני  ג.  שייטין.  של   חבית  יעשה  שמא  גזירה  האסור 
בחזקת  הם  שהימים  כיון  ד.  שבת.  עונג  מצות  ביטול 
ימים  ג'  תוך  ולכן  שבת,  לחלל  הם  ומעותדים  סכנה, 
נראה כמתנה לחלל את השבת. ה. משום שעושים כמה 
וכמה מלאכות במיוחד בשביל הישראל, ונראה כשלוחו 
לחלל עליו שבת. ו. משום גזירה שמא ינהיג את הספינה, 
ובשו"ע פסק שעיקר  בכרמלית.  אמות  ד'  כמוליכה  והוי 
תחומין,  ומשום  שבת  עונג  ביטול  משום  הוא  האיסור 
ולכך כתב (שם ס"ב) שמותר להפליג בנהר אפילו בתוך ג' 
ימים הסמוכים לשבת אם הספינה גבוהה מקרקע הנהר 
י' טפחים. והטעם כיון שבנסיעה בנהר אין צער למפליג 
בו, וכשהספינה גבוהה י' טפחים אין איסור תחומין שהרי 
אין תחומין למעלה מעשרה. וכתב בשו"ע (שם ס"א) עוד 
והאחרונים  בשבת,  שישבות  הנכרי  עם  לפסוק  שצריך 
(ס"א)  נחלקו איזה תנאי צריך להתנות עמו: בשו"ע הרב 
כתב שפוסק עמו שישבות ולא יוליכנה בשבת, אך החיי 
אדם (נשמת אדם כלל ד ס"א) כתב שפוסק עמו שלא יצטרך 

ברורה  ובמשנה  בשבת.  מלאכה  עמו  לעשות  הישראל 
(סק"ג) הביא מהעולת שבת (סק"א) שאם אין יכול לפסוק 
ואינה  למצוה  רק  פסיקה, שהפסיקה  בלא  להפליג  יכול 
להשבית  יסכימו  לא  הספינה  שבעלי  ובזמנינו  מעכבת. 
הילוך הספינה לכל יום השבת, וכשמבקש בקשה כזאת 

אין זה אלא חוכא ואיטלולא, אפשר שאינו צריך לפסוק.
5  אבל אם בעלי הספינה או חלק מעובדיה הם ישראל, 
אפילו  שאסור  לט)  סי'  ח"ג  קו,  סי'  (ח"ב  יצחק  המנחת  כתב 
ליהנות  לפי שאסור  בתחילת השבוע.  היא  אם ההפלגה 
עצמו,  לצורך  המלאכה  שעושה  אף  שבת,  ממלאכת 
מסייע.  ואיסור  עור'  'לפני  איסור  על  עובר  כן  והעושה 
(יו"ד  הש"ך  לשיטת  שאפילו  שם,  יצחק  במנחת  והוסיף 
סי' קנא סק"ו) שכשעובר העבירה עושה במזיד אין איסור 
שנהנה  משום  כן  לעשות  אסור  מקום  מכל  מסייע, 
צב)  סי'  (ח"א  משה  אגרות  בשו"ת  אולם  שבת.  ממעשה 
מצדד להקל ליחידים בשעת הדחק, ובזהירות שלא יהנה 
מהאור ושאר מעשה שבת של היהודים. וכן מובא בשם 

הגרי"ש אלישיב להתיר במקום צורך גדול וחולי.
6  שמירת שבת כהלכתה (פ"ל אות סו). וכתב שם שבאופן 
אין  ואם  יהודים.  הנוסעים  רוב  אם  אפילו  מותר  זה 
ביקוש מצד  לפי  בזמנים קבועים אלא  הספינה מפליגה 

הנוסעים, מותר רק כאשר רוב הנוסעים הם נכרים.
אפילו  להפליג  מותר  מצוה  שלדבר  ס"א)  (שם  שו"ע    7
בערב שבת. ובהמשך הסימן (ס"ד) כתב השו"ע שההולך 
מי  שגם  כתב  וברמ"א  מצוה,  דבר  נקרא  ישראל  לארץ 
שהולך לסחורה או לראות פני חבירו הרי זה דבר מצוה, 

לפתוח גמרא לצורך תמונה
'חלאקה',  תמונות  לילדנו  לערוך  עומדים  אנו 
גמרא  בידו  מחזיק  כשהוא  להעמידו  וברצוננו 
המדמה  באופן  בלבד,  צילום  לצורך  פתוחה, 
בקדושת  זלזול  משום  בכך  יש  האם  לימוד. 
הספר, או שמא מותר לעשות כן לצורך צילום 

וזיכרון משפחתי?

ת. מותר, משום שאין כאן בזיון לספר שמשתמש בו 
לשימוש חול, אולם לכתחילה נכון ללמוד מעט בספר1. 

מתלה ואקום בשבת
יש לי במטבח מתלה ואקום עליו עומדים כלים 
לייבוש. לפעמים קורה והוא נופל בשבת, האם 

מותר לחזר ולתלותו בשבת?

משום  הקיר  על  וואקום  מתלה  לתלות  אסור  ת. 
איסור 'מכה בפטיש'2 או 'בונה'3.

הפלגה בספינה שחוצה את האוקיינוס
הוצע לי להצטרף להפלגה בספינה החוצה את 
הנמשך  במסע  לאמריקה,  מהארץ  האוקיינוס 
נמשכת  שההפלגה  מאחר  שבועות.  מספר 
ברציפות גם בימי שבת, התעוררה בי השאלה 

בספינה  הפלגה  בדבר  הידועה  ההלכתית 
ממונעות  שהספינות  בזמננו  גם  האם  בשבת, 

הדבר מותר, ואם כן באלו תנאים ואופנים?

ת. הנסיעה מותרת רק כאשר מתקיימים התנאים 
הבאים: א. היציאה להפלגה היא בשלושת הימים 
הראשונים בשבוע4. ב. בעלי הספינה ועובדיה הם 
גויים5. ג. הספינה מפליגה במועדים קבועים, בין 
ובין אם לא6. אמנם כאשר  אם יש עליה נוסעים 
לו  מותר  מסחר  לצורך  או  מצוה  לצורך  נוסע 
להפליג אפילו ביום ששי, ובלבד שהספינה תפליג 

קודם כניסת השבת7.



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט“א

בניית מגדל קפלה בשבת לצורך צילום
כפיסי  מאות  ובה  גדולה  קופסה  קיבלו  ילדיי 
ובשבת  שישי  ביום  בהם  שיחקו  הם  'קפלה', 
קודש ובנו מגדלים וכדומה. אחד הילדים בנה 
מגדל גדול וביקש שלא יפרקו אותו עד מוצאי 
שבת כי רוצה שיצלמו את ה'יצירה' שלו, הוא 
הוסיף ואמר שרוצה לצלם במוצאי שבת איך 
שכדי  לו  השיב  חברו  המגדל,  את  מפילים 
לצלם מזווית טובה יותר יש לפרק את המגדל 
ולבנותו מחדש במקום אחר בחדר. הם פירקו 
וטען  שלישי  ילד  בא  שאז  אלא  המגדל,  את 
בפניהם: כשבניתם את המגדל להנאתכם ורק 
רציתם שלא יפרקו אותו, זה היה בסדר. כעת 
כשאתם עומדים לבנות אותו מחדש למטרת 
לחול  משבת  'מכין'  ממש  זה  הרי  הצילום, 
ואסור. האמנם יש בבנייה זו חשש של ’הכנה 
משבת לחול‘, מאחר שכל מטרתה היא לצורך 

צילום שייעשה רק לאחר השבת?

ת. אם הילדים נהנים מעצם הבנייה, אין איסור, 
עשיית  מצד  והן  לחול8  משבת  הכנה  מצד  הן 
חפציו בשבת9. אולם אם ניכר לכל שהילד בונה 
את המגדל כדי לצלמו לאחר השבת, יש לאסור10.

טבילת מכל מתכת הנמצא במכשיר 
להכנת דונאטס

[-מאכל  דונאטס  להכנת  מכשיר  ברשותי 
אשר  באמצע],  חור  עם  לסופגניה  הדומה 
נטבל כדת וכדין מיד עם רכישתו. למכשיר יש 
חלק נוסף, מכל מתכת עם גוף חימום, המיועד 
לפני  כאשר  דונאטס.  של  מסוים  סוג  להכנת 
לישת העיסה ממלאים את המכל במים, והם 
הדונאטס  עיסת  לתוך  ומותזים  מורתחים 
וקנינו  נשבר  המתכת  מכל  הכנתה.  במהלך 

חדש תחתיו, האם הוא טעון טבילה?

ואם  ברכה.  ללא  טבילה  צריך  המתכת  מכל  ת. 
יש קושי גדול לטובלו, אפשר להקל שאינו צריך 

טבילה11.

לכתוב על יין שנשמר מראיית גוי
יינות  מייצר  אני  שבו  בוטיק  יקב  ברשותי 
הנוהגים  שיש  לי  נודע  לאחרונה  איכותיים. 
בחומרא שלא לשתות יין שראהו גוי. בפועל, 
בתהליך הייצור אצלי אין כלל גויים המעורבים 
במפעל  היחיד  הגוי  והעובד  הביקבוק,  קודם 
רק  הבקבוקים  את  הפוגש  ניקיון,  איש  הוא 
לציין  אני  רשאי  האם  סגורים.  שהם  לאחר 
על גבי הבקבוקים שהיין 'מיוצר תוך הקפדה 
ומחללי שבת', מבלי  גוי  על שמירתו מראיית 

לפרט לצרכן את אופן ההקפדה בפועל?

ת. מעיקר הדין אין איסור בשתיית יין שראהו גוי, 
בכך12.  מחמירים  שיש  הביא  הק'  השל"ה  אולם 
וכתבו הפוסקים שגם לדבריו אין זה אלא כשהגוי 
רואה את היין ממש ולא דרך בקבוק הזכוכית13, 
ועכ"פ לא באופן שהבקבוק סגור וחתום14. אולם 
נראה שאין לכתוב את הנוסח המוצע על תווית 
הבקבוק, כיון שאין קולות אלו מוסכמות לדברי 
הכל, ויש בזה חשש של 'לימדו לשונם דבר שקר' 

)ירמיהו ט ד(15.

נמצא דם בביצים שמשחו את החלות
בשארית  דם  בכתם  הבחין  הבית  מבני  ילד 
בצלחת  מונחת  שהייתה  טרופות  ביצים  של 
לכבוד  שנאפו  החלות  נמשחו  ומהן  עמוקה, 
שבת קודש. את שארית הביצים השלכנו מיד 
שמא  לחשוש  יש  האם  היא:  השאלה  לפח. 
בהן  הביצים שיש  מגע  נאסרו מחמת  החלות 

דם, ואם כן – כיצד יש לנהוג בהן למעשה?

הביצים  שיווק  הגיעו מתעשיית  הביצים  אם  ת. 
אם  אך  החלות16.  את  לאכול  אפשר  הרגילה, 
יש  טבעית,  בצורה  שנולדה  מביצה  הגיעו 

להחמיר ולקלף את השכבה החיצונה17.

חשש ריבית בהוצאת חשבונית
בעל עסק אחד ביקש מחברו בעל עסק אחר 
על  דיווח  לצורך  חשבונית,  עבורו  שיוציא 
הוצאות. בעל העסק הסכים, אך התנה תחילה 
החשבונית  סכום  את  המבקש  לו  שיעביר 
בהעברה בנקאית, ורק לאחר מכן יוציא עבורו 

ימים  כמה  ולאחר  שמו,  על  החשבונית  את 
יחזיר לו את הסכום במזומן. האם יש במעשה 
שלמעשה  מאחר  ריבית,  איסור  חשש  זה 
בהעברה  הלוואה  כאן  נעשתה  בתחילה 
הבנקאית, שהוחזרה רק לאחר זמן, וההלוואה 
הותנתה בהוצאת חשבונית, שהיא עצמה דבר 
שעיקר  מאחר  שני  מצד  כספי.  ערך  לו  שיש 
המלווה,  לטובת  היא  שבמעשה  התועלת 
המבקש את החשבונית, האם בשל כך הדבר 

מותר?

כדי  לכסף  זקוק  החשבונית  מוציא  אם  ת. 
נטר',  'אגר  כאן  יש  בפועל  הרי  בו,  להשתמש 
פרק  בעד  הנאה  טובת  לו  נותן  שהוא  דהיינו 
אך  אסור.  והדבר  בכסף,  משתמש  שהוא  הזמן 
אם מוציא החשבונית אינו זקוק לכסף, וכל מה 
שהוא דורש תחילה לקבל את הכסף הוא רק כדי 
להיות בטוח בכספו, או בגלל שהוא צריך קודם 
אינו  ובפועל  עבורו,  להוציא  ואח"כ  להפקיד 
עושה שום שימוש אחר בכסף, אין כאן ריבית18. 

צביעת דירה בעזיבת יחידת דיור
נכתב  השכירות  ובחוזה  דיור,  יחידת  שכרתי 
שאני מתחייב להחזיר את הדירה באותו מצב 
במפורש  נכתב  לא  אך  אותה,  קיבלתי  שבו 
השכירות.  בסיום  הדירה  את  לצבוע  שעלי 
במהלך תקופת המגורים נעשו בדירה חורים 
ולהחזיר  אותם  לסתום  מוכן  ואני  בקירות, 
את הדירה במצב תקין. כעת מבקש המשכיר 
שאין  טוען  ואני  מחדש,  הדירה  את  שאצבע 
נכתב  לא  שהדבר  מאחר  בכך,  חיוב  עלי 
במפורש בחוזה. האם על פי הלכה אני מחויב 
לצבוע את הדירה, או שדי בכך שאחזיר אותה 
במצב שימושי כפי שקיבלתי, אף ללא צביעה?

ת. אם נכתב בפירוש בחוזה שצריך לצבוע, צריך 
לצבוע. גם דירות גדולות ששוכרים אותן לכמה 
יחזיר את הדירה  שנים ומופיע בחוזה שהשוכר 
כמו שקיבלה, המנהג הוא לצבוע. אולם ביחידות 
שנה,  מדי  שמתחלפים  צעירים  זוגות  של  דיור 
אם לא נכתב בחוזה במפורש שצריך לצבוע את 
נשארו  שהקירות  באופן  העזיבה,  בעת  היחידה 
ללא שינוי משמעותי, אי אפשר לחייב לצבוע19. 

ואין נקרא דבר הרשות אלא מי שהולך לטיול בעלמא.
מלאכה  בשבת  לעשות  הוא  הכנה  איסור  גדר    8
אלא  לשבת  המלאכה  את  צריך  אינו  כאשר  המותרת 
למוצאי שבת. וכגון מה שמבואר במשנה ברורה (סי' שב 
ס"ק יט) שאסור לתקן ולהציע את המיטה לצורך השינה 
מלאכה  היא  המיטה  שהצעת  שאף  שבת,  במוצאי 
המותרת בשבת, מכל מקום אסור לעשותה כשעושה 
זאת למוצאי שבת. וכן בעניינינו אם הילדים בונים את 
המשחק בשנית ללא שום הנאה, רק כדי להשתמש בו 
אחר השבת, יש לאסור משום הכנה משבת לחול, אך 
כיון שהילדים נהנים גם ממעשה הבניה בשנית, מותר. 
לעיין  אפילו  או  ללכת  הוא  חפציך'  'ממצוא  איסור    9
מדרבנן.  אפילו  בשבת  האסורים  דברים  עשיית  לצורך 
שאסור  ס"א)  שו  סי'  (או"ח  בשו"ע  שמבואר  מה  וכגון 
או  בהם,  לתקן  צריך  מה  לראות  בנכסיו  לעיין  בשבת 
ללכת לפתח העיר כדי שיוכל מיד במוצאי שבת ללכת 
זה  ולפי  בשבת.  האסורים  דברים  לשאר  או  לעסקיו 
בעניינינו לכאורה יש מקום לאסור כיון שהילדים בונים 
את המשחק כדי לצלם אותו שזו פעולה אסורה. אולם 
במשנה ברורה (שם סק"א) הביא מהמגן אברהם (סי' שז ס"ק 
יג) וכן הוא בשו"ע הרב (ס"ב) שאין איסור 'ממצוא חפציך' 
אלא כאשר הדבר ניכר שעושה כן בשביל עסקיו, וכגון 
כן  שעושה  שניכר  בהם,  ומעיין  נכסיו  ליד  כשעומד 
בשביל לדעת מה לתקן בהם. ולכן כאן שאין ניכר בזמן 

הבניה שבונים בשביל לצלם, מותר. 
10  והטעם כנ"ל שאם ניכר שעושים כן בשביל לעשות 
בזה מלאכה אחר השבת, הרי זה אסור משום 'ממצוא 

חפציך'.
(יו"ד סי' קכ ס"ה) מבואר שסכין של שחיטה  11  בשו"ע 
סעודה  כלי  שרק  לפי  והטעם  טבילה.  צריך  אינו 
ראוי  שהוא  עד  האוכל  את  בהם  שמכינים  כלים  או 
המשמשים  כלים  ואילו  טבילה,  צריכים  לאכילה, 
אינם  לאכילה,  ראוי  שאינו  בשלבים  האוכל  לתיקון 
צריכים טבילה. אמנם הרמ"א הביא שיש שחולקים על 
דין זה, ולכך טוב לטבול סכין של שחיטה בלא ברכה. 
בו  שמתקנים  שהברזל  הרמ"א  הביא  דבריו  בהמשך 
את המצות [-מערוך] אינו צריך טבילה, והטעם כנ"ל 
כיון שהוא משמש את האוכל קודם הזמן שהוא ראוי 
לטובלו  שטוב  הרמ"א  כתב  לא  בזה  אמנם  לאכילה. 

בלא ברכה. והט"ז (שם סק"ז) והגר"א (שם ס"ק יד) כתבו 
לטובלו  שיש  הרמ"א  סבר  מצות,  של  בברזל  שגם 
בסכין  שדוקא  כתב  יא)  (ס"ק  הש"ך  אמנם  ברכה.  בלא 
נוספים,  לדברים  בו  להשתמש  שאפשר  שחיטה  של 
ברזלים  אך  ברכה,  ללא  טבילה  שטעון  הרמ"א  סובר 
של מצות שאין להם שום שימוש אחר חוץ משימוש 
וכדבריו  טבילה.  צריכים  אינם  הרמ"א  לדעת  אף  זה, 
הבאר  ס"ט),  עג  כלל  או"ה  (שער  אדם  החכמת  גם  הביאו 
והפתחי  ס"ח)  לז  (סי'  ערוך  הקיצור שלחן  (סק"ז),  היטב 
לצורך  רק  המשמש  המכל  זה,  ולפי  (סק"א).  תשובה 
חימום המים לעיסת הדונאטס לפני אפייתה ואינו ראוי 
הש"ך  לדעת  זו:  במחלוקת  תלוי  אחרים,  לשימושים 
ודעימיה אינו חייב בטבילה אפילו לדעת הרמ"א. אולם 
ללא  לטובלו  יש  הרמ"א  בדעת  והגר"א  הט"ז  לדעת 
אולם  ברכה,  בלא  לטובלו  יש  לכתחילה  ולכן  ברכה. 
ובפרט  הש"ך.  כשיטת  להקל  אפשר  הדחק  בשעת 
שגם הפתחי תשובה (סק"א) העתיקו לדינא, וכבר נודע 
בשם החזון איש שיש לסמוך על הפתחי תשובה. ואף 
שבמכל זה ניתן להרתיח מים לשתיה אף בלא מכשיר 
ושימוש  יעוד  שעיקר  כיון  מקום  מכל  הדונאטס, 
המכל הוא להרתחת מים עבור עיסת הדונאטס קודם 
אפייתה, הרי דנים אותו ככלי שמשמש לתיקון האוכל 
(שם  תשובה  בפתחי  וכמבואר  לאכילה,  ראוי  כשאינו 
(סי' לא) שסירי נחושת  סק"ו) שהביא משו"ת שב יעקב 
מים  להרתחת  המשמשים  חורף  בתנורי  המותקנים 
שהם  כיון  טבילה,  צריכים  אינם  בישולים,  לצורך 
לאכילה.  ראוי  אינו  כשעדיין  האוכל  את  משמשים 
וכתב שם שאף שיש הלוקחים משם מים לשתית תה, 
מכל מקום כיון שעיקר שימוש הסירים הוא לבישול, 

הולכים אחר עיקר שימוש הכלי.
קו)  אות  האכילה  קדושת  ק  אות  האותיות  (שער  בשל"ה    12
מנחם  רבי  הרב  שחיבר  המצות  טעמי  מספר  העתיק 
מעשה  אנשי  ראיתי  חרפי  'ובימי  וז"ל:  שכתב  הבבלי, 
שהיו מחמירים על עצמם, שאפילו בראיית הגוי היין 
הגוי,  בו  נגע  שלא  פי  על  אף  לשתותו,  רוצים  היו  לא 
ותיקין  ומנהג  ברכה,  סימן  בו  אין  בו  עיניו  שנתן  כיון 
לו  נתאוה  ריחו,  או  היין  גוון  רואה  שהגוי  כיון  הוא. 
ואל  וכו',  זרה  לעבודה  גוי  מחשבת  וסתם  במחשבתו, 
תתמה על דקדוק החומרא בכל שהוא, שהנשמר ממנו 

אלהים  שמשמח  אחר  בענביו,  המשומר  ליין  זוכה 
בארצות  המקילים  על  אני  ותמה  בברכות.  ואנשים 
אפילו  היא  זו  שחומרא  נראה  ומדבריו  כו'.  הגוים' 
בסתם יין ולא רק ביין של קידוש, כיון שעיקר החומרא 
היא משום יין נסך. וכן נראה מדברי הבן איש חי (שנה 
ב פרשת בלק אות יח) שכתב שכל זה רק ביין שראהו גוי 
עובד ע"ז, אבל אם ראהו ישמעאלי שאינם עובדים ע"ז 
אין מקום להחמיר אפילו ממידת חסידות, והרי שעיקר 

החומרא היא משום יין נסך. 
הגה"ק  בשם  (החדש)  יחזקאל  בדברי  כתב  כן    13
סי'  (ח"א  מישרים  דובב  בשו"ת  וראה  זי"ע.  משינאווא 
קכד) שהוכיח שאף שראיה דרך זכוכית נקראת ראיה, 
הזכוכית.  דרך  פועלת  אינה  העין  שליטת  מקום  מכל 
שלא  מחמירים  מעשה  ואנשי  שחסידים  הביא  אמנם 

לקדש גם על יין שראהו הגוי דרך קנקן הזכוכית.
הנ"ל,  משינאווא  הגה"ק  דברי  את  שהביאו  שיש    14
גוי  שנגיעת  וחתום, שכיון  סגור  בבקבוק שהוא  דוקא 
אינה  ראייתו  גם  היין,  את  אוסרת  אינה  גונא  בכהאי 

אוסרת.
חסידים  מישרים  דובב  משו"ת  לעיל  שמובא  כפי    15
ואנשי מעשה מחמירים אפילו כשראה הגוי את היין דרך 
אפילו  להחמיר  שכתבו  יש  וכן  הזכוכית.  קנקן  דפנות 
שמידת  קפג)  (סי'  חיים  המקור  דברי  פי  על  זה  באופן 
חסידות להחמיר בכוס של ברכה שלא יסתכלו בהם גוי 
או נדה. וכיון שכתב להיזהר גם מראיית נדה הרי שאין 
חומרא זו מטעם יין נסך כמו שכתב השל"ה, אלא כיון 
שראיית הגוי פוגמת את היין. ולטעם זה אין לחלק כל 
כך בין אם הגוי רואה את היין להדיא או דרך זכוכית, וכן 

בין גוי עובד ע"ז או ישמעאלי שאינו עובד ע"ז.
השימוש  לפני  תרנגולת  ביצי  את  לבדוק  נוהגים    16
דם  נמצא  כאשר  ס"ח).  סו  סי'  (יו"ד  ברמ"א  כמ"ש  בהן 
בביצה מופרית לשיטת השו"ע (יו"ד סי' סו ס"ג) אם נמצא 
ולהשתמש  לזרוק את הדם עצמו  הדם בחלבון מותר 
הביצה  כל  בחלמון  הדם  נמצא  ואם  הביצה,  בשאר 
אסורה, אולם לדעת הרמ"א (שם) בכל אופן כל הביצה 
המשווקות  הביצים  שרוב  אף  על  בימינו  גם  אסורה. 
אינן מופרות [והאיסור לאכול הדם הוא משום מראית 
נמצא  כאשר  אך  הביצים.  את  לבדוק  נוהגים  העין], 
כל  את  להשליך  יש  אם  הפוסקים  נחלקו  דם  בהן 

הביצה כדעת הרמ"א או שדי להסיר את נקודת הדם 
ולהשתמש בשאר הביצה, ראה בשו"ת שבט הלוי (ח"ב 
סי' כב), ובשו"ת אג"מ (יו"ד ח"א סי' לו) שהחמיר וכן בשו"ת 
משנה הלכות (ח"ד סי' צו) שהחמיר למעשה. במקרה זה 
הביצים  אם  החלות,  נאפו  שכבר  לאחר  בדם  שהבחין 
שמותר  לסוברים  הרגילה,  הביצים  מתעשיית  הגיעו 
להשתמש בשאר הביצה פשוט שמותר, גם למחמירים 

בדיעבד שכבר נאפו אפשר להקל. 
מתעשיית  ולא  ממשק  הגיעו  שהביצים  באופן    17
מספנא  הן  הביצים  אם  לבדוק  יש  הרגילה,  הביצים 
שהן  מכיון  משק,  בביצי  גם  כי  מתרנגול,  או  דארעא 
מספנא  הן  שהביצים  רבות  פעמים  לשוק,  משווקות 
העין. אמנם  ואין האיסור אלא משום מראית  דארעא 
מתרנגול,  טבעית  בדרך  שנולדה  בביצה  מדובר  אם 
ואמנם  לחשוש.  יש  בחצר  אצלו  שנולדה  ביצה  כגון 
היה  לכאורה  בעיסה,  מעורבת  הייתה  הביצה  אם 
על  כציפוי  שמשחו  ביצה  אך  בששים.  בטלה  הדם 
כנגד  ששים  שאין  יתכן  וגם  ניכר  זה  הרי  החלות,  גבי 
צ) שהביא  סי'  (ח"ד  שו"ת מהרש"ם  וראה  בציפוי.  הדם 
מסקנתו  אבל  נטילה,  כדי  להצריך  שדנו  מהפוסקים 
שדי להסיר כדי קליפה, ולפי זה אפשר לאכול רק פנים 
החלה בלא הקרום שלה. ולעניין הברכה קודם בציעת 
לחם  כאן  יש  הברכה,  קודם  מקלף  אינו  אם  החלות, 
[ובעניין  אלו.  חלות  על  לבצוע  לכתחילה  וכשר  שלם 

בורר באופן זה של קילוף כבר הארכנו במק"א].
יוסף  מהבית  שהבית  ס"ג)  קסו  סי'  (יו"ד  רמ"א  ראה    18
שאינו  שמי  כו)  סימן  ח"ד  מו  (שער  התרומות  ספר  בשם 
צריך ללות מעות רק לטובת המלוה אומר לו בנה לך 
חורבה זו וכל מה שתוציא על זה עלי לשלם לך וכל זמן 
שאיני משלם לך דור בה בחנם, מותר הואיל ואין כאן 

הלואה, רק עשה לטובת המלוה.
שרואים  בקיר,  ממש  שינוי  נעשה  שאם  ופשוט    19
להשכיר  ניתן  ולא  הדיירים  ע"י  שנוצר  ממש  לכלוך 
בכלל  זה  אין  כי  לצבוע,  חייבים  שיהיו  לצבוע,  ללא 
וכמו שברור שאם  אותה,  כפי שקיבלו  הדירה  השבת 
עשה חורים בקיר שעליו לתקן את הקיר ולהחזיר את 
כולל  וזה  החורים,  קדיחת  קודם  שהיה  כפי  המושכר 
למצב  ולהחזירו  המקום  את  ולצבוע  אותם  לסתום 

שהיה קודם לכן. 

ב
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



בין  לחלק  מקום  יש  אם  כן,  לנוהגים  הזכות 
מים  דין  מה  וכן  למרחצאות,  במקוה  טבילה 
בהם  גם  אם  פושרים,  של  למצב  עד  שהוחמו 
חמים  במים  רק  או  מרחצאות  גזירת  קיימת 

ממש.

טבילה במקוה חם
הנה על עצם הטבילה בשבת, פסק בשולחן 
מטומאתו  לטבול  מותר  שאדם  ס”ח(  )שם  ערוך 
שאין  יח.(  )ביצה  בגמרא  שאמרו  ואף  בשבת. 
להטביל כלי מטומאה לטהרה ביום טוב, שהרי 
התירו  אדם  בטבילת  כלי,   כמתקן  נראה  הוא 
אלא  מטמאתו  לטבול  שבא  ניכר  שלא  מפני 
מותר  אם  ובנידון  במים.  עצמו  כמצנן  נראה 
שנחלקו  מצאנו  בשבת,  חמה  במקוה  לטבול 
רחיצה  גזירת  בכלל  היא  גם  אם  האחרונים 

בחמין או לא:
בפתחי תשובה )יו”ד סי’ קצז סק”ב( הביא תשובת 
שבת  בליל  לטבול  שאסר  יא(  )סי’  צבי  חכם 
בחמין  הגוף  כל  לרחוץ  דאסור  משום  בחמין, 
איסורא  ודאי  בחמין  שלטבול  וכתב  בשבת. 
עביד ושרי למיקריה עבריינא וכו’, והאריך בזה, 
ומסיק ‘סוף דבר הלכה למעשה אני אומר שאין 
או  בצונן  רק  ומותר  בליל שבת  בחמין  לטבול 
עליהן שם  יקרא  בלבד עד שלא  צנתן  בהפגת 
ביהודה  הנודע  תשובת  הביא  עוד  וכו’.  חמין’ 
להבלנין  מזהיר  שהיה  וכה(  כד  סי'  או"ח  חלק  )תניינא 

היום  בעוד  למקוה  שבת  בערב  החמין  שיתנו 
פושרין,  רק  יהיו  לא  שלכשתחשך  כדי  גדול, 

ובפושרין שרי, רק בחמין אסור. 

הגזירה במרחץ ולא במקוה
אולם הקרבן נתנאל )שבת פ”ב סכ”ב אות ק( האריך 
צבי,  חכם  בשו”ת  שכתב  מה  כל  על  להשיג 
וסיים ‘ובעיקר הדין כתבתי באריכות שטבילת 
מי מקוה בחמין לא הוי בכלל גזרת מרחצאות’. 
וכן כתב בברכי יוסף )שיירי ברכה יו”ד סימן קצז אות ב(, 
בשם שו”ת בית יהודה )ח”ב סי’ לב( שמותר לטבול 
בליל שבת אפילו בחמין, וכן תפס הברכי יוסף 
)בשיירי השיריים שם( עיקר לדינא. וכן הביא בשער 

הציון )סי’ שכו סק”ה( בשם ספר חסד לאברהם.
אמנם הקרבן נתנאל כתב דבריו רק על מקוה 
שמימיו הוחמו מערב שבת, אכן אודות מקוה 
שמימיו נתחממו גם בשבת על ידי שעון שבת 

או טרמוסטט לא איירי.
הקשה  סק”א(  שכו  סי’  )או”ח  יעקב  ובישועות 
שלדברי הקרבן נתנאל שרחיצה בחמין אסורה 
בחמין  לטבול  כן  אם  מותרת,  בחמין  וטבילה 
ואילו במסכת ביצה  מוכח שנועד לתקן הגוף, 
)יח.( נתבאר שההיתר לטבול בשבת הוא משום 

שהוא נראה כבא לקרר את עצמו. ויישב שאף 
ס”ב(  קצז  סימן  )יו”ד  הרמ”א  כתב  כבר  זה  בלא 
שההיתר לטבול בשבת הוא רק אם בזמנה או 
אין  שבזמנינו  משום  קודם,  לטבול  יכלה  לא 
להיטהר  כדי  וההיתר  כמיקר,  שנראה  לומר 

לבעלה ומשום קיום מצוות פריה ורביה.

אין צורך לחמם מי המקוה ואין דרך 
לתת צונן לתוך חמים

דברי  על  לסמוך  שאין  כתב  ביהודה  הנודע 
הקרבן נתנאל כיון שלא בירר טעמו. ]אמנם הקרבן 
נתנאל כתב שהאריך בטעמא דמילתא דאין טבילה בשבת 

בכלל גזירת מרחצאות, אלא שלא זכינו לראות דבריו ואין 

אנו יודעים על מה העמידם[. והנודע ביהודה עצמו 

כתב שני טעמים אחרים להתיר: 
שיש  כיון  גזרו  רחיצה  על  שדוקא  יתכן  א. 
לחוש שיבואו לחמם בשבת, אבל טבילה שאינה 
צריך  שהרי  השבת,  בכניסת  אם  כי  מצויה 
שתהיה סמוך לחפיפה אין שייך החשש שיבואו 

לחמם בשבת, כיון שאז עדיין המים חמים. 
בכלי(  ד"ה  לט:  )שבת  רש"י  שכתב  מה  פי  על  ב. 
משום  שבכלי,  בחמין  לרחוץ  האיסור  שטעם 
מילתא  ומוכחא  הוחמו  היום  אומר  דהרואה 
דתולדות האור נינהו ואתי להחם בשבת, כגון 
שמא  חששו  שלא  ומבואר  בחמין,  צונן  נותן 
יבוא להניח את הצונן על האש ממש, רק שמא 
יתן צונן לתוך חמין, ובטבילה במקוה דבר זה 
אסור אף בלא זה, שהרי אין טובלין בשאובין. 
שאנו  מפני  לקולא  להורות  שאין  כיון  אולם 
מדמין, על כן לא סמך על סברותיו למעשה.  

אין הכוונה למים רק לטבילה
בשו”ת אבני נזר )או”ח סי’ תקכו אות יב( כתב שאין 
משום  בשבת,  בחמין  הטובלים  ביד  למחות 
שאינם צריכים את חמימות המים, וכל כוונתם 
היא רק לטבול במקוה, וכיון שהיא טבילה לשם 

מצוה מותרת לכתחילה לטבול בחמין.
סי’  )או”ח  הטור  מדברי  כן  נזר  האבני  והוכיח 
תריג( שכתב בשם הבה”ג שמותר לעבור ברגליו 

לצורך  צוארו  עד  הכיפורים  ביום  נהר  במי 
מצוה, אבל לשוט במים ביום הכיפורים אסור 
אף לצורך מצוה. והקשה עליו הטור, שאיסור 
רחיצה ביום הכיפורים נלמד )יומא עז.( מפסוקים, 
ומכל מקום במקום מצוה התירו לעבור במים 
ביום הכיפורים, ואם התירו לעבור במים לצורך 
שכן  כל  רחיצה,  איסור  על  שעובר  אף  מצוה 

שמותר לשוט במים שהוא רק גזירה מדרבנן. 
שביום  ליישב  כתב  תרנג(  )סי’  והמהרל”ח 
כשאין  ולכך  לרחוץ,  הוא  האיסור  הכפורים 
כוונתו לרחוץ אלא לעבור את הנהר לא אסרו 
שמאחר שבאמת אינו מתכון לרחיצה לא חשוב 
היא  כוונתו  הרי  במים  כששט  אבל  רחיצה, 
וכתב  מצוה.  לצורך  אף  אסרוהו  לכן  לשוט, 
בחמין  טבילה  לגבי  הדין  שהוא  נזר,  באבני 
בשבת, כיון שאין בכוונתה לרחוץ בחמין אלא 
גזירת  משום  אסרו  לא  טבילה  מצות  לקיים 
לטבילת  ראוי  זה  שהיתר  כתב  אך  רחיצה, 
עזרא, אבל לטבול לתוספת קדושה אין להתיר 

לכתחילה, אך גם אין למחות ביד הטובלים.  

המים חמים שניתנו בעש"ק התבטלו 
ברוב מים קרים

גם בשו”ת בנין ציון )סי’ עו( כתב ללמד זכות 
על המנהג, שבודאי אין לנו להוסיף על גזירות 
עצמן  בחמין  לטבול  שלא  גזרו  והם  חכמים, 
ידי  על  שבת  בערב  אפילו  או  בשבת  שהוחמו 
ובשבת  כיון שגזרו ערב שבת אטו שבת,  אור, 
ויבשלם  החמין  בתוך  צונן  יטיל  שמא  גזרו 
המים  אבל  היא,  אחת  גזירה  והכל  בשבת, 
שבמקוה לא נתחממו על האור, רק עירו מים 
המים  נתבטלו  כבר  וא”כ  הצונן,  לתוך  חמים 
חמים במי המקוה, כמו שנתבטלו לענין שאין 
שהמים  ואף  מחמתם,  לשאובין  נחשב  המקוה 
נתחממו מחמתם, לא מצינו שגזרו חכמים על 
החמין שנתחממו על ידי חמין. על פי זה כתב 

שעל כל פנים יש להיזהר לתת את החמין לתוך 
המקוה קודם הלילה, משום שלאחר מכן כבר 
יש עליהם שם איסור, והרי זה כמבטל איסור 

לכתחילה.
זה  באופן  אלא  הותר  לא  דבריו  שלפי  אלא 
שהוסיפו מים חמים לתוך המקוה, אמנם לחמם 
המקוה על ידי גוף חימום כמו שנוהגים לחמם 

בזמנינו, לא התיר.
וכעין זה כתב בסדרי טהרה )סימן קצז סק”ט ד”ה 
שהמים  באופן  נאמרה  שהגזירה  דמסתפינא(  ולולי 

שבזמנו  במקוואות  אבל  בעצמם,  מחוממים 
מים  לתוכם  ושפכו  ממעיינות,  הגיעו  המים 
חמים לחממם, ועיקרם מן הצוננים וגם המעט 
מים חמים ששפכו עומדים להתבטל ולהתקרר, 
ואינו  חמים  מים  מקום  שם  המקוה  על  ואין 
דומה למרחצאות. ואמנם דבריו נאמרו במקוה 
שמקורו במי מעיין המתחלפים כל הזמן וכן יש 
יותר ארעיות במצב החום של המים. וגם לדינא 
התיר  לא  ולכן  בזה,  מחלקים  ראה  שלא  כתב 
רק בין השמשות ובצירוף טעמי היתר נוספים, 
שם  שהביא  ציון  הבני  על  ]וצ”ע  בדבריו.  כמבואר 

מדבריו, ולא הזכיר שכבר כתב מעין דבריו להתיר[.

לא העמידו דבריהם בטבילה של 
מצוה

שכיון  כתב,  סד(  )סי’  יוסף  דברי  בשו”ת 
פוצה  ואין  בחמין  אפילו  לטבול  הוא  שהמנהג 
שכיון  זכות,  עליהן  ללמד  יש  ומצפצף,  פה 
שבת  מערב  שהוחמו  בחמין  לרחוץ  שהאיסור 
אינו אלא מפני הבלנים שהיו מחממים בשבת 
כמבואר  שבת,  מערב  שהוחמו  אומרים  והיו 
חמור  איסורה  אין  זו  וגזירה  מ.(,  )שבת  בגמרא 
)ביצה  הרי”ף  שכתב  כמו  שבות,  בכלל  ואינה 
טוב  ביום  רחיצה  ‘ולענין  לשונו:  וזה  יא.( 

לגאון  חזינן  טוב  יום  מערב  שהוחמו  בחמין 
אדם  ירחץ  לא  דאמרינן  ההיא  הכי,  כתב  דקא 
שבת,  מערב  שהוחמו  בחמין  בשבת  גופו  כל 
כל  לרחוץ  שרי  טוב  ביום  אבל  בשבת,  דוקא 
גופו במים שהוחמו מערב יום טוב, דלאו דבר 
רשות  משום  ולא  שבות  משום  עליו  שחייבין 
וכי  היא,  גזירה  אלא  היא,  מצוה  משום  ולא 
ומבואר שאין  לא’.  ביום טוב  גזרי בשבת אבל 
זה בכלל איסור שבות, אלא חומרא שהחמירו 
חכמים  העמידו  שלא  לומר  יש  וא”כ  בשבת. 

דבריהם במקום טבילה של מצוה. 
עוד כתב, שאף שיש לחלק ולומר שרק באופן 
דבריהם,  העמידו  לא  אחר  בענין  אפשר  שאי 
יש  צוננים,  במים  לטבול  יכול  הרי  כאן  אבל 
דינו  הוי  לגוף  צער  מזה  שיש  שכיון  לומר 
וכמו  כמצטער שהתירו חכמים לרחוץ בחמין, 
שכתב הרמב”ם )שם פ”ו ה”י( וכ”פ השו”ע )או”ח סי’ 
שז ס”ה( שמותר לומר לעכו”ם להביא מים חמים 

את  בהם  לרחוץ  כדי  עירבוה  שלא  חצר  דרך 
המצטער, ואף שאין שם צורך מצוה. 

אחר(  ד”ה  טז  )ס”ק  טהרה  בסדרי  הסכים  וכן 
במקום  יוסף  הדברי  שכתב  הטעמים  שמחמת 
יש  כי  בידם  למחות  אין  בחמין  לטבול  שנהגו 
דבריו  לחזק  הוסיף  ועוד  לסמוך.  מי  על  להם 
וכתב דבפרט בזמן הזה שירדה חולשה לעולם 
מצות  ביטול  מזה  ויש  בצונן  להם  אפשר  ואי 
עונה. אולם כתב שבמקום שלא נהגו להקל אין 
לטבול בחמין, רק באופן שכתב לעיל שהמקוה 

המשך בעמ' ו'

מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א המשך מעמ' א'

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



ד
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

מפיהם ומפי כתבם
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין 

הרבה  המשפחות  באחד  הכינו  השבועות  חג  לכבוד 
חלות לכבוד יו"ט, בכדי שיהא בעצרת 'דבעינן נמי לכם', 
חלות טריים וטעימים, מרוב הטרדות בערב יו"ט שכחו 
להפריש חלה מהעיסה של החלות, ונזכרו מזה לקראת 
המורחבת,  המשפחה  כל  כאשר  יו"ט,  בליל  קידוש 
ומחכים  עומדים  והאורחים,  הנכדים  והכלות,  החתנים 
להתיר  יוכלו  איך  בפיהם  ושאלתם  הסעודה,  להתחלת 

את החלות באכילה לכבוד יו"ט? 
ראשית נקדים את המובן מאליו, דאסור להפריש 
בשו"ע  כמובא  יו"ט  מערב  הנאפה  על  ביו"ט  חלה 
אין  ביו"ט,  נפש  ואף שמותר צורך אוכל  (סי' ק"ו ס"ג), 

הפרשת חלה בכלל. ובטעם הדבר, יש שביאורו מפני 
שהם מכשירי אוכל נפש, ומכשירין שאפשר לעשותן 
מערב יו"ט אסור ביו"ט (כמובא בשו"ע סימן תצ"ה), אלא 
שביאור זה קצת קשה דא"כ למה לא התירו להפריש 
כשלא היה שהות מערב יו"ט כמו שהתירו מכשירין 
שלא היה שהות מערב יו"ט לעשותן. ובשו"ת תורת 
התירו  לא  שחז"ל  מדבריו  והיוצא  בזה,  פלפל  חסד 
מוריד  אלא  לאכילה  מתקנו  שאינו  מפני  ההפרשה 

ממנו האיסור ע"ש. 
אז ההוראה  היה בחו"ל,  הנ"ל  והנה באם המקרה 
הוא  הדין  חו"ל  בחלת  דהרי  פשוטה,  הייתה  בזה 
שמותר לאכול ממנו קודם הפרשה, ובלבד שישאיר 
יו"ט  ועוד קצת, כדי שיוכל אחרי  ממנו שיעור חלה 
נפרדות  עיסות  מכמה  היו  החלות  [ואם  ממנו.  להפריש 
ואינו יודע כל חלה מאיזה עיסה הוא אז צריך לשייר מכל 
חלה בכדי להיות בטוח שמפריש חלה מכל עיסה ועיסה, 

דאל"כ יתכן שמעיסה מסויימת לא לקח ממנו חלה].

אלא שהיות והמקרה היה בארץ ישראל, שבאר"י 
אסור לאכול כלל מהחלה קודם הפרשה, אז יש לדון 
מה עליהם לעשות, ונסדר ההיתרים באופן שנכתוב 
ההיתרים  את  ולאח"כ  יותר  הרווחים  היתרים  קודם 

היותר דחוקים.
יו"ט  יש תנור דלוק מערב  א': אם למשפחה  עצה 
או אפילו פלטה חם מאוד שאפשר במציאות לאפות 
כשיעור  עיסה  עוד  ללוש  היתר  להם  יש  אז  עליו, 
לחזו"א)   2.250 נאה,  הגר"ח  לדעת  קילו קמח   1.666 (והוא  חלה 
דמספיק  וי"א  בברכה,  בודאי  החייבת  שיעור  והוא 
(דהיינו  ברכה  ובלי  לחומרא  בחלה  המחויב  בשיעור 
מקילו ורבע), וצריך לקחת הקמח ולשער באומד, דהרי 

תנ"ו  סי'  ס"א,  תק"ו  סי'  בשו"ע  (כמובא  ביו"ט  למדוד  אסור 
ופוטר  שעשה  החדשה  מהעיסה  חלה  ומפריש  ס"ג), 
גם את החלות, ובעת ההפרשה צריכים החלות להיות 
מן  רק  שמפרישין  אר"י  חלת  כדין  לעיסה,  'מוקף' 
המוקף (כמובא בשו"ע יו"ד סי' שכ"ג), ו'מוקף' הכוונה קרוב 
כלי,  באותו  דהיינו  א"צ שיהו מצורפים  וסמוך, אבל 
היות שבכל עיסה יש בו שיעור חלה בפני עצמו וא"צ 
לצרפו לשני בכדי שיתחייב אלא יכול להפריש מאחד 

על השני (כמבואר בשו"ע יו"ד שכ"ו ס"א ברמ"א). 
להפריש  יכול  שיעור,  אחד  לכל  שיש  ובכה"ג 
ובשועה"ר  סי' שכ"ט סק"ב  (כמובא בט"ז  מהבצק על האפוי 
סי' תנ"ז סט"ז), וא"צ לאפות את העיסה החדשה קודם 

ההפרשה. וכן א"צ שיאפה את אותו מין מאפה, דיכול 
דוקא  צריך  ואין  וכדו'  עוגה  השני  מהעיסה  לעשות 
מין  באמת  שיעשו  עדיפות  יש  ואולי  חלות.  לעשות 
ההיתר  וכל  להם  יש  כבר  חלות  דהרי  אחר  מאפה 
רק  זה  אפוי  משהו  כבר  לו  כשיש  ביו"ט  לאפות 
(כמובא במשנ"ב תק"ו ס"ק כ"ה) דהרי  כשצריך לפת חמה 
וא"כ קצת  אסור לעשות מלאכה סתם שלא לצורך, 
 - יש להם הרבה חלות טריים  קשה להתיר כשכבר 
שיאפו עוד חלות כשאינם באמת צריכים לכך, אלא 
עדיף שיאפו עוגה לכבוד יו"ט שאין להם כזה עוגה. 

אף  להתיר  כתב  ס"ד)  י'  (סימן  לחם  חלת  ובספר 
לעשות עוד חלות, מטעם דהרי כעת שלא הפרישו 
אין  שבאמת  יוצא  א"כ  לאכלם,  להם  ואסור  חלה 
חלות,  עכשיו  לאפות  להם  מותר  ולכן  חלות  להם 
מפרישין  לכתחילה  דהרי  דבריו  על  שצע"ק  אלא 
כשיפרישו  וא"כ  שכ"ז),  סי'  יו"ד  (שו"ע  עיסה  בעודה 
מערב  שאפו  החלות  הרי  החדשה  מהעיסה  חלה 
יו"ט הותרו באכילה, וא"כ יאסר לו להמשיך באפיית 

הבצק החדש, כי כרגע כבר יש לו חלות ויצא שעשה 
רק  מובנים  יהיו  ודבריו  לצורך,  שלא  החדש  הבצק 

כשעושה עצה ב' וכמו שנכתוב לקמן.
יכול לעשות  אינו  איזה סיבה  ב': אם מחמת  עצה 
עליו  נקל  אז  וכדו',  קמח  די  לו  שאין  מפני  א'  עצה 
החייב  משיעור  פחות  יותר  קטנה  עיסה  לעשות 
שיש  מחמת  הוא  בדיעבד  יותר  שזה  [והטעם  החלה 
מחלוקת במשנ"ב (תק"ו ס"ק כ"ו) דיש שס"ל שההיתר היא 
רק באופן שהעיסה החדשה יש לו שיעור בפני עצמו דאז 
בערב  שעשה  מהעיסה  שמפריש  נחשב  אינו  כשמפריש 
יו"ט גרידא, ויש שמקילים שדי בפחות משיעור, ובשעה"צ 
(ס"ק מג) סמך על שיטה זו רק בשעת הדחק, אלא שהשו"ע 

כן פסק כדעה המקילה, וכן צע"ק שבמשנ"ב (סי' תנ"ז סק"י) 
הביא דעה זו ולא כתב דווקא בשעה"ד]. 

לחייבה  בכדי  מכשיעור  פחות  עיסה  וכשעושה 
בחלב צריך לצרפה למה שכבר אפה מערב יו"ט, וא"כ 
צריך שיהא ג"כ אותו סוג מאפה (כמבואר בשו"ע שכ"ו ס"א 
ברמ"א ובעוד מקומות). וצריך לאפות את העיסה החדשה 

דאז  בצק,  בעוד  להפרישו  דא"א  ההפרשה,  קודם 
אינו חייב עדיין בחלה, דבצק ואפוי אינם מצטרפים 
תנז  סי'  או"ח  שו"ע  סקי"ד,  שכ"ד  יו"ד  בט"ז  (כמובא  לשיעור 
סעיף טו). ולאחר האפייה צריך ליתנו בכלי אחד יחד 

יו"ט בכדי לצרפם יחד. והכלי  עם מה שאפה מערב 
צריך שיהא לו דפנות, ושכל החלות יהיו בתוך דפנות 
הכלי, ולפחות חלק מהחלה, ובאם יש חלה שמחוץ 
לדפנות צריך לכסות במפה, ודי שיהיו בכלי ביחד רק 
ברגע ההפרשה (פמ"ג תנ"ז א"א). ויפריש חלק מהחלה 
החדשה לשם חלה, אבל אין לו לעשות את כל החלה 
ביו"ט  שאפה  שמה  יצא  דא"כ  חלה,  לשם  החדשה 
מיועד לשריפה ויתכן שאינה חייבת כלל בחלה, וא"כ 
כשהפריש אותה לחלה יוצא שהפריש מן הפטור על 

החיוב. 
ובעצה זו מובנת דבריו של החלת לחם הנ"ל, דהרי 
וא"כ  האפייה,  לאחר  רק  היא  ההפרשה  זו  בעצה 
בשעה שאופה העיסה החדשה הטרי עדיין לא הותרו 
לו החלות באכילה, וא"כ יוצא שבשעת האפייה מותר 
המותרת  חלות  לו  אין  עדיין  כי  חלות  לאפות  לו 
ג"כ  יותרו  שאפה  ממה  כשיפריש  ולאח"כ  באכילה, 

החלות של ערב יו"ט באכילה.
ולאפות מחמת  לו אפשרות ללוש  כשאין  ג':  עצה 
בפוסקים  היתר  עוד  מצינו  וכדומה,  תנור  לו  שאין 
שנה,  מי"ב  יותר  לקטן  מהחלות  חלק  לתת  והוא 
מופלא  והוה  נדרים  לעונת  הגיע  כבר  הזה  שבגיל 
הסמוך  ומופלא  רלג),  ס'  ביו"ד  (כמובא  לאיש  וסמוך 
לאיש אז תרומתו תרומה (וה"ה חלה) כדאיתא ברמב"ם 
להפריש  האיסור  יוצא שלגבי  וא"כ  ה"ה),  פ"ד  (תרומות 

לגבי  ואילו  איסור,  עליו  ואין  הוא  קטן  עדיין  ביו"ט 
הפרשת חלה דינו שאם הפריש אז חל הפרשתו, וא"כ 

יש ליתן לו והוא יפריש ממנו חלה. 
והנה בשו"ע (או"ח סימן שמ"ג) יש מח' אם מותר לתת 
שם  כתב  אבל  דרבנן,  איסור  לעבור  בידיים  לקטן 
המג"א שאף למאן דאסר, מ"מ לצורך מצוה לחנכו, 
כאן  וא"כ  דרבנן,  איסור  בידיים  לו  לתת  מותר  בזה 
לו  לתת  לכו"ע  מותר  חלה  הפרשת  מצות  שיעשה 
חלה בכדי שיפריש מהם ויעשה מצוה. [והנה בגמרא 
או  דאורייתא  היא  לאיש  הסמוך  מופלא  דין  האם  מח'  יש 
הזה  בזמן  חלה  ממילא  דהרי  נפק"מ  אין  ובעניינו  דרבנן, 

דרבנן]. 

זו עדיף להקנות את החלות  והנה כשעושה עצה 
לקטן שיהיו שלו ממש מחמת כמה טעמים: 

מפרש  הקטן  א"כ  לבעה"ב,  שייך  החלה  דאם  א) 
החושן  הקצות  דעת  ואמנם  הבעה"ב,  בשליחות 
ג"כ  יש  לאיש  הסמוך  שלמופלא  ע"ש)  סק"ג  קפח  (סימן 

שאין  תק"ז)  (מצוה  חינוך  המנחת  דעת  מ"מ  שליחות, 
שליחות אף במופלא הסמוך לאיש, ולכן עדיף לצאת 
לדין  א"צ  שאז  החלה,  את  לקטן  ולהקנות  דעתו  גם 
על  משלו  שתורם  אחד  כל  כמו  הוה  אלא  שליחות 
של חברו. [וע"ע בשו"ת מנחת יצחק (ח"ז ס' כ"ה) שדן בזה 
ודעתו שלכו"ע יש שליחות בדרבנן למופלא הסמוך לאיש].

ב) כשהחלה שייך לקטן אז יוצא שהקטן מפריש 

יותר  זה  לצורכו  איסור  שעושה  וקטן  עצמו,  לצורך 
קל .

ג) דהרי ההיתר בנוי על הא דמותר לתת לו איסור 
שהמצווה  עדיף  וא"כ  למצווה,  לחנכו  כדי  דרבנן 
ממש,  עליו  המוטלת  מצוה  יהא  בזה  שעושה 
וכשהחלה שלנו הגם שעושה מצוה בהפרשתה מ"מ 

אינו מצוה המוטלת עליו ממש. 
והנה בעצה זו, יש אומרים דמהיות טוב עדיף שמי 
שמצווה לקטן להפריש לא יהא אביו, שאביו מצווה 

עליו יותר משאר אנשים. 
שאולי  סק"ג)  ל'  (פרק  לנער  חנוך  בספר  ראיתי  עוד 
יותר  שייכת  דהיא  שנה,  י"א  בת  לקטנה  לתת  עדיף 
במצות חלה ויותר יש ענין לחנכה בזה מאשר לקטן.

מובא  השלישית]  [-עצה  זה  שהיתר  לציין,  יש 
וכן  האדרת,  להגאון  אורח  עובר  בספר  לראשונה 
מהר"ל  בשם  י"ט)  (סימן  הקודש  ציץ  בספר  הביאו 
רצה  לא  אחרת  שבפעם  שם  שהביא  אלא  דיסקין, 
המהרי"ל להקל בזה. וכן הביא בספר חלת לחם (סימן 
למעשה.  ולא  להלכה  שזה  כתב  שהוא  אלא  ס"ז)  י' 

מחמת  בזה  פקפק  רפ"ה)  (ח"ד  וזמנים  ובמועדים 
הסמוך  מופלא  הפרשת  מועיל  שלא  הגר"א  שיטת 
לאיש. עוד ראיתי בספר חדרי דעת על הלכות חלה 
היקל  אחת  שפעם  ששמע  שליט"א)  פשוזמאן  (להגרח"ד 

כששאלוהו  ולאח"כ  קופשיץ,  הגר"נ  הגאב"ד  בזה 
האם הורה כן היה מתמה על עצמו על מה שהתיר 
זאת, והסביר שעשה עצמו כמתמיה מפני שלא רצה 
שילמדו להקל בזה תמיד, אלא שאותו פעם היה בזה 
צורך גדול וצורך מצוה, ובצירוף למה שהגר"נ הפריש 
חלה לכל העיר כמנהג הרבה רבנים בכדי שלא יכשלו 
רק  וא"כ  בפניו).  שלא  לאדם  זכין  מדין  מועיל  (וזה  האנשים 

ממש כשאין ברירה אחרת אפשר להקל בזה.
חלה  שמפרישים  הנ"ל  האופנים  בכל  והנה 
נהיית מוקצה בהפרשתו, אלא שבעת  ביו"ט, החלה 
ההפרשה הוא בידו יכול להמשיך לטלטלה ולהניחה 
תקו  (משנ"ב  בהיתר  לידו  שבא  מפני  שירצה  במקום 
יזהר שלא להניחה בכלי מטעם  ס"ק כט), וכשמניחה 

ש'מבטל כלי מהיכנו', וכן צריך להשאירו לאחר יו"ט 
ולשרפו.

דפסח  א'  ליל  כגון  דאורייתא  מצוה  צורך  וכשיש 
וליל א' דסוכות, כתב הפמ"ג (תק"י א"א סק"ח) שלבטל 
המצווה דאורייתא דוחה האיסור דרבנן של הפרשת 
ונשאר  ההיתרים  לכל  וא"צ  להפריש  ומותר  חלה, 
באמת  שיכול  כתב  כהלכתה  שבת  ובשמירת  בצ"ע. 
להפריש, אבל עדיף שיפריש במחשבה [אבל בלאו הכי 
בברכי  כמובא  ויו"ט,  בשבת  במחשבה  להפריש  היתר  אין 
(הלכות  זצ"ל  להגרח"ק  אמונה  בדרך  וכ"כ  שכ"ג),  (סי'  יוסף 

מעשרות פרק ט' ציון ההלכה צ"א)].

העולה לדינא: 
מי ששכח להפריש חלה על חלות שאפה מערב 
יו"ט ונזכר ביו"ט, יכול ללוש עיסה חדשה ביו"ט 
כשיעור המחייבת בחלה ולהפריש ממנה גם על 
סמוכים  שיהיו  [ובלבד  יו"ט  מערב  שאפה  החלות 
יכול  או  המוקף'],  'מן  כדין  ההפרשה  בשעת  לזה  זה 
משיעור  פחות  אפילו  חדשה  עיסה  לאפות 
ערב  של  החלות  של  המין  [מאותו  בחלה  המחייבת 
החלות  עם  יחד  יצרפם  האפיה  ולאחר  יו"ט] 
שאפה מערב יו"ט בכלי אחד ויפריש מן המאפה 

החדשה על הכל.
[וכפי  ביו"ט  חדשה  עיסה  לאפות  יכול  אינו  ואם 
המצוי היום ברוב בתי ישראל שאין תנור דלוק מערב 
יו"ט לאפות בו, אלא משאירים להבה או פלטה דלוק 
בה  לאפות  אפשר  ואי  התבשילים  בה  ולחמם  לבשל 
בן  לקטן  לתת  הדחק  בשעת  מקילין  יש  עיסה], 
י"ב שנה שיפריש חלה מן החלות שנאפה מערב 
זה אינו מצווה על איסור הפרשת חלה  [כי קטן  יו"ט 
ביו"ט ומאידך הוי 'מופלא הסמוך לאיש' שיכול לנדור 
וגם להפריש חלה], ועדיף שיקנה החלות לקטן כדי 
בפנים  שנתבאר  הטעמים  וכפי  משלו  שיפריש 

המאמר.

חלות ששכחו להפריש מהם חלה מערב יו"ט 



לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

שיעור הטרחה בקיום מצות עשה

ליבון דהלכתא
הרה"ג ישראל יחזקאל יוסקוביץ

ר' מנחם היסב את מבטו לעבר הנייד שזה עתה רטט בידו ומה מאוד התפלא לראות על 
הצג את שכנו יונתן המתגורר בבניין שמעבר לכביש, יונתן שאינו מהאנשים המתקשרים 
סתם כך ללא סיבה פתח ואמר: זה תקופה שמבחין אני מחלון ביתי כי יונים מקננות בגג 
הרעפים שבעליית הגג המשותף שבבניינך ובהתבוננות מעמיקה הבחנתי בקן ובו אפרוחים 
קן ציפור..  יקרא  "כי  נקרה לפניך מצוות עשה מהתורה  כי  ומה שמחתי לבשרך  וביצים 
שלח תשלח את האם.." ר' מנחם שסימני שיבה כבר נראו עליו הודה נרגשות ליונתן ונפנה 
לראות בעיניו את הקן, אולם כאשר אך נכנס לעליית הגג שהייתה עמוסה בחפצים ישנים 
הבחין שהעניין מסובך מדי עבורו וכי לא יוכל בנקל לפלס את דרכו לעבר הקן, ובמחשבה 

שניה הסתפק אם מחויב במצבו לטרוח בגופו כל כך בכדי לקיים את המצווה.
תשובה: א. הנה מבואר בשולחן ערוך או"ח )סי' קס"ג סעיף א'( דההולך בדרך צריך ללכת 
)שם סק"א( הוכיח מהירושלמי דאף  ידיו, ובמג"א  לפניו ד' מיל ולאחוריו מיל כדי ליטול 
היושב בביתו צריך לילך ד' מילין ונשאר בצ"ע. והמשנ"ב )ס"ק ג'( כתב דהיושב בביתו צריך 
ללכת עד מיל עי"ש, ומ"מ מבואר דצריך לטרוח טרחא רבה, אולם יתכן ואין ראיה מהתם 
די"ל דנטילת ידיים הוי כעין ל"ת מדרבנן שאסור לאכול פת בלא נט"י אבל במצות עשה 

בעלמא שמא אינו חייב לטרוח.
לקיים  אחר  למקום  מביתו  לעקור  צריך  אם  נסתפק  י"ט(  סעיף  ס"ח  )כלל  אדם  בחיי  ב. 
מצוה, והוכיח מר"ה )ל"ד ע"ב( במי שהיו לפניו ב' עיירות באחת תוקעין ובאחת מברכין 
וכו', ומסקינן דצריך לילך למקום שתוקעין ואם תמצא לומר דחייב לעקור מעירו אם כן 
אותם האנשים הגרים במקום שמברכין חייבין לבא לעיר שתוקעין בו, ואיך ימצא מקום 

שמברכין ואין תוקעין אלא ע"כ דאין צריך לעקור ממקומו למקום אחר עי"ש. 
ג. באו"ח )סי' תרפ"ה ס"ז( איתא י"א דפרשת זכור ופרשת פרה דאורייתא ואותן שדרים 
במקום שאין מנין צריכים לבא בשבתות אלו למקום שקורים בתורה, ולכאורה מוכח דלא 
כהחיי אדם אלא דצריך לעקור מביתו אף לפני זמנו כדי לקיים המצוה בזמנו ואף בספק 

דאורייתא צריך לעקור, 
)ק"ג ע"א( מבואר לגבי הגוזל את חבירו דאם לא נשבע אין צריך ללכת  ד. בבא קמא 
אחריו למדי להשיב את הגזילה, הרי דאינו חייב לטרוח במצות והשיב את הגזילה, אמנם 
נחלקו הסמ"ע והש"ך )חו"מ סי' שס"ז סק"ב( אם פטור זה הוי מעיקר הדין )דעת הש"ך( או משום 
תקנת השבין )דעת הסמ"ע(, עי"ש ואם זה פטור מעיקר הדין א"כ יש מכאן ראיה דאין צריך 
ואין  בגזילה  מיוחד  דין  הוי  השבים  תקנת  הטעם משום  אם  אך  עשה  במצוות  לטרוח 

ללמוד ממנו לשאר מצוות.
ה. בחולין )קל"ט ע"ב( יכול יחזר בהרים ובגבעות במצות שלוח הקן, ת"ל כי יקרא, משמע 
דלולי דכתיב כי יקרא הו"א דצריך לחזר בהרים כדי לקיים מצוה זו אף שיש בזה טרחא 

יתירא, 
ו. בחולין )ק"י ע"א( חולה מעיים פטורין מן התפילין וברש"י שם דצריך לחלצן בכל שעה, 
הרי שפטרו ממצות תפילין מטורח שצריך לחלצן בכל שעה, ועיין במנח"א )שמות סי' כ"ד( 

שהוכחתי מדברי רש"י דאין מצות תפילין חיוב מוגדר בזמן עי"ש ואכמ"ל.
והנה בדברים )ל' י"ב( "לא בשמים היא" וכו' פרש"י "שאילו היתה בשמים היית צריך 
לעלות אחריה וללמדה" ולכאו' כוונתו שאין גבול לטורח שחייב לטרוח, אך אין משם 
ראיה דשאני התם שמדובר בכלל התורה והמצוה ולא במצוה מסוימת בזמן מסוים ודו"ק.

וידוע בשם הגר"ח מבריסק באחד שנמנע מלבקר אביו בעיר אחרת משום הוצאות 
הדרך דכיבוד אב משל אב ולא משל בן, ואמר הגר"ח דא"כ חייב הוא ללכת ברגל. ועיין 
כעי"ז בהר צבי )יו"ד סי' קצ"ז( שכתב בתוך דבריו בפשיטות דאב המבקש מבנו לבוא אליו 
ממרחקים וקשה לו ללכת רגלי חייב להוציא הוצאות כדי לנסוע אליו ודן מתוך כך לחדש 

הלכה בשאלה אם בן צריך לשכור אחרים להעמיד עלוקה לאביו, עי"ש.
ושוב ראיתי בשו"ת דבר יהושע )ח"א סי' א'( שהאריך טובא בשאלה כללית זו כמה צריך 
לטרוח בשביל מצות עשה, ועיין עוד באשל אברהם להגה"ק מבוטשאש מהדו"ת בהלכות 

תפילין שדן כעי"ז לגבי מצות תפילין.
ולסיום הדברים ראוי להוסיף מה שאמרו )ירושלמי ברכות ס"א ע"ב( תרי אמוראי בטעמיהן 
של ב"ש וב"ה )החולקים במי ששכח ולא בירך במקומו אם יחזור למקומו ויברך או לא, שבית שמאי אומרים יחזור 
למקומו ויברך, ובית הלל אומרים יברך במקום שנזכר".( טעמי' דב"ש שחוזר "אילו שכח שם כיס אבנים 

טובות ומרגליות שמא לא היה חוזר ונוטל כיסו" )ולא תהא תורה שלימה כטובות עוה"ז( ובטעמי' 
דב"ה אמרו "פועל עושה בראש הדקל וכו' שמא מטריחין שיחזור למקומו ויברך וכו' )וכל 

אדם פועל הוא בעוה"ז הזמן קצר והמלאכה מרובה ובעה"ב דוחק( .

סוף דבר נראה, שבטרחתו של אדם אי אפשר ליתן גדר קצוב ומסויים, ומ"מ נראה 
מ"מ  כן,  לעשות  לו  ואסור  מחומש"  יותר  יבזבז  "אל  חז"ל  אמרו  דבממונו  דאף  ברור 
בטרחה, אף אם פטור הוא מלטרוח טרחה יתירה מ"מ ודאי שאין בו איסור אלא אדרבה 

מדת חסידות יש בכל טרחה שיטרח במעשי המצוות.
היוצא לדינא:

לא מצאנו בהלכה גדר מסוים לשיעור חיוב טירתו של אדם עבור מצוות עשה, ומ"מ 
נראה ברור דאף אם פטור הוא מלטרוח טרחה יתירה מ"מ ודאי שאין בו איסור אלא 
אדרבה מדת חסידות יש בכל טרחה שיטרח במעשי המצוות, אולם במקרה דנן אם 

אינו יכול לטרוח בגופו וודאי שאינו מחויב בדבר.

אליבא דהלכתא
הרה"ג שאול משה טייטלבוים

הפסיק בברכות קריאת שמע

ובהתרוממות,  בדביקות  בבוקר  בשבת  התפלל  ראובן 
'קל  שששרים  בקטע  אור  יוצר  לברכת  הגיע  כאשר  אולם 
אדון' הוצרך לצאת לבית הכיסא, לאחר שחזר הסתפק האם 

צריך לחזור לראש הברכה, ולהתחיל שוב מיוצר אור?
הפסיק  שאם  נפסק  ס"א(  סה  סי'  )או"ח  בשו"ע  תשובה: 
באמצע קריאת שמע, ושהה זמן שיכול לגמור את כולה, 
ראוי  היה  לא  כגון שהאדם  אונס,  היתה מחמת  והשהייה 
לקרוא מחמת נקיות או שהמקום לא היה ראוי לקרוא בו, 
דן  )שם סק"ה(  ברורה  ובמשנה  חוזר לתחילת קריאת שמע. 
ובביאור  דינו.  מה  ק"ש  ברכות  באמצע  שהפסיק  באופן 
הלכה )ד"ה חוזר( מביא שהירושלמי מסתפק כשפסק באמצע 
ברכות ק"ש, האם אנו דנים כל ברכה וברכה בפני עצמה, 
ולפי זה יוצא קולא שאם שהה בין ברכה לברכה אפילו כדי 
לגמור כל הברכות אינו חוזר כלל, אך זה גם לחומרא שאם 
שהה באמצע ברכה רק כדי לגמור את אותה הברכה חוזר 
לראש אותה ברכה. או שאנו דנים כל הג' ברכות עם ק"ש 
כיחידה אחת, ולפי זה יוצא להיפך שאם שהה בין ברכה 
כדי  חוזר אלא אם שהה  אינו  חוזר לראש, אמנם  לברכה 

לגמור את כל הברכות.
המשנה  פסק  להקל,  ברכות  שספק  מכיון  ולמעשה, 
כן  אם  אלא  לראש  חוזר  שאינו  הקולות,  כשני  ברורה 
שהה באמצע ברכה כדי לגמור כל הג' ברכות, ולכתחילה 
א'  וכצד  בלבד  ברכה  אותה  לגמור  כדי  ישהה  יזהר שלא 

בירושלמי הנ"ל. 
והנה בשבת נוהגין בהרבה קהילות לנגן בא-ל אדון, וגם 
והזמן מתארך,  והש"ץ מתחזנים  כל קטע הקהל  בסיומת 
ויש לברר האם זמן זה נחשב לשיעור שהיה. ובביאור הלכה 
)סי' סה ד"ה קראה( כתב שאם הפסיקו באמצע ברכות כהנים 

ומסתפק  לראש.  חוזרים  פסוקים,  הג'  כל  את  לגמור  כדי 
שבמקומות שנוהגין הכהנים לנגן בשעה שהציבור אומרים 
יהי רצון, אפשר שיש להחשיב גם זמן זה לשיעור לגמור 
כולה. ומשמע ממנו שבמקומות שהכהנים שותקים בשעת 
)סק"ד(  עוד כתב  זה.  זמן  וודאי שאין מחשיבין  רצון,  היהי 
בנגינתם  מאריכים  אפילו  שמנגנין,  המקומות  שבאותן 
במקומות  אמנם  הפסק,  זה  אין  כולה,  לגמור  זמן  שיעור 
שהכהנים שותקין בין פסוק לפסוק זמן כדי לגמור כולה, 
קטע  כל  לסיים  היא  הדרך  אם  זה  ולפי  לראש.  חוזרין 
בנעימה ולנגן בא-ל אדון, ישער כפי הזמן ההוא. ואם דרכו 

לשתוק, השיעור יתקצר.
בספר אשי ישראל )פי"ט הערה פח( כתב שמסתבר שמשערין 
כפי הזמן שלוקח לקרוא זה בפעת הזאת, כגון, אם בחול 
שהות  לו  יש  דקות,  בעשר  ובשבת  דקות,  בחמש  אומרו 
יותר. ואפילו בחול אם החליט שהיום יקרא בנחת, יש לו 

שהות יותר.
והנה אחד מהתנאים שצריך כדי להתחייב לחזור לראש 
אונס.  מחמת  היתה  שהשהייה  זה  שמע,  קריאת  בברכות 
ולכן כתב הביאור הלכה )סי' קג ד"ה ועיין( שאפשר שמצרפין 
נצטרך  ]שכאשר  הכסא  מבית  יציאתו  עד  ששהה  הזמן  רק 
אינו ראוי  עו( האדם  )כמו שנתבאר בסי'  לנקביו באופן שאסור להתפלל 

לברך. ואח"כ הרי נמצא במקום שאינו ראוי[, אבל הזמן ששוה אחר 

יציאתו אינו מצטרף שעכשיו כבר אינו אנוס.
העולה לדינא:

א. לכתחילה יזדרז שלא ישהה זמן שאפשר לגמור את 
ברכת יוצר אור. ויכול לשער כפי קריאתו בשבת, ולפי 
מה שנוהג להאריך. אמנם בלי הזמן של הניגון בא-ל 
בדיעבד  ב.  הלכה].  הביאור  של  הצ"ע  [משום  אדון 
אינו חוזר לראש, אלא אם כן שהה כדי לגמור את כל 
נוהג להרים  ברכות קריאת שמע וקריאת שמע. ואם 
וכן  זה.  זמן  גם  להחשיב  יכול  אדון  בא-ל  ולנגן  קולו 
דוקא כאשר כל  הזמן הנ"ל שהה מחמת אונס, שהיה 
בבית הכסא או שנצרך לנקביו באופן האסור להתפלל.



ביני עמודי
הרה“ג יהודה אריה לייב הלוי פפר

newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

אכילת גבינה כשיש על השולחן שיירי בשר 

זבולון התיישב ליד השולחן כדי לאכול ארוחת ערב לחם עם גבינה. 
אך אז הבחין בצלחת עם שיירי בשר מארוחת הצהריים שעדיין נותרה 
האוכל  בין  היכר  הנחת  יועיל  האם  בליבו  ספק  והתעורר  השולחן,  על 
שלו לצלחת עם שיירי הבשר, או שכיון שהוא אוכל לבדו אין מועיל לו 

היכר?
תשובה: נקדים את מקור דין זה מהמשנה בריש פרק כל הבשר )חולין 
ואסור  וחגבים,  דגים  מבשר  חוץ  בחלב,  לבשל  אסור  הבשר  'כל  קג:( 
להעלותו עם הגבינה על השולחן' וכו'. וברש"י אסור להעלותו 'דילמא 
בהמשך  ובמשנה  מהדדי'.  ובלעי  נגעי  דקא  הדדי,  כי  למיכלנהו  אתי 
הפרק שם אמרו 'שני אכסנאין אוכלין על שלחן אחד זה בשר וזה גבינה 
ואין חוששין'. ובגמרא שם אמר רב חנן בר אמי אמר שמואל לא שנו 
אלא שאין מכירין, אבל מכירין זה את זה אסור. ובהמשך דברי הגמרא 
מבואר שלא אסרו להעלות בשר עם הגבינה על השלחן אלא בתפיסה 
תפיסה  כעין  אלא  דעתך,  סלקא  אחת  'תפיסה  הגמרא  ומקשה  אחת, 
אחת'. ובתוס' )ד"ה כעין( אמרו שאם יש דבר מפסיק ביניהם לא הוי כעין 
תפיסה אחת. וכתבו ש'לפיכך נוהגין עכשיו כשזה אוכל בשר וזה אוכל 
גבינה, מניחים לחם או קנקן להפסיק בינתים, או אוכל על מפה אחרת 

דהוה כעין ב' תפיסות'.
והנה בשו"ע )סי' פח( העתיק דין זה וכתב 'אפילו בשר חיה ועוף אסור 
אבל  יחד.  לאכלם  יבא  גבינה, שלא  עליו  על שלחן שאוכל  להעלותו 
בשולחן שסודר עליו התבשיל מותר ליתן זה בצד זה'. וניתן לדון מדברי 
המחבר האם כשאחד אוכל חלב ומונח בשר על השולחן שיתכן שאין 
בכך איסור כלל, ואפילו ללא היכר מותר. אך כבר כתבו אחרונים שדין 
זה וודאי אינו והדיוק אינו נכון. וכ"כ הבאר היטב )סק"א( בשם ספר בית 
הלל שאפילו ביחיד אסור להניח על השולחן. ועתה יש לנו לדון האם 
אף ביחיד יועיל היכר, או שמא כל ההיתר של היכר לא מהני רק לגבי 
שנים האוכלים, שכל אחד מזכיר לחבירו, אבל לאוכל יחידי לא יועיל 
היכר, אלא יצטרך להוריד את הבשר מהשולחן. והאחרונים נחלקו בזה, 
בשפת אמת )שבת יג. ד"ה התם דעות איכא( דייק מסוגית הגמרא שם, שהיכר 
מועיל רק כשיש ב' סועדים. אבל באוכל יחידי לא מועיל היכר ]ולכאורה 
לשיטתו, אף כששניים אוכלים יחד גבינה ויש בשר על השולחן לא יועיל היכר, וצ"ע 

לדינא[. וכ"כ בדרכי תשובה בשם כמה אחרונים. מאידך מלשון החכמת 

אדם )כללים יא( משמע שפשוט לו שמועיל היכר אף ביחיד.
אנשים  שני  בין  חילוק  שאין  קז  בדף  רש"י  מדברי  דיוק  ונראה 
שאוכלים לאחד שאוכל. מכך שכתב שאם יש היכר לא אסרו להעלות 
בשר וגבינה על השולחן, ומשמע שאין חילוק בין אחד לשניים. ]ואף 
שבגמרא הביאו את ההיתר של היכר רק בשנים האוכלים ולא במשנה של אחד שאוכל, 

יש לומר שהוא משום שבמתני' בריש הפרק החשש הוא שמא יגע הבשר בגבינה כדכתב 

אחד  'שכל  השו"ע  שהביא  ההיתר  האם  לדון  ויש  לעיל([.  )הבאתיו  רש"י 

אוכל על מפה שלו' היא מצד היכר או שמא ההיתר הוא שנחשב כב' 
שולחנות, ולפי"ז כשהיחיד יאכל הגבינה על מפה נפרדת לכו"ע יהיה 
מותר. אך אחר העיון בדברי התוס' שהובאו לעיל נראה שהמפה מהני 

רק משום היכר.
והב"ח הביא בשם רש"ל ששתי אנשים האוכלים זה בשר וזה גבינה 
השיושבים רחוקים זה מזה, באופן שאין יכול האחד לפשוט ידו וליטול 
מהאוכל של השני, אינם צריכים היכר. והביאו הפרמ"ג )שפ"ד סי' פח סק"ג(. 
היכר  משום  הוא  מהרש"ל  של  ההיתר  האם  הסתפק  השולחן  ובבדי 
]שבאפון זה ניכר שהמאכל הרחוק שייך לשני ולא יבא לאוכלו[. או שמא ההיתר 

הוא משום שאין זה נחשב כשולחן אחד כיון שמונח בריחוק, ולפי"ז 
נחשב  ובמגילת ספר כתב שלמהרש"ל  גם לאדם אחד.  יועיל  ההיתר 
כאילו אינם בשולחן אחד ויועיל אף לאדם אחד. ונראה להקל באופן זה 
כיון שלא הוכרע שמהרש"ל מתיר מצד היכר, ובלאו הכי דעת החכמת 

אדם להקל, וכן מהדיוק מדברי רש"י לעיל.
העולה לדינא: 

רוב  לדעת  בשר,  השולחן  על  ומונח  גבינה  האוכל  אחד  אדם  א. 
ב.  ועליו להסיר את הבשר מהשולחן.  היכר,  יועיל  לא  הפוסקים 
ידו  את  לפשוט  יכול  ואינו  ממקומו  רחוק  מונח  שהבשר  באופן 
ולהגיע אליו, נראה להתיר. ג. כששני אנשים אוכלים יחד גבינה 
[לדעת  לן האם מועיל היכר  ומונח בשר על השולחן, לא ברירא 

האוסרים לעיל] וצ"ע.

מי  בתוך  המתבטלים  חמים  מים  לתוכם  ושופכים  מעיינות  ממי 
המקוה, וכיון שהם עומדים להתבטל אין שם מים חמים על המקוה. 
הספר(  )סוף  בו  כל  בספר  שמצא  לבסוף  כתב  יוסף  בדברי  אולם 
בחמין  בשבת  לטבול  לבע”ק  שאסר  גאון  האי  רב  תשובת  שהביא 
כן  ועל  שם,  שאסר  נראה  בפושרין  ואפילו  שבת,  מערב  שהוחמו 

סיים שהוא צ”ע. ]ומקור דברי הגאון בספר האשכול הלכות תפילה וק”ש[.
בשו”ת דברי חיים )או”ח ח”ב סי’ כו( כתב ג”כ שעל פי דין נראה לו 
שאסור לטבול בחמין, אולם בסדרי טהרה הקל, ואין להאריך בזה 
כיון שכבר נהגו גדולי דורינו היתר, והנח להם לישראל. וכן פסק 
)אות ה( שאין לטבול בחמין, ואם הבלנים מחממים  בטהרת ישראל 
את המקוה עד שיהיו חמין מוטב להעלים עין מזה כדי שיהיו שוגגין 

ולא יהיו מזידין. 
הביא  הי”ד  טייכטל  להר”י  קיח(  סימן  )או”ח  שכיר  משנה  ובשו”ת 
יישובים רבים לשיטתו של הקרבן נתנאל בכחא דהיתירא בטבילה 
סדרי  ובספר  יא(  )סי’  שמעון  נחלת  דבשו”ת  והביא  בשבת,  בחמין 
טהרה )סי’ קצז סעי’ ט ד”ה ובאמת( הוכיחו כדברי הקרבן נתנאל. ובשלהי 
רבינו בעל  הדברים כתב: עד כאן הארכתי לברר מקחו של צדיק 
קרבן נתנאל, בחידושו שחידש דטבילה במקוה לא הוי בכלל גזרת 
חכמים, וכתב דהאריך להוכיח כן. ואנו לא זכינו לדבריו, והראיתי 
להוכיח שיש לדבריו פנים בהלכה, ואולי כיוונתי לדעתו, ואם לא 
בעיני שהיה מכוון  ברור  מן הדברים  פנים במקצת  כל  בכולה על 
ופוסקים.  הש”ס  מן  טהור  מקומו  ומקור  מקורו,  הערתי  כי  לזה, 

עכ”ל.
העולה עד כאן להלכה: 

נחלקו  בשבת  חמה  במקוה  לטבול  ההיתר  שאלת  בנידון 
ולכן  רחיצה  אינה  שטבילה  כתב  נתנאל  הקרבן  א.  האחרונים: 
אינה בכלל גזירת מרחצאות. ב. הנודע ביהודה כתב על טבילה 
בליל שבת דאין שייך החשש שיבואו לחמם בשבת, כיון שאז 
עדיין המים חמים. [ואין טעם זה מספיק לטבילה בבוקר]. ג. עוד כתב 
שלא חששו חז"ל שמא יבוא להניח את הצונן על האש ממש, 
רק שמא יתן צונן לתוך חמין, ובטבילה במקוה הדבר אסור אף 
בלא זה, שהרי אין טובלים בשאובין. אולם כתב שאין להורות 
כן למעשה. ד. האבני נזר כתב טעם להקל, משום שאין הכוונה 
לשם רחיצה בחמים, וכל הכוונה היא רק לטבול במקוה, וכיון 
ה.  בחמין.  לטבול  לכתחילה  מותר  מצוה  לשם  טבילה  שהיא 
רק  הייתה  שהגזירה  זכות,  ללמד  כתב  עו(  )סי'  ציון  בנין  בשו"ת 
אור, אבל במים שבמקוה  ידי  על מים שהתחממו בעצמם על 
במי  חמים  המים  נתבטלו  הצונן,  לתוך  חמים  מים  ששופכים 
קודם  המקוה  לתוך  החמין  את  לתת  להיזהר  וכתב  המקוה, 
הלילה, משום שלאחר מכן כבר יש עליהם שם איסור, והרי זה 
כמבטל איסור לכתחילה. [לפי דבריו לא מצאנו היתר למקוה בזמנינו 
שמתחמם על ידי גוף חימום המותקן בבור]. ו. בשו"ת דברי יוסף )סי' סד( 

כתב ללמד זכות, מאחר שאין איסור זה בכלל שבות רק משום 
דבריהם  חכמים  העמידו  שלא  לומר  יש  הרי"ף,  כמ"ש  גזירה 
יש לומר, שכיון שלטבול בצונן  וכן  במקום טבילה של מצוה, 
לרחוץ  חכמים  שהתירו  כמצטער  דינו  הוי  לגוף  צער  מזה  יש 

בחמין.  
במאמר הבא נביא עוד צדדי ההיתר שיש בשאלה זו. 

מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א

המשך מעמ' ג'


