
אֲשֶׁר  אֵת  בִּנְךָ  וּבֶן  בִנְךָ  בְּאָזְנֵי  תְּסַפֵּר  וּלְמַעַן 
הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם וְאֶת אֹתתַֹי אֲשֶׁר שַׂמְתִּי בָם 

וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה’ )י, ב(.
שיכנסו  זוכה  כראוי  ומגדלם  בניו  המחנך 
להתעלות  גם  ויוסיף  בלבו,  גם  הדברים 
אדם  בתולדות  שפירש  כמו  ה’,  בעבודת 
ד”ה  )בא  ע”ה  מאוסטרובצה  יהושע  ר’  להרה”ק 
א”י ולמען( על הפסוק ‘ולמען תספר באזני בנך 

שעל  ה’’,  אני  כי  ‘וידעתם  ומסיים  בנך’  ובן 
ידי חינוך ולימוד הבנים גם האבות בעצמם 
ענין  כי  ה’.  בידיעת  מעלה  מעלה  יתעלו 
חינוך  וכפי  הטהרה,  למידת  רומז  הידיעה 
טהרה  לתוספת  זוכים  ה’  לעבודת  הבנים 

המקרבת את האדם לידיעת ה’.

עתיד כלל ישראל תלוי בחינוך הבנים
ולהפריע  לבטל  פרעה  רצה  זה  ואת 
לחינוך הבנים כי ידע שכל קיום בני ישראל 

ולכן  ולמצוות,  לתורה  הילדים  בחינוך  תלוי 
ברוב רשעותו התנכל ביותר לתינוקות וגזר 
אין  גדיים  אין  אם  שהרי  ביאור,  להפילם 
תיישים )ב”ר מב ג(, וזכו התינוקות שמן השמים 
בעודם  מחסורם  לכל  ודאגו  אותם  הצילו 
תחילה  הקב”ה  את  שהכירו  והם  בשדה, 

בקריעת ים סוף.
אל  רבינו  משה  בדברי  אנו  מוצאים  כן 
הזקנים  לפני  הנערים  שהקדים  פרעה 
‘בנערינו ובזקנינו נלך בבנינו ובבנותינו’ )שמות 
י ט(, וגם אז ביקש פרעה ברוב רשעותו למנוע 

מהם מללכת בדרכי אבותיהם, ואמר למשה 
את  ואילו  ה’’,  את  ועבדו  הגברים  נא  ‘לכו 
ולמונעם  במצרים  להשאיר  ביקש  הקטנים 
ה’, עד שהכניע ה’ את ליבו במכת  מעבודת 
יחד  הקטנים  את  שילח  כרחו  ועל  בכורות 
להיות  זכו  הללו  והתינוקות  הגדולים,  עם 

ים  בקריעת  הבורא  את  שהכירו  הראשונים 
לתורה  הקטנים  בחינוך  תלוי  הכל  כי  סוף, 
ציווה  משם  ה’  וכשהוציאנו  שמים.  וליראת 
לספר וללמד לבנים והנכדים תורה ומצוות 
מעצת  בהיפך  ישראל  לבני  קיום  יהיה  ואז 

פרעה.

על ידי שיראו בניו את מעשיו הטובים 
ילמדו ממנו ויעשו כמעשהו

הנביא אומר )ישעיה כז ו( ‘הבאים ישרש יעקב 
תנובה’.  תבל  פני  ומלאו  ישראל  ופרח  יציץ 
ע”ה,  מבעלזא  אהרן  רבי  הרה”ק  לבאר  כתב 
ששאל אביו זי”ע הלא כתוב )במדבר יז כג( ‘והנה 
פרח מטה אהרן וגו’ ויוצא פרח ויצץ ציץ’ וגו’, 
כתיב  כאן  ומדוע  לציץ.  הוא  קודם  שהפרח 
האר”י  ‘יציץ ופרח’. ותירץ על פי מה שכתב 
כט  )דברים  בפסוק  נצבים(  תורה  )ליקוטי  ע”ה  הקדוש 
כח( ‘הנסתרות לה’ אלקינו’, שאהבת ה’ יתברך 

כי  אלוקינו,  לה’  רק  להיות  צריך  ויראתו 
האדם צריך להסתיר את עבודתו הפנימית, 
כדי שרק ה’ היודע תעלומות לב ידע האמת, 

ושום אדם אחר לא ידע. 
אך ‘והנגלות’ - מעשה המצוות צריך להיות 
הבנים.  שילמדו  כדי   - ולבנינו’  ‘לנו  בנגלה, 
של  ביאור  בתוספת  האריז”ל  דברי  כאן  עד 
הרה”ק מבעלזא. ממשיך רבי אהרן מבעלזא 
משגיחים  אינם  אשר  אנשים  וישנם  ואומר, 
על הבנים שלהם ללמד אותם תורה ומצוות, 
לימוד  מונים  אינם  המצוות  מוני  והלא 
אלא  מצוות,  לשתי  הבנים  ולימוד  התורה 
המצוה  מביאים  הם  התורה  לימוד  במצות 
לימוד  מצות  כי  וזאת,  לבניך’.  ‘ושננתם  של 
אלא  נשלמת  אינה  האדם  של  התורה 

כשלומד גם עם בניו.
יעקב’,  ישרש  ‘הבאים  בפסוק  הרמז  וזה 
יעקב אבינו  רוצים להשריש קדושת  כאשר 
בדורות הבאים. נצרך שיהיה ‘יציץ’ – האדם 
עצמו, כשיהיה בבחינת ‘יציץ’ שהיא מדריגה 
הטובים  מעשיו  על  ומורה  מפרח,  מאוחרת 
ועבודת ה’ יתברך שלו,  אז יתקיים בו ‘ופרח 
מעשיו  את  בניו  שיראו  ידי  שעל  ישראל’, 

הטובים ילמדו ממנו ויעשו כמעשהו.

כפי חינוך בניו זוכה אף הוא להגיע לידיעת ה’

מילתא דפליאה

כשעמל לספר לבניו ולהדריכם לעבודת ה’ זוכה לאריכות ימים
וּלְמַעַן תְּסַפֵּר בְּאָזְנֵי בִנְךָ וּבֶן בִּנְךָ אֵת אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם וְאֶת אֹתתַֹי אֲשֶׁר שַׂמְתִּי 

בָם וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה’ )י, ב(. 
בדברי המסורה מצינו כי פעמיים כתוב בתורה ‘ולמען’, האחד כאן ‘ולמען תספר 
באזני בנך ובן בנך וגו’ וידעתם כי אני ה’’, והשני ‘ולמען תאריכו ימים על האדמה’ 
)דברים יא ט(, ולרמז בא שכפי מה שעמלים לספר נפלאות לצאצאים ולחנכם כראוי, 

כן זוכים לאריכות ימים ושנים.
והותירך(  ד”ה  תבוא  )כי  משה  בתורת  סופר  החתם  דברי  פי  על  להוסיף  עוד  ואפשר 
שלכל אדם יש שליחות קצובה בעבודת ה’, וכיון שהשלים שליחותו הרי הוא ראוי 
הוא  אזי  ה’  לעבודת  ותלמידים  בנים  הוא מחנך  אם  העולם, אמנם  מן  להסתלק 
זוכה לתוספת ימים ושנים כדי להוסיף וללמדם, וזהו שכתוב )דברים ל ט( ‘והותירך 
גם התלמידים בכלל  ]כי  והתלמידים  וגו’ בפרי בטנך’, שבזכות הבנים  ה’ אלקיך 
)שבהקדמת שו”ת  חותם  בפתוחי  גם  כתב  וכן  חיים.  ושנות  ימים  לתוספת  יזכה  בנים[ 
יו”ד( שמטעם זה רואים צדיקי הדורות שזוכים לאריכות ימים ושנים, אף  חתם סופר 

שבודאי השלימו בנערותם כל שליחותם בעולם הזה, אמנם כיון שרבים צריכים 
להם ללמוד מהם תורה ויראת שמים על מאריכים שנותיהם בעולם לצורך לימוד 

תורה לרבים.



ברזא דאח"ד

וַיֹּאפוּ אֶת הַבָּצֵק אֲשֶׁר הוֹצִיאוּ מִמִּצְרַיִם 
עֻגֹת מַצּוֹת כִּי לֹא חָמֵץ כִּי גֹרְשׁוּ מִמִּצְרַיִם 
עָשׂוּ  לֹא  צֵדָה  וְגַם  לְהִתְמַהְמֵהַּ  יָכְלוּ  וְלֹא 
עשו  לא  צדה  וגם  וברש”י  לט(.  )יב,  לָהֶם 
ישראל  של  שבחן  מגיד  לדרך.   - להם 
בלא  למדבר  נצא  היאך  אמרו  שלא 
צדה אלא האמינו והלכו הוא שמפורש 
בקבלה )ירמיה ב, ב-ג( זָכַרְתִּי לָךְ חֶסֶד נְעוּרַיִךְ 
בַּמִּדְבָּר  אַחֲרַי  לֶכְתֵּךְ  כְּלוּלֹתָיִךְ  אַהֲבַת 
מפורש  שכר  ומה  זְרוּעָה  לֹא  בְּאֶרֶץ 

אחריו קֹדֶשׁ יִשְׂרָאֵל לַה’ וגו’. 
בארץ  כבר  נתקיים  לבנים  סימן 
נפשם  ישראל  בני  שמסרו  מצרים, 
בלקיחת קרבן פסח שהוא יראתם של 
מצרים, כדאיתא בטור )או”ח סי’ תל(: שבת 
שלפני הפסח קורין אותו שבת הגדול, 
גדול,   נס  בו  שנעשה  לפי  והטעם 
]וכו’[  בעשור  מקחו  מצרים  שפסח 
ולקחו להם כל אחד שה לפסחו וקשר 
אותו בכרעי מטתו, ושאלום המצריים 
לשם  לשחטו  והשיבו  לכם  זה  למה 
פסח במצות השם עלינו, והיו שיניהם 
ולא  אלהיהן  את  ששוחטין  על  קהות 
שם  ועל  דבר,  להם  לומר  רשאין  היו 

אותו הנס קורין אותו שבת הגדול.
ב  )ירמיה  ואומר  מעיד  הכתוב  והרי 
אהבת  נעורייך  חסד  לך  ‘זכרתי  ב( 
בארץ  במדבר  אחרי  לכתך  כלולותיך 
נצא  היאך  אמרו  שלא  זרועה’,  לא 
בה’  האמינו  אלא  צידה  בלא  למדבר 
הליכתם  היתה  וכן  דברו,  אחר  והלכו 
שנה,  ארבעים  והנורא  הגדול  במדבר 
כיצד  הרהרו  לא  לארץ  בכניסתם  וגם 
והאומות  המלכים  כל  על  יתגברו 
מירושת  היה  כוחם  וכל  שם,  ששכנו 
האבות הקדושים שתהיה כל הנהגתם 
לעבוד  הבא  כי  הטבע,  מדרך  למעלה 
אין  התורה  את  ולקיים  יתברך  ה’  את 
לו דרך אחרת, אם לא במסירות נפש 

שלא על פי חוקי הטבע.

מצות פסח שקולה כתרי”ג 
מצוות

כי  פסח,  קרבן  של  חשיבותו  וזוהי 

כל  את  בתוכה  כוללת  הפסח  מצות 
מצוות התורה, מאחר שבה הכניעו את 
כוח עבודה זרה של מצרים כמאמרם 
ז”ל )שמות רבה טז ב( ‘משכו וקחו לכם’ )שמות 
מעבודת  ידיכם  משכו  כלומר  כא(,  יב 

כוכבים, וקחו לכם צאן ושחטו אלהיהם 
כי  והיינו  הפסח.  ועשו  מצרים  של 
לטלה  היתה  מצריים  של  עבודתם 
ובני ישראל שחטו אותו לנגד המצרים 
במסירות נפש, ומכוחה נכנסו בקבלת 
עול תרי”ג מצוות. רמז לדבר כי ‘פסח’ 
עולה  ח”ת  סמ”ך  פ”ה   - במילואו 
במספר תרי”ג, לרמז שכולל כל תרי”ג 
ובזה  ח(,  יג  בא  )פר’  יפות  ]פנים  מצוות 
פירש שם את האמור בהגדה של פסח, 
שהבן הרשע שהפקיע עצמו ממצוות 
הפסח הרי כופר בעיקר והוציא עצמו 
שהוציא  הדברים  ופירש  הכלל,  מן 
עצמו ממצות הפסח שהיא כוללת כל 
המצוות ולכן הוא ככופר בעיקר. וראה 
)פר’ תולדות כו כח( שפירש על פי  עוד שם 
כי  מכל’,  ‘ואוכל  אבינו  יצחק  דברי  זה 
היה  אבינו  יעקב  לפני  שהביא  הגדי 
וזהו  פל”ב(,  דר”א  )פרקי  פסח  קרבן  כנגד 
‘ואוכל מכל’ שהיה נכלל באכילתו כלל 
בדברי  הרמז  גם  וזהו  מצוות[,  תרי”ג 
נאכל  אינו  הפסח  מ”ח(  פ”ה  )זבחים  חז”ל 
אלא למנוייו, שיש למנות את ה’פסח’ 
במילוי אותיותיו כדי לעמוד על סודו 

המכוון כנגד תרי”ג מצוות. 
יתברך  מה’  וחרד  הירא  כל  לפיכך 
ונקיה בלב  וחפץ לעבדו עבודה תמה 
לפני  נאמן  כעבד  חפצה  ובנפש  שלם 
הרי  אביו,  לפני  המשרת  וכבן  אדונו 
הוא מקיים את כל מצוות ה’ במסירות 
נפש כפי הטבוע בנפש כל יהודי, וזהו 
היו  אשר  הקדושים  מהאבות  הלימוד 
מקיימים כל מצוות תורה אפילו שלא 
להשיג  זכו  ובנבואתם  עליהם,  הצטוו 
וביגיעה,  בעמל  ומצוותיה  התורה  כל 
בעיניהם  קלה  הייתה  לא  מצוה  ואף 
למסור  מוכנים  והיו  ממנה,  להיפטר 
התורה,  ממצוות  אחת  כל  על  נפשם 
ואפילו מצוה קלה שאין אנו מחויבים 

האבות  היו  עליה,  נפשותינו  למסור 
נפשם בעדה  בכל עת למסור  מוכנים 

אחר שזה כל חיותם בעולם.

עבד ה’ האמיתי נפטר מכל 
צרותיו

עבדות  עצמו  על  מקבל  כאשר 
הרי  אבותינו הקדושים  כדרך  שלימה 
עול  מוטות  מעליו  להסיר  שזוכה 
)תהלים  בהלל  אומרים  שכך  הגלות. 
פתחת  אמתך  בן  עבדך  ‘אני  טז(  קטז 

כי לעתים באים  ויש לפרש,  למוסרי’. 
לעורר  בכדי  יסורים  מיני  האדם  על 
אותו לעבודת ה’, ואם האדם מתעורר 
מעצמו לעבודתו יתברך שוב אין צורך 

להביא עליו יסורים. 
כט(:  ד  )דברים  החיים  באור  ]כמבואר 
שלא  הגם  תשובה  העושה  כנגד 
‘ובקשתם משם  נוגש, אמר  שמע קול 
הלבבות  שיתעוררו  אלהיך’,  ה’  את 
שיש  והגם  ‘ומצאת’,  אלהיהם,  לחיבת 
בסמוך  כאמור  חמורות  עבירות  בידך 
אף  וגו’  אחרים’  אלהים  שם  ‘ועבדתם 
ודי  כן פטורים אתם מהיסורין  פי  על 
תדרשנו  ‘כי  והטעם  התשובה,  לכם 
בכל לבבך’, שתשובה כזו היא תשובה 

שלימה בכל לב ובכל נפש[.
ועל פי זה יתבאר לשון הכתוב ‘אני 
נחלקים  כי העבדים  בן אמתך’,  עבדך 
לשני מינים, יש עבד שזה מקרוב הובא 
אל בית אדוניו ובכל שעה הוא מטכס 
עצה איך להימלט לחופשי. מאידך יש 
שפחה  היא  שאף  לאימו  שנולד  עבד 
שפחה  בן  שהוא  וכיון  האדון,  בבית 
חפץ  אינו  עבדים  משפחת  ומשפחתו 
יפנה  אשר  ובכל  לחורין  לצאת  כלל 

שם עבד עליו.
מאחר  הפסוק:  לשון  מבואר  בכך 
אין  עבדים  בן  כעבד  אמתך’  ‘בן  ואני 
בליבי שום מחשבה לפרוק מעלי עול 
כי  למוסרי’  ‘פתחת  כן  ואם  העבדות, 
אותי  ולקשור  לאסור  צורך  עוד  אין 
אבקש  לא  בלעדיהם  וגם  במוסרות, 

להשתמט מעול עבדותו יתברך.

ראשית אומתנו במסירות נפש



מילין יקירין

ה’  צִוָּה  כַּאֲשֶׁר  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  וַיַּעֲשׂוּ  וַיֵּלְכוּ 
אֶת משֶֹׁה וְאַהֲרֹן כֵּן עָשׂוּ )יב, כח(.

גדולים  של  במשנתם  ראינו  ראו 
לקיים  השתוקקו  כמה  עד  וצדיקים 
דברי  מקיימים  שבכך  חכמים  מצות 
התורה’  את  ‘המכבד  באבות  התנא 
כולם  שכל  החכמים  את  שמכבד  בכך 
שהרה”ק  אש יוקדת של תורה. מסופר 
רבי אלימלך מליז’ענסק ע”ה שבת פעם 
העיר  מאנשי  ובהיפרדו  אחת,  בעיר 
לשוב לביתו הלכו כולם רגלי כברת דרך 
הרבי  נסע  שבה  המרכבה  אחר  ארוכה 
הראוי  כפי  ללוותו  כדי  אלימלך,  רבי 
המלוים  תמיהת  גדלה  ומה  לכבודו, 
ירד  אלימלך  שרבי  לפתע  כשהבחינו 
רגלי.  יחד  אתם  והולך  המרכבה  מן 
את  להם  הסביר  כך  על  כששאלוהו 
פשר התנהגותו התמוהה, שבראותו את 
גודל התלהבותם והשתוקקותם בקיום 
מצות כיבוד חכמים שהוא כבוד התורה 

רצה להתכלל עמהם במצוה רבה זו.
הרה”ק המהרי”ד מבעלזא  בכך מבאר 
על  למפרשים  שהוקשה  מה  ע”ה 
לכל  משה  ‘ויקרא  כא(  יב  )שמות  הנאמר 
זקני ישראל ויאמר אליהם משכו וקחו 
לכם צאן למשפחותיכם ושחטו הפסח’, 
בני  ויעשו  ‘וילכו  כח(  )פסוק  שם  ונאמר 
ישראל כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן 
כן עשו’, וקשה, הרי כבר אמר בתחילה 
‘וילכו ויעשו בני ישראל’ ומהי התוספת 
‘כן עשו’ שגם משה ואהרן עשו כאשר 
ציוה ה’ ]כפירוש שפירש רש”י: ‘כאשר 
ציוה ה’ את משה ואהרן’, להגיד שבחן 
של ישראל שלא הפילו דבר מכל מצות 
משה  אף  עשו’,  ‘כן  ומהו  ואהרן.  משה 
ואהרן כן עשו[, וכי יעלה על דעת אי מי 
שמשה ואהרן לא עשו כרצון ה’. חלילה 

מלומר דברים כאלו. 
כאשר  עשו  ודאי  ואהרן  משה  אלא 
רמות  בכוונות  זאת  ועשו  ה’,  ציוה 
מי  היה  ולא  להם  הידועים  ונשגבות 
גבוה  המצוה  בסודות  כמותם  שהשיג 
מעל גבוה. אך משראו את ההתעוררות 
ותשוקה  חשק  קיבלו  ישראל,  בני  של 
היו  שהם  אפילו  עמהם,  לעשות 
במדרגה הרבה יותר גבוהה, משה קיבל 

תורה ואהרן גם הוא זכה שדיבר אתו ה’, 
אבל לא הסתפקו בכך אלא השתוקקו 
מצוה  כי  ישראל,  כלל  בתוך  להיכלל 
בה  יש  יחדיו  ישראל  בכלל  הנעשית 
כח עצום ונשגב ]כך פירש הרה”ק רבי 
וילכו  ד”ה  בא  קדש  )מדבר  ע”ה  מבעלזא  שלום 
המצוה  היתה  פסח  קרבן  מצות  ויעשו(: 

ביציאתם  ישראל  שקיימו  הראשונה 
ממצרים, וכיון שלא הורגלו במצוות לא 
ידעו לעשות מצוה בשלימות בקדושה 
שיעשו  כולם  הסכימו  כן  על  וטהרה, 
מצוה זו ‘כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן’, 
המצוה  בעשיית  מכוונים  שהיו  כלומר 
מעשה  כוונת  עם  ה’  לפני  שתעלה 
בודאי  שהם  ואהרן,  משה  של  המצוה 
אמרה  ולכן  בשלימות.  המצוה  עשו 
היינו  כן עשו’  ואהרן  ד’אף משה  תורה 
שגם הם עלה בדעתם איך לקיים מצוה 
מכוונים  והיו  בשלימות  זו  ראשונה 
של  המצוה  מעשה  עם  להכלל  עצמם 
כלל ישראל, דמצוה שנעשית ע”י כלל 

ישראל היא בודאי בשלימות[.

בכל מצוה יש אמונה וכבוד 
חכמים שלא היו למשה ואהרן 
לפיכך כללו עצמם עם ישראל

ע”ה  אלימלך  ברבי  המסופר  פי  ועל 
מבואר התירוץ ביתר עומק, שהנה בכל 
מצוה שהאדם מקיים מלבד עצם קיום 
אמונת  מצות  גם  בזה  נכללת  המצוה 
יסוד  שהיא  עליה  שציוה  יתברך  ה’ 
נכללת בה מצות  כן  וכמו  כל המצוות, 
אמונת חכמים, שכן חכמי ישראל מסרו 
לדור  מדור  המצוה  קיום  אופן  את  לנו 

עד משה רבינו ע”ה מפי הגבורה. 
כאשר  ישראל  בני  ויעשו  ‘וילכו  וזהו 
להגיד  אהרן’  ואת  משה  את  ה’  צוה 
שבחן של ישראל שלא הפילו דבר מכל 
מצוות משה ואהרן, והיינו שבני ישראל 
לא שמעו בעצמם מצוה זו מפי הגבורה 
עליה  שנצטוו  ואהרן  למשה  האמינו 
מפי הקדוש ברוך הוא, ונמצא שנכללו 

ואמונת  ה’  אמונת  גם  זו  מצוה  בקיום 
חכמים. אמנם משה ואהרן לפי ששמעו 
מצוה זו מפי הגבורה חסר להם החלק 
המצוה,  שבקיום  חכמים  אמונת  של 
ישראל  כל  בתוך  עצמם  כללו  לפיכך 
אמונת  מתוך  גם  זו  מצוה  שקיימו 
חכמים, וזהו ‘כן עשו’ אף משה ואהרן כן 
עשו, פירוש על ידי התכללות נחשב גם 
למשה ואהרן שקיימו את המצוה בשני 

הפרטים באמונת ה’ ובאמונת חכמים.
• • •

עוד יש לפרש בענין אחר עפ”י הידוע 
יוכל  שאדם  שכדי  וסופרים  מספרים 
להשאר בדרגת הקדושה יש לו להיות 
מוסיף והולך כל זמן ועת, כמו שכתוב 
)תהלים קיט א( ‘אשרי תמימי דרך ההולכים 

בתורת ה’’, ‘אם בחוקותי תלכו’ )ויקרא כו ג(, 
)תהלים  החיים’  בארצות  ה’  לפני  אתהלך 
קטז ט(, ‘מתהלך בתומו צדיק אשרי בניו 

כל  בדרך  הולך  ‘אנכי  ז(,  כ  )משלי  אחריו’ 
א’  )מלכים  לאיש’  והיית  והתחזקת  הארץ 
)בראשת  ב ב(, וכן מצינו בחנוך שנאמר בו 

ובנח  את האלהים’,  חנוך  ‘ויתהלך  כד(  ה 

שנאמר בו )שם ו ט( ‘את האלהים התהלך 
נח’, ועל כולנה אבי האומה הישראלית 
כאשר  אברם  ‘וילך  ע”ה  אבינו  אברהם 
‘כאשר  וברמז  ד(,  יב  )שם  ה’’  אליו  דיבר 
מדרגה  הולך  להיות  ה’’  אליו  דיבר 

לדרגה. 
בני  ויעשו  ‘וילכו  וזהו שאמר הכתוב 
ישראל כאשר ציוה ה’ את משה ואהרן 
נכפלו  מדוע  כך  על  שעמדו  עשו’,  כן 
הדברים ונאמר ‘כן עשו’, ועל פי דרכנו 
עשו’  ‘כן  לומר  שבא  שהכונה  למדנו 
על הענין הנוסף על עצם עשייתם את 
המצוה, שהם עשו וקיימו את ההליכה 

וההוספה מחיל אל חיל.
מצוה’  גוררת  ש’מצוה  מצינו  ולכן 
צריך  המצוה  השפעת  שתשאר  שכדי 
להמשיך לעוד מצוה, והמצוה מסייעת 
וכך  נוספת  מצוה  וגוררת  לאדם  לו 
יהיה לקדושת המצוה מקום של קבע. 
שחי  באהלך’  יגור  ‘מי  שמקיים  והאדם 
הקבועה  לקדושה  שזוכה  כגר,  בעולם 
בו, צריך להיות מוסיף והולך כדי שאכן 

תשאר בו הקדושה.  יצא לאור ע"י מכון אור לישרים 
 © כל הזכויות שמורות

אין להעתיק או לצטט ללא אישור 
מפורש בכתב ממכון אור לישרים

משה ואהרן כללו עצמם יחד עם כל ישראל


