
מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט”א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט”א

בס"ד, גליון צ"ב | פרשת בשלח תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

מנהג חסידים ואנשי מעשה לטבול ולהיטהר בצפרא דשבתא. במקוואות 
שבזמננו מצוי לעיתים בור מים חמים, והבלנים מקפידים להכין את חומו 
טבילה  לבאים לטבול בצפרא דשבתא  כדי לאפשר  שבת,  הבור מערב  של 
מצינו  והרי  זו,  טבילה  מותרת  היאך  בדבר:  לעיין  ויש  חמים.  במים  נוחה 
שאסרו חז”ל רחיצה במים חמים בשבת. ויש להסתפק בנידון זה: הן כאשר 
המים הוחמו מערב שבת ונשמר חומם לשבת, והן כאשר חימום המים נעשה 
בשבת עצמה על ידי שעון שבת או מערכת טרמוסטט. מהו גדר ההיתר או 

האיסור בכל אחד מן האופנים הללו?

גזירת מרחצאות
חז”ל אסרו לרחוץ גופו בשבת בחמין. וגזרו כן כדי שלא יבואו הבלנים 
לחמם את המרחץ בשבת, מפני שראו שהיו הבלנים מחממים את המרחץ 

בשבת והיו עוברים על איסור הבערה ובישול. 
מקור האיסור הוא בגמרא )שבת מ.(: מאי עוברי עבירה, דאמר רבי שמעון 
בן פזי אמר רבי יהושע בן לוי משום בר קפרא, בתחלה היו רוחצין בחמין 
שהוחמו מערב שבת, התחילו הבלנים להחם בשבת ואומרים מערב שבת 
בחמין  רוחצין  היו  ועדיין  הזיעה.  את  והתירו  החמין  את  אסרו  הוחמו, 

ואומרים מזיעין אנחנו, אסרו להם את הזיעה והתירו חמי טבריה. ועדיין 
היו רוחצין בחמי האור ואומרים בחמי טבריה רחצנו, אסרו להן חמי טבריה 
והתירו להן את הצונן. ראו שאין הדבר עומד להן, התירו להן חמי טבריה, 
וזיעה במקומה עומדת. אמר רבא האי מאן דעבר אדרבנן שרי למיקרי ליה 

עבריינא.
וכן פסק בשולחן ערוך )או”ח סי’ שכו ס”א(: אסור לרחוץ כל גופו אפילו כל 
בין  בכלי  הם  אם  בין  שבת  מערב  שהוחמו  במים  אפילו  לבד  ואבר  אבר 
אם הם בקרקע ואפילו לשפוך המים על גופו ולהשתטף אסור אבל מותר 

לרחוץ בהם פניו ידיו ורגליו. 
ומבואר ששורש האיסור הוא משום גזירה וממעשים שהיו, וכתב הרי"ף 
איסורים  משאר  יותר  קל  בחמין  רחיצה  שאיסור  גאון,  בשם  יא.(  פ"ב  )ביצה 

וכתב  גזירה,  משום  אלא  אסור  ואינו  'שבות'  בגדר  שאינו  מפני  דרבנן, 
ברחיצת  להקל  במים שהוחמו(  ד"ה  שכו  סי'  הלכה  בביאור  הביאו  )שם,  רעק"א  בהגהות 

חמין שהוחמו בערב שבת למצטער. 
ומאחר שחז”ל גזרו שלא לרחוץ בחמים אפילו הוחמו מערב שבת, מעתה 
צד  ולמצוא  בשבת  חמים  במים  לטבול  להקל  הטעמים  היטב  לברר  יש 

טבילה במקוה חמה בשבת )א(

)סי' קנד סקל"א(: אסור להשתמש  1  כתב במשנה ברורה 
בספר להנאתו, כגון להגן בפני החמה או כדי שלא יראה 
ספר  תחת  אחר  ספר  להניח  ולענין  שעושה.  מה  חבירו 
המגן  כדעת  וזהו  להתיר,  כתב  להגביהו  כדי  בו  שלומד 
אברהם )שם( והחיי אדם )כלל לא סמ"ח(, והט"ז )או"ח סי' שטו 
שכל  נראה  אולם  בזה.  גם  אוסר  סקי"ג(  רפב  סי'  יור"ד  סק"ו 
בו  משתמש  כאשר  הוא  הספר  בזיון  משום  שנאסר  מה 
משתמש  אינו  הרי  לפניו  כשמניחו  אבל  חול,  שימוש 
בספר  כתב  וכן  בלבד.  למראה  לפניו  ומעמידו  בספר, 
אהל יעקב )כבוד הספרים תשובות הפוסקים עמ' שכב( שהגר"ח 
יש  אך  לספר.  ביזיון  משום  בזה  שאין  השיב  קנייבסקי 
י  )פרק  הביא  עוד  כך.  אחר  בספר  ללמוד  שראוי  שהורו 
עמ' קסא( מעשה רב עם הגרש"ז אויערבאך, שפעם אחת 
ביקר אצלו אדם אחד ולפני שנפרד ביקש להצטלם אתו, 
הגרש"ז בענוותנותו נעתר, וילדות הייתה בו באותו אדם, 
והעז פניו ושאלו אם יאות לפתוח ספר לצורך התמונה, 
וגם לזאת הסכים הגרשז"א בטוב לבו ומדותיו הנאצלות 
אחר  בספר  שלמד  שיתכן  כתב  אמנם  כמבוקשו.  ועשה 
למתקרב  שהתיר  ט:(  )ב"ק  חמד  חשוקי  בספר  וראה  כך. 

להצטלם עם תפילין. 
לתקוע  שהאיסור  כתב  סק"ח(  שיד  )סי'  ברורה  במשנה    2
בפטיש'.  'מכה  משום  הוא  עליו  לתלות  בכותל  מסמר 
ובספר שמירת שבת כהלכתה )פרק כג אות מד( כתב שלכן 
אסור להדביק על קיר וו או מתלה וכדומה מגומי או חומר 
הנמצא  הדבק  באמצעות  או  אויר  לחץ  ידי  על  פלאסטי 
נשאר  הוא  אם  למסמר שאסור  דומה  שזה  על המתלה, 

הוא  המתלה  שנפל  שלאחר  להעיר  ויש  במקומו.  תקוע 
אורחות  ובספר  שהתפרקו.  הבית  דלתות  כדין  מוקצה 
שבת )פרק יט סעיף קעח הערה רלח( כתב שכן הוא במתלה 
המחובר למקרר שדינו כ'דלתות הבית שנתפרקו' )רמב"ם 
הל' שבת פכ"ה ה"ו(, כיון שהמקרר הוא יותר מארבעים סאה 
לבנין.  כמחובר  המתלה  דין  לכן  במקומו,  קבוע  והוא 
דלתות  לגבי  )סי' שח סקל"ה( שכתב  ברורה  וראה במשנה 
לאיזה  ראויים  אם  אף  מוקצה  שהם  שהתפרקו  הבית 
שימוש וככלי חשובים, מ"מ כיון שלא הוכנו לכך אסורים 
בטלטול, דסתמן עומדים להתחבר עם הבית ולכן אסור 

לטלטלן בין שנתפרקו בחול ובין בשבת.
3  יש שהקשו על המשנה ברורה )שם( שכתב שהאיסור 
'מכה בפטיש', דאמאי  הוא משום  בכותל  לתקוע מסמר 
לא יתחייב משום בונה. ובספר חוט השני )פרק ל"ו( כתב 
אלא  הכותל  על  בהוספה  מתעסק  שאינו  שכל  לבאר 
מכה  זה  הרי  לשימוש,  ראוי  שיהיה  המסמר  בהתקנת 
אמרו  קג.(  )שבת  דבגמרא  קשה,  אך  בונה.  ולא  בפטיש 
דבעושה נקב ע"מ לתקוע יתד, לרב הוי בנין, הרי שאע"פ 
שתכלית היתד לתלות עליו דברים כמו במסמר, אעפ"כ 
לרב הטעם הוא משום בונה, אולם לשמואל מוקי בתוקע 
מסמר דאל"כ לא הוי מכה בפטיש, אבל לרב דקי"ל כותיה 
בלול תרנגולים ודאי הוי בונה. והרי הלכה כרב באיסורים. 
ובספר אורחות שבת )פ"ח אות ד( כתב שחייב משום איסור 
סקי"ג(  נב  )סי'  בחזו"א  וראה  והעיר מדברי המשנ"ב.  בונה 
שכתב שכל חיבור לבנין קבוע יש בו משום איסור בנין, 

ועיי"ש שהשיג על המג"א )סי' שטו( שהתיר תליית וילון.

להפליג  שאסור  מבואר  ס"א(  רמח  סי'  )או"ח  בשו"ע    4
הסמוכים  הימים  בשלשת  גוי  ידי  על  המונהגת  בספינה 
ימים  שלושה  בתוך  להפליג  האיסור  ובטעם  לשבת. 
א.  ביאורים:  כמה  הראשונים  כתבו  לשבת,  הסמוכים 
משום איסור תחומין, שאסור לצאת יותר מאלפיים אמה 
הגוששת  בספינה  רק  הוא  האיסור  זה  ולפי  לעיר.  חוץ 
לקרקע  מהספינה  טפחים  מי'  יותר  כשיש  אבל  במים, 
ב.  מעשרה.  למעלה  תחומים  אין  שהרי  חשש,  אין  הים 
משום שנראה כאלו צף ושט על פני המים בשבת, דבר 
מפני  ג.  שייטין.  של   חבית  יעשה  שמא  גזירה  האסור 
בחזקת  הם  שהימים  כיון  ד.  שבת.  עונג  מצות  ביטול 
ימים  ג'  תוך  ולכן  שבת,  לחלל  הם  ומעותדים  סכנה, 
נראה כמתנה לחלל את השבת. ה. משום שעושים כמה 
וכמה מלאכות במיוחד בשביל הישראל, ונראה כשלוחו 
לחלל עליו שבת. ו. משום גזירה שמא ינהיג את הספינה, 
ובשו"ע פסק שעיקר  בכרמלית.  אמות  ד'  כמוליכה  והוי 
תחומין,  ומשום  שבת  עונג  ביטול  משום  הוא  האיסור 
ולכך כתב )שם ס"ב( שמותר להפליג בנהר אפילו בתוך ג' 
ימים הסמוכים לשבת אם הספינה גבוהה מקרקע הנהר 
י' טפחים. והטעם כיון שבנסיעה בנהר אין צער למפליג 
בו, וכשהספינה גבוהה י' טפחים אין איסור תחומין שהרי 
אין תחומין למעלה מעשרה. וכתב בשו"ע )שם ס"א( עוד 
והאחרונים  בשבת,  שישבות  הנכרי  עם  לפסוק  שצריך 
)ס"א(  נחלקו איזה תנאי צריך להתנות עמו: בשו"ע הרב 
כתב שפוסק עמו שישבות ולא יוליכנה בשבת, אך החיי 
אדם )נשמת אדם כלל ד ס"א( כתב שפוסק עמו שלא יצטרך 

ברורה  ובמשנה  בשבת.  מלאכה  עמו  לעשות  הישראל 
)סק"ג( הביא מהעולת שבת )סק"א( שאם אין יכול לפסוק 
ואינה  למצוה  רק  פסיקה, שהפסיקה  בלא  להפליג  יכול 
להשבית  יסכימו  לא  הספינה  שבעלי  ובזמנינו  מעכבת. 
הילוך הספינה לכל יום השבת, וכשמבקש בקשה כזאת 

אין זה אלא חוכא ואיטלולא, אפשר שאינו צריך לפסוק.
5  אבל אם בעלי הספינה או חלק מעובדיה הם ישראל, 
אפילו  שאסור  לט(  סי'  ח"ג  קו,  סי'  )ח"ב  יצחק  המנחת  כתב 
ליהנות  לפי שאסור  בתחילת השבוע.  היא  אם ההפלגה 
עצמו,  לצורך  המלאכה  שעושה  אף  שבת,  ממלאכת 
מסייע.  ואיסור  עור'  'לפני  איסור  על  עובר  כן  והעושה 
)יו"ד  הש"ך  לשיטת  שאפילו  שם,  יצחק  במנחת  והוסיף 
סי' קנא סק"ו( שכשעובר העבירה עושה במזיד אין איסור 
שנהנה  משום  כן  לעשות  אסור  מקום  מכל  מסייע, 
צב(  סי'  )ח"א  משה  אגרות  בשו"ת  אולם  שבת.  ממעשה 
מצדד להקל ליחידים בשעת הדחק, ובזהירות שלא יהנה 
מהאור ושאר מעשה שבת של היהודים. וכן מובא בשם 

הגרי"ש אלישיב להתיר במקום צורך גדול וחולי.
6  שמירת שבת כהלכתה )פ"ל אות סו(. וכתב שם שבאופן 
אין  ואם  יהודים.  הנוסעים  רוב  אם  אפילו  מותר  זה 
ביקוש מצד  לפי  בזמנים קבועים אלא  הספינה מפליגה 

הנוסעים, מותר רק כאשר רוב הנוסעים הם נכרים.
אפילו  להפליג  מותר  מצוה  שלדבר  ס"א(  )שם  שו"ע    7
בערב שבת. ובהמשך הסימן )ס"ד( כתב השו"ע שההולך 
מי  שגם  כתב  וברמ"א  מצוה,  דבר  נקרא  ישראל  לארץ 
שהולך לסחורה או לראות פני חבירו הרי זה דבר מצוה, 

לפתוח גמרא לצורך תמונה
'חלאקה',  תמונות  לילדנו  לערוך  עומדים  אנו 
גמרא  בידו  מחזיק  כשהוא  להעמידו  וברצוננו 
המדמה  באופן  בלבד,  צילום  לצורך  פתוחה, 
בקדושת  זלזול  משום  בכך  יש  האם  לימוד. 
הספר, או שמא מותר לעשות כן לצורך צילום 

וזיכרון משפחתי?

ת. מותר, משום שאין כאן בזיון לספר שמשתמש בו 
לשימוש חול, אולם לכתחילה נכון ללמוד מעט בספר1. 

מתלה ואקום בשבת
יש לי במטבח מתלה ואקום עליו עומדים כלים 
לייבוש. לפעמים קורה והוא נופל בשבת, האם 

מותר לחזר ולתלותו בשבת?

משום  הקיר  על  וואקום  מתלה  לתלות  אסור  ת. 
איסור 'מכה בפטיש'2 או 'בונה'3.

הפלגה בספינה שחוצה את האוקיינוס
הוצע לי להצטרף להפלגה בספינה החוצה את 
הנמשך  במסע  לאמריקה,  מהארץ  האוקיינוס 
נמשכת  שההפלגה  מאחר  שבועות.  מספר 
ברציפות גם בימי שבת, התעוררה בי השאלה 

בספינה  הפלגה  בדבר  הידועה  ההלכתית 
ממונעות  שהספינות  בזמננו  גם  האם  בשבת, 

הדבר מותר, ואם כן באלו תנאים ואופנים?

ת. הנסיעה מותרת רק כאשר מתקיימים התנאים 
הבאים: א. היציאה להפלגה היא בשלושת הימים 
הראשונים בשבוע4. ב. בעלי הספינה ועובדיה הם 
גויים5. ג. הספינה מפליגה במועדים קבועים, בין 
ובין אם לא6. אמנם כאשר  אם יש עליה נוסעים 
לו  מותר  מסחר  לצורך  או  מצוה  לצורך  נוסע 
להפליג אפילו ביום ששי, ובלבד שהספינה תפליג 

קודם כניסת השבת7.



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט”א

בניית מגדל קפלה בשבת לצורך צילום
כפיסי  מאות  ובה  גדולה  קופסה  קיבלו  ילדיי 
ובשבת  שישי  ביום  בהם  שיחקו  הם  'קפלה', 
קודש ובנו מגדלים וכדומה. אחד הילדים בנה 
מגדל גדול וביקש שלא יפרקו אותו עד מוצאי 
שבת כי רוצה שיצלמו את ה'יצירה' שלו, הוא 
הוסיף ואמר שרוצה לצלם במוצאי שבת איך 
שכדי  לו  השיב  חברו  המגדל,  את  מפילים 
לצלם מזווית טובה יותר יש לפרק את המגדל 
ולבנותו מחדש במקום אחר בחדר. הם פירקו 
וטען  שלישי  ילד  בא  שאז  אלא  המגדל,  את 
בפניהם: כשבניתם את המגדל להנאתכם ורק 
רציתם שלא יפרקו אותו, זה היה בסדר. כעת 
כשאתם עומדים לבנות אותו מחדש למטרת 
לחול  משבת  'מכין'  ממש  זה  הרי  הצילום, 
ואסור. האמנם יש בבנייה זו חשש של ‘הכנה 
משבת לחול’, מאחר שכל מטרתה היא לצורך 

צילום שייעשה רק לאחר השבת?

ת. אם הילדים נהנים מעצם הבנייה, אין איסור, 
עשיית  מצד  והן  לחול8  משבת  הכנה  מצד  הן 
חפציו בשבת9. אולם אם ניכר לכל שהילד בונה 
את המגדל כדי לצלמו לאחר השבת, יש לאסור10.

טבילת מכל מתכת הנמצא במכשיר 
להכנת דונאטס

]-מאכל  דונאטס  להכנת  מכשיר  ברשותי 
אשר  באמצע[,  חור  עם  לסופגניה  הדומה 
נטבל כדת וכדין מיד עם רכישתו. למכשיר יש 
חלק נוסף, מכל מתכת עם גוף חימום, המיועד 
לפני  כאשר  דונאטס.  של  מסוים  סוג  להכנת 
לישת העיסה ממלאים את המכל במים, והם 
הדונאטס  עיסת  לתוך  ומותזים  מורתחים 
וקנינו  נשבר  המתכת  מכל  הכנתה.  במהלך 

חדש תחתיו, האם הוא טעון טבילה?

ואם  ברכה.  ללא  טבילה  צריך  המתכת  מכל  ת. 
יש קושי גדול לטובלו, אפשר להקל שאינו צריך 

טבילה11.

לכתוב על יין שנשמר מראיית גוי
יינות  מייצר  אני  שבו  בוטיק  יקב  ברשותי 
הנוהגים  שיש  לי  נודע  לאחרונה  איכותיים. 
בחומרא שלא לשתות יין שראהו גוי. בפועל, 
בתהליך הייצור אצלי אין כלל גויים המעורבים 
במפעל  היחיד  הגוי  והעובד  הביקבוק,  קודם 
רק  הבקבוקים  את  הפוגש  ניקיון,  איש  הוא 
לציין  אני  רשאי  האם  סגורים.  שהם  לאחר 
על גבי הבקבוקים שהיין 'מיוצר תוך הקפדה 
ומחללי שבת', מבלי  גוי  על שמירתו מראיית 

לפרט לצרכן את אופן ההקפדה בפועל?

ת. מעיקר הדין אין איסור בשתיית יין שראהו גוי, 
בכך12.  מחמירים  שיש  הביא  הק'  השל"ה  אולם 
וכתבו הפוסקים שגם לדבריו אין זה אלא כשהגוי 
רואה את היין ממש ולא דרך בקבוק הזכוכית13, 
ועכ"פ לא באופן שהבקבוק סגור וחתום14. אולם 
נראה שאין לכתוב את הנוסח המוצע על תווית 
הבקבוק, כיון שאין קולות אלו מוסכמות לדברי 
הכל, ויש בזה חשש של 'לימדו לשונם דבר שקר' 

)ירמיהו ט ד(15.

נמצא דם בביצים שמשחו את החלות
בשארית  דם  בכתם  הבחין  הבית  מבני  ילד 
בצלחת  מונחת  שהייתה  טרופות  ביצים  של 
לכבוד  שנאפו  החלות  נמשחו  ומהן  עמוקה, 
שבת קודש. את שארית הביצים השלכנו מיד 
שמא  לחשוש  יש  האם  היא:  השאלה  לפח. 
בהן  הביצים שיש  מגע  נאסרו מחמת  החלות 

דם, ואם כן – כיצד יש לנהוג בהן למעשה?

הביצים  שיווק  הגיעו מתעשיית  הביצים  אם  ת. 
אם  אך  החלות16.  את  לאכול  אפשר  הרגילה, 
יש  טבעית,  בצורה  שנולדה  מביצה  הגיעו 

להחמיר ולקלף את השכבה החיצונה17.

חשש ריבית בהוצאת חשבונית
בעל עסק אחד ביקש מחברו בעל עסק אחר 
על  דיווח  לצורך  חשבונית,  עבורו  שיוציא 
הוצאות. בעל העסק הסכים, אך התנה תחילה 
החשבונית  סכום  את  המבקש  לו  שיעביר 
בהעברה בנקאית, ורק לאחר מכן יוציא עבורו 

ימים  כמה  ולאחר  שמו,  על  החשבונית  את 
יחזיר לו את הסכום במזומן. האם יש במעשה 
שלמעשה  מאחר  ריבית,  איסור  חשש  זה 
בהעברה  הלוואה  כאן  נעשתה  בתחילה 
הבנקאית, שהוחזרה רק לאחר זמן, וההלוואה 
הותנתה בהוצאת חשבונית, שהיא עצמה דבר 
שעיקר  מאחר  שני  מצד  כספי.  ערך  לו  שיש 
המלווה,  לטובת  היא  שבמעשה  התועלת 
המבקש את החשבונית, האם בשל כך הדבר 

מותר?

כדי  לכסף  זקוק  החשבונית  מוציא  אם  ת. 
נטר',  'אגר  כאן  יש  בפועל  הרי  בו,  להשתמש 
פרק  בעד  הנאה  טובת  לו  נותן  שהוא  דהיינו 
אך  אסור.  והדבר  בכסף,  משתמש  שהוא  הזמן 
אם מוציא החשבונית אינו זקוק לכסף, וכל מה 
שהוא דורש תחילה לקבל את הכסף הוא רק כדי 
להיות בטוח בכספו, או בגלל שהוא צריך קודם 
אינו  ובפועל  עבורו,  להוציא  ואח"כ  להפקיד 
עושה שום שימוש אחר בכסף, אין כאן ריבית18. 

צביעת דירה בעזיבת יחידת דיור
נכתב  השכירות  ובחוזה  דיור,  יחידת  שכרתי 
שאני מתחייב להחזיר את הדירה באותו מצב 
במפורש  נכתב  לא  אך  אותה,  קיבלתי  שבו 
השכירות.  בסיום  הדירה  את  לצבוע  שעלי 
במהלך תקופת המגורים נעשו בדירה חורים 
ולהחזיר  אותם  לסתום  מוכן  ואני  בקירות, 
את הדירה במצב תקין. כעת מבקש המשכיר 
שאין  טוען  ואני  מחדש,  הדירה  את  שאצבע 
נכתב  לא  שהדבר  מאחר  בכך,  חיוב  עלי 
במפורש בחוזה. האם על פי הלכה אני מחויב 
לצבוע את הדירה, או שדי בכך שאחזיר אותה 
במצב שימושי כפי שקיבלתי, אף ללא צביעה?

ת. אם נכתב בפירוש בחוזה שצריך לצבוע, צריך 
לצבוע. גם דירות גדולות ששוכרים אותן לכמה 
יחזיר את הדירה  שנים ומופיע בחוזה שהשוכר 
כמו שקיבלה, המנהג הוא לצבוע. אולם ביחידות 
שנה,  מדי  שמתחלפים  צעירים  זוגות  של  דיור 
אם לא נכתב בחוזה במפורש שצריך לצבוע את 
נשארו  שהקירות  באופן  העזיבה,  בעת  היחידה 
ללא שינוי משמעותי, אי אפשר לחייב לצבוע19. 

ואין נקרא דבר הרשות אלא מי שהולך לטיול בעלמא.
מלאכה  בשבת  לעשות  הוא  הכנה  איסור  גדר    8
אלא  לשבת  המלאכה  את  צריך  אינו  כאשר  המותרת 
למוצאי שבת. וכגון מה שמבואר במשנה ברורה )סי' שב 
ס"ק יט( שאסור לתקן ולהציע את המיטה לצורך השינה 
מלאכה  היא  המיטה  שהצעת  שאף  שבת,  במוצאי 
המותרת בשבת, מכל מקום אסור לעשותה כשעושה 
זאת למוצאי שבת. וכן בעניינינו אם הילדים בונים את 
המשחק בשנית ללא שום הנאה, רק כדי להשתמש בו 
אחר השבת, יש לאסור משום הכנה משבת לחול, אך 
כיון שהילדים נהנים גם ממעשה הבניה בשנית, מותר. 
לעיין  אפילו  או  ללכת  הוא  חפציך'  'ממצוא  איסור    9
מדרבנן.  אפילו  בשבת  האסורים  דברים  עשיית  לצורך 
שאסור  ס"א(  שו  סי'  )או"ח  בשו"ע  שמבואר  מה  וכגון 
או  בהם,  לתקן  צריך  מה  לראות  בנכסיו  לעיין  בשבת 
ללכת לפתח העיר כדי שיוכל מיד במוצאי שבת ללכת 
זה  ולפי  בשבת.  האסורים  דברים  לשאר  או  לעסקיו 
בעניינינו לכאורה יש מקום לאסור כיון שהילדים בונים 
את המשחק כדי לצלם אותו שזו פעולה אסורה. אולם 
במשנה ברורה )שם סק"א( הביא מהמגן אברהם )סי' שז ס"ק 
יג( וכן הוא בשו"ע הרב )ס"ב( שאין איסור 'ממצוא חפציך' 
אלא כאשר הדבר ניכר שעושה כן בשביל עסקיו, וכגון 
כן  שעושה  שניכר  בהם,  ומעיין  נכסיו  ליד  כשעומד 
בשביל לדעת מה לתקן בהם. ולכן כאן שאין ניכר בזמן 

הבניה שבונים בשביל לצלם, מותר. 
10  והטעם כנ"ל שאם ניכר שעושים כן בשביל לעשות 
בזה מלאכה אחר השבת, הרי זה אסור משום 'ממצוא 

חפציך'.
)יו"ד סי' קכ ס"ה( מבואר שסכין של שחיטה  11  בשו"ע 
סעודה  כלי  שרק  לפי  והטעם  טבילה.  צריך  אינו 
ראוי  שהוא  עד  האוכל  את  בהם  שמכינים  כלים  או 
המשמשים  כלים  ואילו  טבילה,  צריכים  לאכילה, 
אינם  לאכילה,  ראוי  שאינו  בשלבים  האוכל  לתיקון 
צריכים טבילה. אמנם הרמ"א הביא שיש שחולקים על 
דין זה, ולכך טוב לטבול סכין של שחיטה בלא ברכה. 
בו  שמתקנים  שהברזל  הרמ"א  הביא  דבריו  בהמשך 
את המצות ]-מערוך[ אינו צריך טבילה, והטעם כנ"ל 
כיון שהוא משמש את האוכל קודם הזמן שהוא ראוי 
לטובלו  שטוב  הרמ"א  כתב  לא  בזה  אמנם  לאכילה. 

בלא ברכה. והט"ז )שם סק"ז( והגר"א )שם ס"ק יד( כתבו 
לטובלו  שיש  הרמ"א  סבר  מצות,  של  בברזל  שגם 
בסכין  שדוקא  כתב  יא(  )ס"ק  הש"ך  אמנם  ברכה.  בלא 
נוספים,  לדברים  בו  להשתמש  שאפשר  שחיטה  של 
ברזלים  אך  ברכה,  ללא  טבילה  שטעון  הרמ"א  סובר 
של מצות שאין להם שום שימוש אחר חוץ משימוש 
וכדבריו  טבילה.  צריכים  אינם  הרמ"א  לדעת  אף  זה, 
הבאר  ס"ט(,  עג  כלל  או"ה  )שער  אדם  החכמת  גם  הביאו 
והפתחי  ס"ח(  לז  )סי'  ערוך  הקיצור שלחן  )סק"ז(,  היטב 
לצורך  רק  המשמש  המכל  זה,  ולפי  )סק"א(.  תשובה 
חימום המים לעיסת הדונאטס לפני אפייתה ואינו ראוי 
הש"ך  לדעת  זו:  במחלוקת  תלוי  אחרים,  לשימושים 
ודעימיה אינו חייב בטבילה אפילו לדעת הרמ"א. אולם 
ללא  לטובלו  יש  הרמ"א  בדעת  והגר"א  הט"ז  לדעת 
אולם  ברכה,  בלא  לטובלו  יש  לכתחילה  ולכן  ברכה. 
ובפרט  הש"ך.  כשיטת  להקל  אפשר  הדחק  בשעת 
שגם הפתחי תשובה )סק"א( העתיקו לדינא, וכבר נודע 
בשם החזון איש שיש לסמוך על הפתחי תשובה. ואף 
שבמכל זה ניתן להרתיח מים לשתיה אף בלא מכשיר 
ושימוש  יעוד  שעיקר  כיון  מקום  מכל  הדונאטס, 
המכל הוא להרתחת מים עבור עיסת הדונאטס קודם 
אפייתה, הרי דנים אותו ככלי שמשמש לתיקון האוכל 
)שם  תשובה  בפתחי  וכמבואר  לאכילה,  ראוי  כשאינו 
)סי' לא( שסירי נחושת  סק"ו( שהביא משו"ת שב יעקב 
מים  להרתחת  המשמשים  חורף  בתנורי  המותקנים 
שהם  כיון  טבילה,  צריכים  אינם  בישולים,  לצורך 
לאכילה.  ראוי  אינו  כשעדיין  האוכל  את  משמשים 
וכתב שם שאף שיש הלוקחים משם מים לשתית תה, 
מכל מקום כיון שעיקר שימוש הסירים הוא לבישול, 

הולכים אחר עיקר שימוש הכלי.
קו(  אות  האכילה  קדושת  ק  אות  האותיות  )שער  בשל"ה    12
מנחם  רבי  הרב  שחיבר  המצות  טעמי  מספר  העתיק 
מעשה  אנשי  ראיתי  חרפי  'ובימי  וז"ל:  שכתב  הבבלי, 
שהיו מחמירים על עצמם, שאפילו בראיית הגוי היין 
הגוי,  בו  נגע  שלא  פי  על  אף  לשתותו,  רוצים  היו  לא 
ותיקין  ומנהג  ברכה,  סימן  בו  אין  בו  עיניו  שנתן  כיון 
לו  נתאוה  ריחו,  או  היין  גוון  רואה  שהגוי  כיון  הוא. 
ואל  וכו',  זרה  לעבודה  גוי  מחשבת  וסתם  במחשבתו, 
תתמה על דקדוק החומרא בכל שהוא, שהנשמר ממנו 

אלהים  שמשמח  אחר  בענביו,  המשומר  ליין  זוכה 
בארצות  המקילים  על  אני  ותמה  בברכות.  ואנשים 
אפילו  היא  זו  שחומרא  נראה  ומדבריו  כו'.  הגוים' 
בסתם יין ולא רק ביין של קידוש, כיון שעיקר החומרא 
היא משום יין נסך. וכן נראה מדברי הבן איש חי )שנה 
ב פרשת בלק אות יח( שכתב שכל זה רק ביין שראהו גוי 
עובד ע"ז, אבל אם ראהו ישמעאלי שאינם עובדים ע"ז 
אין מקום להחמיר אפילו ממידת חסידות, והרי שעיקר 

החומרא היא משום יין נסך. 
הגה"ק  בשם  )החדש(  יחזקאל  בדברי  כתב  כן    13
סי'  )ח"א  מישרים  דובב  בשו"ת  וראה  זי"ע.  משינאווא 
קכד( שהוכיח שאף שראיה דרך זכוכית נקראת ראיה, 
הזכוכית.  דרך  פועלת  אינה  העין  שליטת  מקום  מכל 
שלא  מחמירים  מעשה  ואנשי  שחסידים  הביא  אמנם 

לקדש גם על יין שראהו הגוי דרך קנקן הזכוכית.
הנ"ל,  משינאווא  הגה"ק  דברי  את  שהביאו  שיש    14
גוי  שנגיעת  וחתום, שכיון  סגור  בבקבוק שהוא  דוקא 
אינה  ראייתו  גם  היין,  את  אוסרת  אינה  גונא  בכהאי 

אוסרת.
חסידים  מישרים  דובב  משו"ת  לעיל  שמובא  כפי    15
ואנשי מעשה מחמירים אפילו כשראה הגוי את היין דרך 
אפילו  להחמיר  שכתבו  יש  וכן  הזכוכית.  קנקן  דפנות 
שמידת  קפג(  )סי'  חיים  המקור  דברי  פי  על  זה  באופן 
חסידות להחמיר בכוס של ברכה שלא יסתכלו בהם גוי 
או נדה. וכיון שכתב להיזהר גם מראיית נדה הרי שאין 
חומרא זו מטעם יין נסך כמו שכתב השל"ה, אלא כיון 
שראיית הגוי פוגמת את היין. ולטעם זה אין לחלק כל 
כך בין אם הגוי רואה את היין להדיא או דרך זכוכית, וכן 

בין גוי עובד ע"ז או ישמעאלי שאינו עובד ע"ז.
השימוש  לפני  תרנגולת  ביצי  את  לבדוק  נוהגים    16
דם  נמצא  כאשר  ס"ח(.  סו  סי'  )יו"ד  ברמ"א  כמ"ש  בהן 
בביצה מופרית לשיטת השו"ע )יו"ד סי' סו ס"ג( אם נמצא 
ולהשתמש  לזרוק את הדם עצמו  הדם בחלבון מותר 
הביצה  כל  בחלמון  הדם  נמצא  ואם  הביצה,  בשאר 
אסורה, אולם לדעת הרמ"א )שם( בכל אופן כל הביצה 
המשווקות  הביצים  שרוב  אף  על  בימינו  גם  אסורה. 
אינן מופרות ]והאיסור לאכול הדם הוא משום מראית 
נמצא  כאשר  אך  הביצים.  את  לבדוק  נוהגים  העין[, 
כל  את  להשליך  יש  אם  הפוסקים  נחלקו  דם  בהן 

הביצה כדעת הרמ"א או שדי להסיר את נקודת הדם 
ולהשתמש בשאר הביצה, ראה בשו"ת שבט הלוי )ח"ב 
סי' כב(, ובשו"ת אג"מ )יו"ד ח"א סי' לו( שהחמיר וכן בשו"ת 
משנה הלכות )ח"ד סי' צו( שהחמיר למעשה. במקרה זה 
הביצים  אם  החלות,  נאפו  שכבר  לאחר  בדם  שהבחין 
שמותר  לסוברים  הרגילה,  הביצים  מתעשיית  הגיעו 
להשתמש בשאר הביצה פשוט שמותר, גם למחמירים 

בדיעבד שכבר נאפו אפשר להקל. 
מתעשיית  ולא  ממשק  הגיעו  שהביצים  באופן    17
מספנא  הן  הביצים  אם  לבדוק  יש  הרגילה,  הביצים 
שהן  מכיון  משק,  בביצי  גם  כי  מתרנגול,  או  דארעא 
מספנא  הן  שהביצים  רבות  פעמים  לשוק,  משווקות 
העין. אמנם  ואין האיסור אלא משום מראית  דארעא 
מתרנגול,  טבעית  בדרך  שנולדה  בביצה  מדובר  אם 
ואמנם  לחשוש.  יש  בחצר  אצלו  שנולדה  ביצה  כגון 
היה  לכאורה  בעיסה,  מעורבת  הייתה  הביצה  אם 
על  כציפוי  שמשחו  ביצה  אך  בששים.  בטלה  הדם 
כנגד  ששים  שאין  יתכן  וגם  ניכר  זה  הרי  החלות,  גבי 
צ( שהביא  סי'  )ח"ד  שו"ת מהרש"ם  וראה  בציפוי.  הדם 
מסקנתו  אבל  נטילה,  כדי  להצריך  שדנו  מהפוסקים 
שדי להסיר כדי קליפה, ולפי זה אפשר לאכול רק פנים 
החלה בלא הקרום שלה. ולעניין הברכה קודם בציעת 
לחם  כאן  יש  הברכה,  קודם  מקלף  אינו  אם  החלות, 
]ובעניין  אלו.  חלות  על  לבצוע  לכתחילה  וכשר  שלם 

בורר באופן זה של קילוף כבר הארכנו במק"א[.
יוסף  מהבית  שהבית  ס"ג(  קסו  סי'  )יו"ד  רמ"א  ראה    18
שאינו  שמי  כו(  סימן  ח"ד  מו  )שער  התרומות  ספר  בשם 
צריך ללות מעות רק לטובת המלוה אומר לו בנה לך 
חורבה זו וכל מה שתוציא על זה עלי לשלם לך וכל זמן 
שאיני משלם לך דור בה בחנם, מותר הואיל ואין כאן 

הלואה, רק עשה לטובת המלוה.
שרואים  בקיר,  ממש  שינוי  נעשה  שאם  ופשוט    19
להשכיר  ניתן  ולא  הדיירים  ע"י  שנוצר  ממש  לכלוך 
בכלל  זה  אין  כי  לצבוע,  חייבים  שיהיו  לצבוע,  ללא 
וכמו שברור שאם  אותה,  כפי שקיבלו  הדירה  השבת 
עשה חורים בקיר שעליו לתקן את הקיר ולהחזיר את 
כולל  וזה  החורים,  קדיחת  קודם  שהיה  כפי  המושכר 
למצב  ולהחזירו  המקום  את  ולצבוע  אותם  לסתום 

שהיה קודם לכן. 

ב
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



בין  לחלק  מקום  יש  אם  כן,  לנוהגים  הזכות 
מים  דין  מה  וכן  למרחצאות,  במקוה  טבילה 
בהם  גם  אם  פושרים,  של  למצב  עד  שהוחמו 
חמים  במים  רק  או  מרחצאות  גזירת  קיימת 

ממש.

טבילה במקוה חם
הנה על עצם הטבילה בשבת, פסק בשולחן 
מטומאתו  לטבול  מותר  שאדם  ס”ח(  )שם  ערוך 
שאין  יח.(  )ביצה  בגמרא  שאמרו  ואף  בשבת. 
להטביל כלי מטומאה לטהרה ביום טוב, שהרי 
התירו  אדם  בטבילת  כלי,   כמתקן  נראה  הוא 
אלא  מטמאתו  לטבול  שבא  ניכר  שלא  מפני 
מותר  אם  ובנידון  במים.  עצמו  כמצנן  נראה 
שנחלקו  מצאנו  בשבת,  חמה  במקוה  לטבול 
רחיצה  גזירת  בכלל  היא  גם  אם  האחרונים 

בחמין או לא:
בפתחי תשובה )יו”ד סי’ קצז סק”ב( הביא תשובת 
שבת  בליל  לטבול  שאסר  יא(  )סי’  צבי  חכם 
בחמין  הגוף  כל  לרחוץ  דאסור  משום  בחמין, 
איסורא  ודאי  בחמין  שלטבול  וכתב  בשבת. 
עביד ושרי למיקריה עבריינא וכו’, והאריך בזה, 
ומסיק ‘סוף דבר הלכה למעשה אני אומר שאין 
או  בצונן  רק  ומותר  בליל שבת  בחמין  לטבול 
עליהן שם  יקרא  בלבד עד שלא  צנתן  בהפגת 
ביהודה  הנודע  תשובת  הביא  עוד  וכו’.  חמין’ 
להבלנין  מזהיר  שהיה  וכה(  כד  סי'  או"ח  חלק  )תניינא 

היום  בעוד  למקוה  שבת  בערב  החמין  שיתנו 
פושרין,  רק  יהיו  לא  שלכשתחשך  כדי  גדול, 

ובפושרין שרי, רק בחמין אסור. 

הגזירה במרחץ ולא במקוה
אולם הקרבן נתנאל )שבת פ”ב סכ”ב אות ק( האריך 
צבי,  חכם  בשו”ת  שכתב  מה  כל  על  להשיג 
וסיים ‘ובעיקר הדין כתבתי באריכות שטבילת 
מי מקוה בחמין לא הוי בכלל גזרת מרחצאות’. 
וכן כתב בברכי יוסף )שיירי ברכה יו”ד סימן קצז אות ב(, 
בשם שו”ת בית יהודה )ח”ב סי’ לב( שמותר לטבול 
בליל שבת אפילו בחמין, וכן תפס הברכי יוסף 
)בשיירי השיריים שם( עיקר לדינא. וכן הביא בשער 

הציון )סי’ שכו סק”ה( בשם ספר חסד לאברהם.
אמנם הקרבן נתנאל כתב דבריו רק על מקוה 
שמימיו הוחמו מערב שבת, אכן אודות מקוה 
שמימיו נתחממו גם בשבת על ידי שעון שבת 

או טרמוסטט לא איירי.
הקשה  סק”א(  שכו  סי’  )או”ח  יעקב  ובישועות 
שלדברי הקרבן נתנאל שרחיצה בחמין אסורה 
בחמין  לטבול  כן  אם  מותרת,  בחמין  וטבילה 
ואילו במסכת ביצה  מוכח שנועד לתקן הגוף, 
)יח.( נתבאר שההיתר לטבול בשבת הוא משום 

שהוא נראה כבא לקרר את עצמו. ויישב שאף 
ס”ב(  קצז  סימן  )יו”ד  הרמ”א  כתב  כבר  זה  בלא 
שההיתר לטבול בשבת הוא רק אם בזמנה או 
אין  שבזמנינו  משום  קודם,  לטבול  יכלה  לא 
להיטהר  כדי  וההיתר  כמיקר,  שנראה  לומר 

לבעלה ומשום קיום מצוות פריה ורביה.

אין צורך לחמם מי המקוה ואין דרך 
לתת צונן לתוך חמים

דברי  על  לסמוך  שאין  כתב  ביהודה  הנודע 
הקרבן נתנאל כיון שלא בירר טעמו. ]אמנם הקרבן 
נתנאל כתב שהאריך בטעמא דמילתא דאין טבילה בשבת 

בכלל גזירת מרחצאות, אלא שלא זכינו לראות דבריו ואין 

אנו יודעים על מה העמידם[. והנודע ביהודה עצמו 

כתב שני טעמים אחרים להתיר: 
שיש  כיון  גזרו  רחיצה  על  שדוקא  יתכן  א. 
לחוש שיבואו לחמם בשבת, אבל טבילה שאינה 
צריך  שהרי  השבת,  בכניסת  אם  כי  מצויה 
שתהיה סמוך לחפיפה אין שייך החשש שיבואו 

לחמם בשבת, כיון שאז עדיין המים חמים. 
בכלי(  ד"ה  לט:  )שבת  רש"י  שכתב  מה  פי  על  ב. 
משום  שבכלי,  בחמין  לרחוץ  האיסור  שטעם 
מילתא  ומוכחא  הוחמו  היום  אומר  דהרואה 
דתולדות האור נינהו ואתי להחם בשבת, כגון 
שמא  חששו  שלא  ומבואר  בחמין,  צונן  נותן 
יבוא להניח את הצונן על האש ממש, רק שמא 
יתן צונן לתוך חמין, ובטבילה במקוה דבר זה 
אסור אף בלא זה, שהרי אין טובלין בשאובין. 
שאנו  מפני  לקולא  להורות  שאין  כיון  אולם 
מדמין, על כן לא סמך על סברותיו למעשה.  

אין הכוונה למים רק לטבילה
בשו”ת אבני נזר )או”ח סי’ תקכו אות יב( כתב שאין 
משום  בשבת,  בחמין  הטובלים  ביד  למחות 
שאינם צריכים את חמימות המים, וכל כוונתם 
היא רק לטבול במקוה, וכיון שהיא טבילה לשם 

מצוה מותרת לכתחילה לטבול בחמין.
סי’  )או”ח  הטור  מדברי  כן  נזר  האבני  והוכיח 
תריג( שכתב בשם הבה”ג שמותר לעבור ברגליו 

לצורך  צוארו  עד  הכיפורים  ביום  נהר  במי 
מצוה, אבל לשוט במים ביום הכיפורים אסור 
אף לצורך מצוה. והקשה עליו הטור, שאיסור 
רחיצה ביום הכיפורים נלמד )יומא עז.( מפסוקים, 
ומכל מקום במקום מצוה התירו לעבור במים 
ביום הכיפורים, ואם התירו לעבור במים לצורך 
שכן  כל  רחיצה,  איסור  על  שעובר  אף  מצוה 

שמותר לשוט במים שהוא רק גזירה מדרבנן. 
שביום  ליישב  כתב  תרנג(  )סי’  והמהרל”ח 
כשאין  ולכך  לרחוץ,  הוא  האיסור  הכפורים 
כוונתו לרחוץ אלא לעבור את הנהר לא אסרו 
שמאחר שבאמת אינו מתכון לרחיצה לא חשוב 
היא  כוונתו  הרי  במים  כששט  אבל  רחיצה, 
וכתב  מצוה.  לצורך  אף  אסרוהו  לכן  לשוט, 
בחמין  טבילה  לגבי  הדין  שהוא  נזר,  באבני 
בשבת, כיון שאין בכוונתה לרחוץ בחמין אלא 
גזירת  משום  אסרו  לא  טבילה  מצות  לקיים 
לטבילת  ראוי  זה  שהיתר  כתב  אך  רחיצה, 
עזרא, אבל לטבול לתוספת קדושה אין להתיר 

לכתחילה, אך גם אין למחות ביד הטובלים.  

המים חמים שניתנו בעש"ק התבטלו 
ברוב מים קרים

גם בשו”ת בנין ציון )סי’ עו( כתב ללמד זכות 
על המנהג, שבודאי אין לנו להוסיף על גזירות 
עצמן  בחמין  לטבול  שלא  גזרו  והם  חכמים, 
ידי  על  שבת  בערב  אפילו  או  בשבת  שהוחמו 
ובשבת  כיון שגזרו ערב שבת אטו שבת,  אור, 
ויבשלם  החמין  בתוך  צונן  יטיל  שמא  גזרו 
המים  אבל  היא,  אחת  גזירה  והכל  בשבת, 
שבמקוה לא נתחממו על האור, רק עירו מים 
המים  נתבטלו  כבר  וא”כ  הצונן,  לתוך  חמים 
חמים במי המקוה, כמו שנתבטלו לענין שאין 
שהמים  ואף  מחמתם,  לשאובין  נחשב  המקוה 
נתחממו מחמתם, לא מצינו שגזרו חכמים על 
החמין שנתחממו על ידי חמין. על פי זה כתב 

שעל כל פנים יש להיזהר לתת את החמין לתוך 
המקוה קודם הלילה, משום שלאחר מכן כבר 
יש עליהם שם איסור, והרי זה כמבטל איסור 

לכתחילה.
זה  באופן  אלא  הותר  לא  דבריו  שלפי  אלא 
שהוסיפו מים חמים לתוך המקוה, אמנם לחמם 
המקוה על ידי גוף חימום כמו שנוהגים לחמם 

בזמנינו, לא התיר.
וכעין זה כתב בסדרי טהרה )סימן קצז סק”ט ד”ה 
שהמים  באופן  נאמרה  שהגזירה  דמסתפינא(  ולולי 

שבזמנו  במקוואות  אבל  בעצמם,  מחוממים 
מים  לתוכם  ושפכו  ממעיינות,  הגיעו  המים 
חמים לחממם, ועיקרם מן הצוננים וגם המעט 
מים חמים ששפכו עומדים להתבטל ולהתקרר, 
ואינו  חמים  מים  מקום  שם  המקוה  על  ואין 
דומה למרחצאות. ואמנם דבריו נאמרו במקוה 
שמקורו במי מעיין המתחלפים כל הזמן וכן יש 
יותר ארעיות במצב החום של המים. וגם לדינא 
התיר  לא  ולכן  בזה,  מחלקים  ראה  שלא  כתב 
רק בין השמשות ובצירוף טעמי היתר נוספים, 
שם  שהביא  ציון  הבני  על  ]וצ”ע  בדבריו.  כמבואר 

מדבריו, ולא הזכיר שכבר כתב מעין דבריו להתיר[.

לא העמידו דבריהם בטבילה של 
מצוה

שכיון  כתב,  סד(  )סי’  יוסף  דברי  בשו”ת 
פוצה  ואין  בחמין  אפילו  לטבול  הוא  שהמנהג 
שכיון  זכות,  עליהן  ללמד  יש  ומצפצף,  פה 
שבת  מערב  שהוחמו  בחמין  לרחוץ  שהאיסור 
אינו אלא מפני הבלנים שהיו מחממים בשבת 
כמבואר  שבת,  מערב  שהוחמו  אומרים  והיו 
חמור  איסורה  אין  זו  וגזירה  מ.(,  )שבת  בגמרא 
)ביצה  הרי”ף  שכתב  כמו  שבות,  בכלל  ואינה 
טוב  ביום  רחיצה  ‘ולענין  לשונו:  וזה  יא.( 

לגאון  חזינן  טוב  יום  מערב  שהוחמו  בחמין 
אדם  ירחץ  לא  דאמרינן  ההיא  הכי,  כתב  דקא 
שבת,  מערב  שהוחמו  בחמין  בשבת  גופו  כל 
כל  לרחוץ  שרי  טוב  ביום  אבל  בשבת,  דוקא 
גופו במים שהוחמו מערב יום טוב, דלאו דבר 
רשות  משום  ולא  שבות  משום  עליו  שחייבין 
וכי  היא,  גזירה  אלא  היא,  מצוה  משום  ולא 
ומבואר שאין  לא’.  ביום טוב  גזרי בשבת אבל 
זה בכלל איסור שבות, אלא חומרא שהחמירו 
חכמים  העמידו  שלא  לומר  יש  וא”כ  בשבת. 

דבריהם במקום טבילה של מצוה. 
עוד כתב, שאף שיש לחלק ולומר שרק באופן 
דבריהם,  העמידו  לא  אחר  בענין  אפשר  שאי 
יש  צוננים,  במים  לטבול  יכול  הרי  כאן  אבל 
דינו  הוי  לגוף  צער  מזה  שיש  שכיון  לומר 
וכמו  כמצטער שהתירו חכמים לרחוץ בחמין, 
שכתב הרמב”ם )שם פ”ו ה”י( וכ”פ השו”ע )או”ח סי’ 
שז ס”ה( שמותר לומר לעכו”ם להביא מים חמים 

את  בהם  לרחוץ  כדי  עירבוה  שלא  חצר  דרך 
המצטער, ואף שאין שם צורך מצוה. 

אחר(  ד”ה  טז  )ס”ק  טהרה  בסדרי  הסכים  וכן 
במקום  יוסף  הדברי  שכתב  הטעמים  שמחמת 
יש  כי  בידם  למחות  אין  בחמין  לטבול  שנהגו 
דבריו  לחזק  הוסיף  ועוד  לסמוך.  מי  על  להם 
וכתב דבפרט בזמן הזה שירדה חולשה לעולם 
מצות  ביטול  מזה  ויש  בצונן  להם  אפשר  ואי 
עונה. אולם כתב שבמקום שלא נהגו להקל אין 
לטבול בחמין, רק באופן שכתב לעיל שהמקוה 

המשך בעמ' ו'

מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט”א המשך מעמ' א'

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



ד
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

מפיהם ומפי כתבם
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין 

הרבה  המשפחות  באחד  הכינו  השבועות  חג  לכבוד 
חלות לכבוד יו"ט, בכדי שיהא בעצרת 'דבעינן נמי לכם', 
חלות טריים וטעימים, מרוב הטרדות בערב יו"ט שכחו 
להפריש חלה מהעיסה של החלות, ונזכרו מזה לקראת 
המורחבת,  המשפחה  כל  כאשר  יו"ט,  בליל  קידוש 
ומחכים  עומדים  והאורחים,  הנכדים  והכלות,  החתנים 
להתיר  יוכלו  איך  בפיהם  ושאלתם  הסעודה,  להתחלת 

את החלות באכילה לכבוד יו"ט? 
ראשית נקדים את המובן מאליו, דאסור להפריש 
בשו"ע  כמובא  יו"ט  מערב  הנאפה  על  ביו"ט  חלה 
אין  ביו"ט,  נפש  ואף שמותר צורך אוכל  )סי' ק"ו ס"ג(, 

הפרשת חלה בכלל. ובטעם הדבר, יש שביאורו מפני 
שהם מכשירי אוכל נפש, ומכשירין שאפשר לעשותן 
מערב יו"ט אסור ביו"ט )כמובא בשו"ע סימן תצ"ה(, אלא 
שביאור זה קצת קשה דא"כ למה לא התירו להפריש 
כשלא היה שהות מערב יו"ט כמו שהתירו מכשירין 
שלא היה שהות מערב יו"ט לעשותן. ובשו"ת תורת 
התירו  לא  שחז"ל  מדבריו  והיוצא  בזה,  פלפל  חסד 
מוריד  אלא  לאכילה  מתקנו  שאינו  מפני  ההפרשה 

ממנו האיסור ע"ש. 
אז ההוראה  היה בחו"ל,  הנ"ל  והנה באם המקרה 
הוא  הדין  חו"ל  בחלת  דהרי  פשוטה,  הייתה  בזה 
שמותר לאכול ממנו קודם הפרשה, ובלבד שישאיר 
יו"ט  ועוד קצת, כדי שיוכל אחרי  ממנו שיעור חלה 
נפרדות  עיסות  מכמה  היו  החלות  ]ואם  ממנו.  להפריש 
ואינו יודע כל חלה מאיזה עיסה הוא אז צריך לשייר מכל 
חלה בכדי להיות בטוח שמפריש חלה מכל עיסה ועיסה, 

דאל"כ יתכן שמעיסה מסויימת לא לקח ממנו חלה[.

אלא שהיות והמקרה היה בארץ ישראל, שבאר"י 
אסור לאכול כלל מהחלה קודם הפרשה, אז יש לדון 
מה עליהם לעשות, ונסדר ההיתרים באופן שנכתוב 
ההיתרים  את  ולאח"כ  יותר  הרווחים  היתרים  קודם 

היותר דחוקים.
יו"ט  יש תנור דלוק מערב  א': אם למשפחה  עצה 
או אפילו פלטה חם מאוד שאפשר במציאות לאפות 
כשיעור  עיסה  עוד  ללוש  היתר  להם  יש  אז  עליו, 
לחזו"א(   2.250 נאה,  הגר"ח  לדעת  קילו קמח   1.666 )והוא  חלה 
דמספיק  וי"א  בברכה,  בודאי  החייבת  שיעור  והוא 
)דהיינו  ברכה  ובלי  לחומרא  בחלה  המחויב  בשיעור 
מקילו ורבע(, וצריך לקחת הקמח ולשער באומד, דהרי 

תנ"ו  סי'  ס"א,  תק"ו  סי'  בשו"ע  )כמובא  ביו"ט  למדוד  אסור 
ופוטר  שעשה  החדשה  מהעיסה  חלה  ומפריש  ס"ג(, 
גם את החלות, ובעת ההפרשה צריכים החלות להיות 
מן  רק  שמפרישין  אר"י  חלת  כדין  לעיסה,  'מוקף' 
המוקף )כמובא בשו"ע יו"ד סי' שכ"ג(, ו'מוקף' הכוונה קרוב 
כלי,  באותו  דהיינו  א"צ שיהו מצורפים  וסמוך, אבל 
היות שבכל עיסה יש בו שיעור חלה בפני עצמו וא"צ 
לצרפו לשני בכדי שיתחייב אלא יכול להפריש מאחד 

על השני )כמבואר בשו"ע יו"ד שכ"ו ס"א ברמ"א(. 
להפריש  יכול  שיעור,  אחד  לכל  שיש  ובכה"ג 
ובשועה"ר  סי' שכ"ט סק"ב  )כמובא בט"ז  מהבצק על האפוי 
סי' תנ"ז סט"ז(, וא"צ לאפות את העיסה החדשה קודם 

ההפרשה. וכן א"צ שיאפה את אותו מין מאפה, דיכול 
דוקא  צריך  ואין  וכדו'  עוגה  השני  מהעיסה  לעשות 
מין  באמת  שיעשו  עדיפות  יש  ואולי  חלות.  לעשות 
ההיתר  וכל  להם  יש  כבר  חלות  דהרי  אחר  מאפה 
רק  זה  אפוי  משהו  כבר  לו  כשיש  ביו"ט  לאפות 
)כמובא במשנ"ב תק"ו ס"ק כ"ה( דהרי  כשצריך לפת חמה 
וא"כ קצת  אסור לעשות מלאכה סתם שלא לצורך, 
 - יש להם הרבה חלות טריים  קשה להתיר כשכבר 
שיאפו עוד חלות כשאינם באמת צריכים לכך, אלא 
עדיף שיאפו עוגה לכבוד יו"ט שאין להם כזה עוגה. 

אף  להתיר  כתב  ס"ד(  י'  )סימן  לחם  חלת  ובספר 
לעשות עוד חלות, מטעם דהרי כעת שלא הפרישו 
אין  שבאמת  יוצא  א"כ  לאכלם,  להם  ואסור  חלה 
חלות,  עכשיו  לאפות  להם  מותר  ולכן  חלות  להם 
מפרישין  לכתחילה  דהרי  דבריו  על  שצע"ק  אלא 
כשיפרישו  וא"כ  שכ"ז(,  סי'  יו"ד  )שו"ע  עיסה  בעודה 
מערב  שאפו  החלות  הרי  החדשה  מהעיסה  חלה 
יו"ט הותרו באכילה, וא"כ יאסר לו להמשיך באפיית 

הבצק החדש, כי כרגע כבר יש לו חלות ויצא שעשה 
רק  מובנים  יהיו  ודבריו  לצורך,  שלא  החדש  הבצק 

כשעושה עצה ב' וכמו שנכתוב לקמן.
יכול לעשות  אינו  איזה סיבה  ב': אם מחמת  עצה 
עליו  נקל  אז  וכדו',  קמח  די  לו  שאין  מפני  א'  עצה 
החייב  משיעור  פחות  יותר  קטנה  עיסה  לעשות 
שיש  מחמת  הוא  בדיעבד  יותר  שזה  ]והטעם  החלה 
מחלוקת במשנ"ב )תק"ו ס"ק כ"ו( דיש שס"ל שההיתר היא 
רק באופן שהעיסה החדשה יש לו שיעור בפני עצמו דאז 
בערב  שעשה  מהעיסה  שמפריש  נחשב  אינו  כשמפריש 
יו"ט גרידא, ויש שמקילים שדי בפחות משיעור, ובשעה"צ 
)ס"ק מג( סמך על שיטה זו רק בשעת הדחק, אלא שהשו"ע 

כן פסק כדעה המקילה, וכן צע"ק שבמשנ"ב )סי' תנ"ז סק"י( 
הביא דעה זו ולא כתב דווקא בשעה"ד[. 

לחייבה  בכדי  מכשיעור  פחות  עיסה  וכשעושה 
בחלב צריך לצרפה למה שכבר אפה מערב יו"ט, וא"כ 
צריך שיהא ג"כ אותו סוג מאפה )כמבואר בשו"ע שכ"ו ס"א 
ברמ"א ובעוד מקומות(. וצריך לאפות את העיסה החדשה 

דאז  בצק,  בעוד  להפרישו  דא"א  ההפרשה,  קודם 
אינו חייב עדיין בחלה, דבצק ואפוי אינם מצטרפים 
תנז  סי'  או"ח  שו"ע  סקי"ד,  שכ"ד  יו"ד  בט"ז  )כמובא  לשיעור 
סעיף טו(. ולאחר האפייה צריך ליתנו בכלי אחד יחד 

יו"ט בכדי לצרפם יחד. והכלי  עם מה שאפה מערב 
צריך שיהא לו דפנות, ושכל החלות יהיו בתוך דפנות 
הכלי, ולפחות חלק מהחלה, ובאם יש חלה שמחוץ 
לדפנות צריך לכסות במפה, ודי שיהיו בכלי ביחד רק 
ברגע ההפרשה )פמ"ג תנ"ז א"א(. ויפריש חלק מהחלה 
החדשה לשם חלה, אבל אין לו לעשות את כל החלה 
ביו"ט  שאפה  שמה  יצא  דא"כ  חלה,  לשם  החדשה 
מיועד לשריפה ויתכן שאינה חייבת כלל בחלה, וא"כ 
כשהפריש אותה לחלה יוצא שהפריש מן הפטור על 

החיוב. 
ובעצה זו מובנת דבריו של החלת לחם הנ"ל, דהרי 
וא"כ  האפייה,  לאחר  רק  היא  ההפרשה  זו  בעצה 
בשעה שאופה העיסה החדשה הטרי עדיין לא הותרו 
לו החלות באכילה, וא"כ יוצא שבשעת האפייה מותר 
המותרת  חלות  לו  אין  עדיין  כי  חלות  לאפות  לו 
ג"כ  יותרו  שאפה  ממה  כשיפריש  ולאח"כ  באכילה, 

החלות של ערב יו"ט באכילה.
ולאפות מחמת  לו אפשרות ללוש  כשאין  ג':  עצה 
בפוסקים  היתר  עוד  מצינו  וכדומה,  תנור  לו  שאין 
שנה,  מי"ב  יותר  לקטן  מהחלות  חלק  לתת  והוא 
מופלא  והוה  נדרים  לעונת  הגיע  כבר  הזה  שבגיל 
הסמוך  ומופלא  רלג(,  ס'  ביו"ד  )כמובא  לאיש  וסמוך 
לאיש אז תרומתו תרומה )וה"ה חלה( כדאיתא ברמב"ם 
להפריש  האיסור  יוצא שלגבי  וא"כ  ה"ה(,  פ"ד  )תרומות 

לגבי  ואילו  איסור,  עליו  ואין  הוא  קטן  עדיין  ביו"ט 
הפרשת חלה דינו שאם הפריש אז חל הפרשתו, וא"כ 

יש ליתן לו והוא יפריש ממנו חלה. 
והנה בשו"ע )או"ח סימן שמ"ג( יש מח' אם מותר לתת 
שם  כתב  אבל  דרבנן,  איסור  לעבור  בידיים  לקטן 
המג"א שאף למאן דאסר, מ"מ לצורך מצוה לחנכו, 
כאן  וא"כ  דרבנן,  איסור  בידיים  לו  לתת  מותר  בזה 
לו  לתת  לכו"ע  מותר  חלה  הפרשת  מצות  שיעשה 
חלה בכדי שיפריש מהם ויעשה מצוה. ]והנה בגמרא 
או  דאורייתא  היא  לאיש  הסמוך  מופלא  דין  האם  מח'  יש 
הזה  בזמן  חלה  ממילא  דהרי  נפק"מ  אין  ובעניינו  דרבנן, 

דרבנן[. 

זו עדיף להקנות את החלות  והנה כשעושה עצה 
לקטן שיהיו שלו ממש מחמת כמה טעמים: 

מפרש  הקטן  א"כ  לבעה"ב,  שייך  החלה  דאם  א( 
החושן  הקצות  דעת  ואמנם  הבעה"ב,  בשליחות 
ג"כ  יש  לאיש  הסמוך  שלמופלא  ע"ש(  סק"ג  קפח  )סימן 

שאין  תק"ז(  )מצוה  חינוך  המנחת  דעת  מ"מ  שליחות, 
שליחות אף במופלא הסמוך לאיש, ולכן עדיף לצאת 
לדין  א"צ  שאז  החלה,  את  לקטן  ולהקנות  דעתו  גם 
על  משלו  שתורם  אחד  כל  כמו  הוה  אלא  שליחות 
של חברו. ]וע"ע בשו"ת מנחת יצחק )ח"ז ס' כ"ה( שדן בזה 
ודעתו שלכו"ע יש שליחות בדרבנן למופלא הסמוך לאיש[.

ב( כשהחלה שייך לקטן אז יוצא שהקטן מפריש 

יותר  זה  לצורכו  איסור  שעושה  וקטן  עצמו,  לצורך 
קל .

ג( דהרי ההיתר בנוי על הא דמותר לתת לו איסור 
שהמצווה  עדיף  וא"כ  למצווה,  לחנכו  כדי  דרבנן 
ממש,  עליו  המוטלת  מצוה  יהא  בזה  שעושה 
וכשהחלה שלנו הגם שעושה מצוה בהפרשתה מ"מ 

אינו מצוה המוטלת עליו ממש. 
והנה בעצה זו, יש אומרים דמהיות טוב עדיף שמי 
שמצווה לקטן להפריש לא יהא אביו, שאביו מצווה 

עליו יותר משאר אנשים. 
שאולי  סק"ג(  ל'  )פרק  לנער  חנוך  בספר  ראיתי  עוד 
יותר  שייכת  דהיא  שנה,  י"א  בת  לקטנה  לתת  עדיף 
במצות חלה ויותר יש ענין לחנכה בזה מאשר לקטן.

מובא  השלישית[  ]-עצה  זה  שהיתר  לציין,  יש 
וכן  האדרת,  להגאון  אורח  עובר  בספר  לראשונה 
מהר"ל  בשם  י"ט(  )סימן  הקודש  ציץ  בספר  הביאו 
רצה  לא  אחרת  שבפעם  שם  שהביא  אלא  דיסקין, 
המהרי"ל להקל בזה. וכן הביא בספר חלת לחם )סימן 
למעשה.  ולא  להלכה  שזה  כתב  שהוא  אלא  ס"ז(  י' 

מחמת  בזה  פקפק  רפ"ה(  )ח"ד  וזמנים  ובמועדים 
הסמוך  מופלא  הפרשת  מועיל  שלא  הגר"א  שיטת 
לאיש. עוד ראיתי בספר חדרי דעת על הלכות חלה 
היקל  אחת  שפעם  ששמע  שליט"א(  פשוזמאן  )להגרח"ד 

כששאלוהו  ולאח"כ  קופשיץ,  הגר"נ  הגאב"ד  בזה 
האם הורה כן היה מתמה על עצמו על מה שהתיר 
זאת, והסביר שעשה עצמו כמתמיה מפני שלא רצה 
שילמדו להקל בזה תמיד, אלא שאותו פעם היה בזה 
צורך גדול וצורך מצוה, ובצירוף למה שהגר"נ הפריש 
חלה לכל העיר כמנהג הרבה רבנים בכדי שלא יכשלו 
רק  וא"כ  בפניו(.  שלא  לאדם  זכין  מדין  מועיל  )וזה  האנשים 

ממש כשאין ברירה אחרת אפשר להקל בזה.
חלה  שמפרישים  הנ"ל  האופנים  בכל  והנה 
נהיית מוקצה בהפרשתו, אלא שבעת  ביו"ט, החלה 
ההפרשה הוא בידו יכול להמשיך לטלטלה ולהניחה 
תקו  )משנ"ב  בהיתר  לידו  שבא  מפני  שירצה  במקום 
יזהר שלא להניחה בכלי מטעם  ס"ק כט(, וכשמניחה 

ש'מבטל כלי מהיכנו', וכן צריך להשאירו לאחר יו"ט 
ולשרפו.

דפסח  א'  ליל  כגון  דאורייתא  מצוה  צורך  וכשיש 
וליל א' דסוכות, כתב הפמ"ג )תק"י א"א סק"ח( שלבטל 
המצווה דאורייתא דוחה האיסור דרבנן של הפרשת 
ונשאר  ההיתרים  לכל  וא"צ  להפריש  ומותר  חלה, 
באמת  שיכול  כתב  כהלכתה  שבת  ובשמירת  בצ"ע. 
להפריש, אבל עדיף שיפריש במחשבה ]אבל בלאו הכי 
בברכי  כמובא  ויו"ט,  בשבת  במחשבה  להפריש  היתר  אין 
)הלכות  זצ"ל  להגרח"ק  אמונה  בדרך  וכ"כ  שכ"ג(,  )סי'  יוסף 

מעשרות פרק ט' ציון ההלכה צ"א([.

העולה לדינא: 
מי ששכח להפריש חלה על חלות שאפה מערב 
יו"ט ונזכר ביו"ט, יכול ללוש עיסה חדשה ביו"ט 
כשיעור המחייבת בחלה ולהפריש ממנה גם על 
סמוכים  שיהיו  ]ובלבד  יו"ט  מערב  שאפה  החלות 
יכול  או  המוקף'[,  'מן  כדין  ההפרשה  בשעת  לזה  זה 
משיעור  פחות  אפילו  חדשה  עיסה  לאפות 
ערב  של  החלות  של  המין  ]מאותו  בחלה  המחייבת 
החלות  עם  יחד  יצרפם  האפיה  ולאחר  יו"ט[ 
שאפה מערב יו"ט בכלי אחד ויפריש מן המאפה 

החדשה על הכל.
]וכפי  ביו"ט  חדשה  עיסה  לאפות  יכול  אינו  ואם 
המצוי היום ברוב בתי ישראל שאין תנור דלוק מערב 
יו"ט לאפות בו, אלא משאירים להבה או פלטה דלוק 
בה  לאפות  אפשר  ואי  התבשילים  בה  ולחמם  לבשל 
בן  לקטן  לתת  הדחק  בשעת  מקילין  יש  עיסה[, 
י"ב שנה שיפריש חלה מן החלות שנאפה מערב 
זה אינו מצווה על איסור הפרשת חלה  ]כי קטן  יו"ט 
ביו"ט ומאידך הוי 'מופלא הסמוך לאיש' שיכול לנדור 
וגם להפריש חלה[, ועדיף שיקנה החלות לקטן כדי 
בפנים  שנתבאר  הטעמים  וכפי  משלו  שיפריש 

המאמר.

חלות ששכחו להפריש מהם חלה מערב יו"ט 



 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

שיעור הטרחה בקיום מצות עשה

ליבון דהלכתא
הרה"ג ישראל יחזקאל יוסקוביץ

ר' מנחם היסב את מבטו לעבר הנייד שזה עתה רטט בידו ומה מאוד התפלא לראות על 
הצג את שכנו יונתן המתגורר בבניין שמעבר לכביש, יונתן שאינו מהאנשים המתקשרים 
סתם כך ללא סיבה פתח ואמר: זה תקופה שמבחין אני מחלון ביתי כי יונים מקננות בגג 
הרעפים שבעליית הגג המשותף שבבניינך ובהתבוננות מעמיקה הבחנתי בקן ובו אפרוחים 
קן ציפור..  יקרא  "כי  נקרה לפניך מצוות עשה מהתורה  כי  ומה שמחתי לבשרך  וביצים 
שלח תשלח את האם.." ר' מנחם שסימני שיבה כבר נראו עליו הודה נרגשות ליונתן ונפנה 
לראות בעיניו את הקן, אולם כאשר אך נכנס לעליית הגג שהייתה עמוסה בחפצים ישנים 
הבחין שהעניין מסובך מדי עבורו וכי לא יוכל בנקל לפלס את דרכו לעבר הקן, ובמחשבה 

שניה הסתפק אם מחויב במצבו לטרוח בגופו כל כך בכדי לקיים את המצווה.
תשובה: א. הנה מבואר בשולחן ערוך או"ח )סי' קס"ג סעיף א'( דההולך בדרך צריך ללכת 
)שם סק"א( הוכיח מהירושלמי דאף  ידיו, ובמג"א  לפניו ד' מיל ולאחוריו מיל כדי ליטול 
היושב בביתו צריך לילך ד' מילין ונשאר בצ"ע. והמשנ"ב )ס"ק ג'( כתב דהיושב בביתו צריך 
ללכת עד מיל עי"ש, ומ"מ מבואר דצריך לטרוח טרחא רבה, אולם יתכן ואין ראיה מהתם 
די"ל דנטילת ידיים הוי כעין ל"ת מדרבנן שאסור לאכול פת בלא נט"י אבל במצות עשה 

בעלמא שמא אינו חייב לטרוח.
לקיים  אחר  למקום  מביתו  לעקור  צריך  אם  נסתפק  י"ט(  סעיף  ס"ח  )כלל  אדם  בחיי  ב. 
מצוה, והוכיח מר"ה )ל"ד ע"ב( במי שהיו לפניו ב' עיירות באחת תוקעין ובאחת מברכין 
וכו', ומסקינן דצריך לילך למקום שתוקעין ואם תמצא לומר דחייב לעקור מעירו אם כן 
אותם האנשים הגרים במקום שמברכין חייבין לבא לעיר שתוקעין בו, ואיך ימצא מקום 

שמברכין ואין תוקעין אלא ע"כ דאין צריך לעקור ממקומו למקום אחר עי"ש. 
ג. באו"ח )סי' תרפ"ה ס"ז( איתא י"א דפרשת זכור ופרשת פרה דאורייתא ואותן שדרים 
במקום שאין מנין צריכים לבא בשבתות אלו למקום שקורים בתורה, ולכאורה מוכח דלא 
כהחיי אדם אלא דצריך לעקור מביתו אף לפני זמנו כדי לקיים המצוה בזמנו ואף בספק 

דאורייתא צריך לעקור, 
)ק"ג ע"א( מבואר לגבי הגוזל את חבירו דאם לא נשבע אין צריך ללכת  ד. בבא קמא 
אחריו למדי להשיב את הגזילה, הרי דאינו חייב לטרוח במצות והשיב את הגזילה, אמנם 
נחלקו הסמ"ע והש"ך )חו"מ סי' שס"ז סק"ב( אם פטור זה הוי מעיקר הדין )דעת הש"ך( או משום 
תקנת השבין )דעת הסמ"ע(, עי"ש ואם זה פטור מעיקר הדין א"כ יש מכאן ראיה דאין צריך 
ואין  בגזילה  מיוחד  דין  הוי  השבים  תקנת  הטעם משום  אם  אך  עשה  במצוות  לטרוח 

ללמוד ממנו לשאר מצוות.
ה. בחולין )קל"ט ע"ב( יכול יחזר בהרים ובגבעות במצות שלוח הקן, ת"ל כי יקרא, משמע 
דלולי דכתיב כי יקרא הו"א דצריך לחזר בהרים כדי לקיים מצוה זו אף שיש בזה טרחא 

יתירא, 
ו. בחולין )ק"י ע"א( חולה מעיים פטורין מן התפילין וברש"י שם דצריך לחלצן בכל שעה, 
הרי שפטרו ממצות תפילין מטורח שצריך לחלצן בכל שעה, ועיין במנח"א )שמות סי' כ"ד( 

שהוכחתי מדברי רש"י דאין מצות תפילין חיוב מוגדר בזמן עי"ש ואכמ"ל.
והנה בדברים )ל' י"ב( "לא בשמים היא" וכו' פרש"י "שאילו היתה בשמים היית צריך 
לעלות אחריה וללמדה" ולכאו' כוונתו שאין גבול לטורח שחייב לטרוח, אך אין משם 
ראיה דשאני התם שמדובר בכלל התורה והמצוה ולא במצוה מסוימת בזמן מסוים ודו"ק.

וידוע בשם הגר"ח מבריסק באחד שנמנע מלבקר אביו בעיר אחרת משום הוצאות 
הדרך דכיבוד אב משל אב ולא משל בן, ואמר הגר"ח דא"כ חייב הוא ללכת ברגל. ועיין 
כעי"ז בהר צבי )יו"ד סי' קצ"ז( שכתב בתוך דבריו בפשיטות דאב המבקש מבנו לבוא אליו 
ממרחקים וקשה לו ללכת רגלי חייב להוציא הוצאות כדי לנסוע אליו ודן מתוך כך לחדש 

הלכה בשאלה אם בן צריך לשכור אחרים להעמיד עלוקה לאביו, עי"ש.
ושוב ראיתי בשו"ת דבר יהושע )ח"א סי' א'( שהאריך טובא בשאלה כללית זו כמה צריך 
לטרוח בשביל מצות עשה, ועיין עוד באשל אברהם להגה"ק מבוטשאש מהדו"ת בהלכות 

תפילין שדן כעי"ז לגבי מצות תפילין.
ולסיום הדברים ראוי להוסיף מה שאמרו )ירושלמי ברכות ס"א ע"ב( תרי אמוראי בטעמיהן 
של ב"ש וב"ה )החולקים במי ששכח ולא בירך במקומו אם יחזור למקומו ויברך או לא, שבית שמאי אומרים יחזור 
למקומו ויברך, ובית הלל אומרים יברך במקום שנזכר".( טעמי' דב"ש שחוזר "אילו שכח שם כיס אבנים 

טובות ומרגליות שמא לא היה חוזר ונוטל כיסו" )ולא תהא תורה שלימה כטובות עוה"ז( ובטעמי' 
דב"ה אמרו "פועל עושה בראש הדקל וכו' שמא מטריחין שיחזור למקומו ויברך וכו' )וכל 

אדם פועל הוא בעוה"ז הזמן קצר והמלאכה מרובה ובעה"ב דוחק( .

סוף דבר נראה, שבטרחתו של אדם אי אפשר ליתן גדר קצוב ומסויים, ומ"מ נראה 
מ"מ  כן,  לעשות  לו  ואסור  מחומש"  יותר  יבזבז  "אל  חז"ל  אמרו  דבממונו  דאף  ברור 
בטרחה, אף אם פטור הוא מלטרוח טרחה יתירה מ"מ ודאי שאין בו איסור אלא אדרבה 

מדת חסידות יש בכל טרחה שיטרח במעשי המצוות.
היוצא לדינא:

לא מצאנו בהלכה גדר מסוים לשיעור חיוב טירתו של אדם עבור מצוות עשה, ומ"מ 
נראה ברור דאף אם פטור הוא מלטרוח טרחה יתירה מ"מ ודאי שאין בו איסור אלא 
אדרבה מדת חסידות יש בכל טרחה שיטרח במעשי המצוות, אולם במקרה דנן אם 

אינו יכול לטרוח בגופו וודאי שאינו מחויב בדבר.

אליבא דהלכתא
הרה"ג שאול משה טייטלבוים

הפסיק בברכות קריאת שמע

ובהתרוממות,  בדביקות  בבוקר  בשבת  התפלל  ראובן 
'קל  שששרים  בקטע  אור  יוצר  לברכת  הגיע  כאשר  אולם 
אדון' הוצרך לצאת לבית הכיסא, לאחר שחזר הסתפק האם 

צריך לחזור לראש הברכה, ולהתחיל שוב מיוצר אור?
הפסיק  שאם  נפסק  ס"א(  סה  סי'  )או"ח  בשו"ע  תשובה: 
באמצע קריאת שמע, ושהה זמן שיכול לגמור את כולה, 
ראוי  היה  לא  כגון שהאדם  אונס,  היתה מחמת  והשהייה 
לקרוא מחמת נקיות או שהמקום לא היה ראוי לקרוא בו, 
דן  )שם סק"ה(  ברורה  ובמשנה  חוזר לתחילת קריאת שמע. 
ובביאור  דינו.  מה  ק"ש  ברכות  באמצע  שהפסיק  באופן 
הלכה )ד"ה חוזר( מביא שהירושלמי מסתפק כשפסק באמצע 
ברכות ק"ש, האם אנו דנים כל ברכה וברכה בפני עצמה, 
ולפי זה יוצא קולא שאם שהה בין ברכה לברכה אפילו כדי 
לגמור כל הברכות אינו חוזר כלל, אך זה גם לחומרא שאם 
שהה באמצע ברכה רק כדי לגמור את אותה הברכה חוזר 
לראש אותה ברכה. או שאנו דנים כל הג' ברכות עם ק"ש 
כיחידה אחת, ולפי זה יוצא להיפך שאם שהה בין ברכה 
כדי  חוזר אלא אם שהה  אינו  חוזר לראש, אמנם  לברכה 

לגמור את כל הברכות.
המשנה  פסק  להקל,  ברכות  שספק  מכיון  ולמעשה, 
כן  אם  אלא  לראש  חוזר  שאינו  הקולות,  כשני  ברורה 
שהה באמצע ברכה כדי לגמור כל הג' ברכות, ולכתחילה 
א'  וכצד  בלבד  ברכה  אותה  לגמור  כדי  ישהה  יזהר שלא 

בירושלמי הנ"ל. 
והנה בשבת נוהגין בהרבה קהילות לנגן בא-ל אדון, וגם 
והזמן מתארך,  והש"ץ מתחזנים  כל קטע הקהל  בסיומת 
ויש לברר האם זמן זה נחשב לשיעור שהיה. ובביאור הלכה 
)סי' סה ד"ה קראה( כתב שאם הפסיקו באמצע ברכות כהנים 

ומסתפק  לראש.  חוזרים  פסוקים,  הג'  כל  את  לגמור  כדי 
שבמקומות שנוהגין הכהנים לנגן בשעה שהציבור אומרים 
יהי רצון, אפשר שיש להחשיב גם זמן זה לשיעור לגמור 
כולה. ומשמע ממנו שבמקומות שהכהנים שותקים בשעת 
)סק"ד(  עוד כתב  זה.  זמן  וודאי שאין מחשיבין  רצון,  היהי 
בנגינתם  מאריכים  אפילו  שמנגנין,  המקומות  שבאותן 
במקומות  אמנם  הפסק,  זה  אין  כולה,  לגמור  זמן  שיעור 
שהכהנים שותקין בין פסוק לפסוק זמן כדי לגמור כולה, 
קטע  כל  לסיים  היא  הדרך  אם  זה  ולפי  לראש.  חוזרין 
בנעימה ולנגן בא-ל אדון, ישער כפי הזמן ההוא. ואם דרכו 

לשתוק, השיעור יתקצר.
בספר אשי ישראל )פי"ט הערה פח( כתב שמסתבר שמשערין 
כפי הזמן שלוקח לקרוא זה בפעת הזאת, כגון, אם בחול 
שהות  לו  יש  דקות,  בעשר  ובשבת  דקות,  בחמש  אומרו 
יותר. ואפילו בחול אם החליט שהיום יקרא בנחת, יש לו 

שהות יותר.
והנה אחד מהתנאים שצריך כדי להתחייב לחזור לראש 
אונס.  מחמת  היתה  שהשהייה  זה  שמע,  קריאת  בברכות 
ולכן כתב הביאור הלכה )סי' קג ד"ה ועיין( שאפשר שמצרפין 
נצטרך  ]שכאשר  הכסא  מבית  יציאתו  עד  ששהה  הזמן  רק 
אינו ראוי  עו( האדם  )כמו שנתבאר בסי'  לנקביו באופן שאסור להתפלל 

לברך. ואח"כ הרי נמצא במקום שאינו ראוי[, אבל הזמן ששוה אחר 

יציאתו אינו מצטרף שעכשיו כבר אינו אנוס.
העולה לדינא:

א. לכתחילה יזדרז שלא ישהה זמן שאפשר לגמור את 
ברכת יוצר אור. ויכול לשער כפי קריאתו בשבת, ולפי 
מה שנוהג להאריך. אמנם בלי הזמן של הניגון בא-ל 
בדיעבד  ב.  הלכה[.  הביאור  של  הצ"ע  ]משום  אדון 
אינו חוזר לראש, אלא אם כן שהה כדי לגמור את כל 
נוהג להרים  ברכות קריאת שמע וקריאת שמע. ואם 
וכן  זה.  זמן  גם  להחשיב  יכול  אדון  בא-ל  ולנגן  קולו 
דוקא כאשר כל  הזמן הנ"ל שהה מחמת אונס, שהיה 
בבית הכסא או שנצרך לנקביו באופן האסור להתפלל.



ביני עמודי
הרה”ג יהודה אריה לייב הלוי פפר

newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

אכילת גבינה כשיש על השולחן שיירי בשר 

זבולון התיישב ליד השולחן כדי לאכול ארוחת ערב לחם עם גבינה. 
אך אז הבחין בצלחת עם שיירי בשר מארוחת הצהריים שעדיין נותרה 
האוכל  בין  היכר  הנחת  יועיל  האם  בליבו  ספק  והתעורר  השולחן,  על 
שלו לצלחת עם שיירי הבשר, או שכיון שהוא אוכל לבדו אין מועיל לו 

היכר?
תשובה: נקדים את מקור דין זה מהמשנה בריש פרק כל הבשר )חולין 
ואסור  וחגבים,  דגים  מבשר  חוץ  בחלב,  לבשל  אסור  הבשר  'כל  קג:( 
להעלותו עם הגבינה על השולחן' וכו'. וברש"י אסור להעלותו 'דילמא 
בהמשך  ובמשנה  מהדדי'.  ובלעי  נגעי  דקא  הדדי,  כי  למיכלנהו  אתי 
הפרק שם אמרו 'שני אכסנאין אוכלין על שלחן אחד זה בשר וזה גבינה 
ואין חוששין'. ובגמרא שם אמר רב חנן בר אמי אמר שמואל לא שנו 
אלא שאין מכירין, אבל מכירין זה את זה אסור. ובהמשך דברי הגמרא 
מבואר שלא אסרו להעלות בשר עם הגבינה על השלחן אלא בתפיסה 
תפיסה  כעין  אלא  דעתך,  סלקא  אחת  'תפיסה  הגמרא  ומקשה  אחת, 
אחת'. ובתוס' )ד"ה כעין( אמרו שאם יש דבר מפסיק ביניהם לא הוי כעין 
תפיסה אחת. וכתבו ש'לפיכך נוהגין עכשיו כשזה אוכל בשר וזה אוכל 
גבינה, מניחים לחם או קנקן להפסיק בינתים, או אוכל על מפה אחרת 

דהוה כעין ב' תפיסות'.
והנה בשו"ע )סי' פח( העתיק דין זה וכתב 'אפילו בשר חיה ועוף אסור 
אבל  יחד.  לאכלם  יבא  גבינה, שלא  עליו  על שלחן שאוכל  להעלותו 
בשולחן שסודר עליו התבשיל מותר ליתן זה בצד זה'. וניתן לדון מדברי 
המחבר האם כשאחד אוכל חלב ומונח בשר על השולחן שיתכן שאין 
בכך איסור כלל, ואפילו ללא היכר מותר. אך כבר כתבו אחרונים שדין 
זה וודאי אינו והדיוק אינו נכון. וכ"כ הבאר היטב )סק"א( בשם ספר בית 
הלל שאפילו ביחיד אסור להניח על השולחן. ועתה יש לנו לדון האם 
אף ביחיד יועיל היכר, או שמא כל ההיתר של היכר לא מהני רק לגבי 
שנים האוכלים, שכל אחד מזכיר לחבירו, אבל לאוכל יחידי לא יועיל 
היכר, אלא יצטרך להוריד את הבשר מהשולחן. והאחרונים נחלקו בזה, 
בשפת אמת )שבת יג. ד"ה התם דעות איכא( דייק מסוגית הגמרא שם, שהיכר 
מועיל רק כשיש ב' סועדים. אבל באוכל יחידי לא מועיל היכר ]ולכאורה 
לשיטתו, אף כששניים אוכלים יחד גבינה ויש בשר על השולחן לא יועיל היכר, וצ"ע 

לדינא[. וכ"כ בדרכי תשובה בשם כמה אחרונים. מאידך מלשון החכמת 

אדם )כללים יא( משמע שפשוט לו שמועיל היכר אף ביחיד.
אנשים  שני  בין  חילוק  שאין  קז  בדף  רש"י  מדברי  דיוק  ונראה 
שאוכלים לאחד שאוכל. מכך שכתב שאם יש היכר לא אסרו להעלות 
בשר וגבינה על השולחן, ומשמע שאין חילוק בין אחד לשניים. ]ואף 
שבגמרא הביאו את ההיתר של היכר רק בשנים האוכלים ולא במשנה של אחד שאוכל, 

יש לומר שהוא משום שבמתני' בריש הפרק החשש הוא שמא יגע הבשר בגבינה כדכתב 

אחד  'שכל  השו"ע  שהביא  ההיתר  האם  לדון  ויש  לעיל([.  )הבאתיו  רש"י 

אוכל על מפה שלו' היא מצד היכר או שמא ההיתר הוא שנחשב כב' 
שולחנות, ולפי"ז כשהיחיד יאכל הגבינה על מפה נפרדת לכו"ע יהיה 
מותר. אך אחר העיון בדברי התוס' שהובאו לעיל נראה שהמפה מהני 

רק משום היכר.
והב"ח הביא בשם רש"ל ששתי אנשים האוכלים זה בשר וזה גבינה 
השיושבים רחוקים זה מזה, באופן שאין יכול האחד לפשוט ידו וליטול 
מהאוכל של השני, אינם צריכים היכר. והביאו הפרמ"ג )שפ"ד סי' פח סק"ג(. 
היכר  משום  הוא  מהרש"ל  של  ההיתר  האם  הסתפק  השולחן  ובבדי 
]שבאפון זה ניכר שהמאכל הרחוק שייך לשני ולא יבא לאוכלו[. או שמא ההיתר 

הוא משום שאין זה נחשב כשולחן אחד כיון שמונח בריחוק, ולפי"ז 
נחשב  ובמגילת ספר כתב שלמהרש"ל  גם לאדם אחד.  יועיל  ההיתר 
כאילו אינם בשולחן אחד ויועיל אף לאדם אחד. ונראה להקל באופן זה 
כיון שלא הוכרע שמהרש"ל מתיר מצד היכר, ובלאו הכי דעת החכמת 

אדם להקל, וכן מהדיוק מדברי רש"י לעיל.
העולה לדינא: 

רוב  לדעת  בשר,  השולחן  על  ומונח  גבינה  האוכל  אחד  אדם  א. 
ב.  ועליו להסיר את הבשר מהשולחן.  היכר,  יועיל  לא  הפוסקים 
ידו  את  לפשוט  יכול  ואינו  ממקומו  רחוק  מונח  שהבשר  באופן 
ולהגיע אליו, נראה להתיר. ג. כששני אנשים אוכלים יחד גבינה 
]לדעת  לן האם מועיל היכר  ומונח בשר על השולחן, לא ברירא 

האוסרים לעיל[ וצ"ע.

מי  בתוך  המתבטלים  חמים  מים  לתוכם  ושופכים  מעיינות  ממי 
המקוה, וכיון שהם עומדים להתבטל אין שם מים חמים על המקוה. 
הספר(  )סוף  בו  כל  בספר  שמצא  לבסוף  כתב  יוסף  בדברי  אולם 
בחמין  בשבת  לטבול  לבע”ק  שאסר  גאון  האי  רב  תשובת  שהביא 
כן  ועל  שם,  שאסר  נראה  בפושרין  ואפילו  שבת,  מערב  שהוחמו 

סיים שהוא צ”ע. ]ומקור דברי הגאון בספר האשכול הלכות תפילה וק”ש[.
בשו”ת דברי חיים )או”ח ח”ב סי’ כו( כתב ג”כ שעל פי דין נראה לו 
שאסור לטבול בחמין, אולם בסדרי טהרה הקל, ואין להאריך בזה 
כיון שכבר נהגו גדולי דורינו היתר, והנח להם לישראל. וכן פסק 
)אות ה( שאין לטבול בחמין, ואם הבלנים מחממים  בטהרת ישראל 
את המקוה עד שיהיו חמין מוטב להעלים עין מזה כדי שיהיו שוגגין 

ולא יהיו מזידין. 
הביא  הי”ד  טייכטל  להר”י  קיח(  סימן  )או”ח  שכיר  משנה  ובשו”ת 
יישובים רבים לשיטתו של הקרבן נתנאל בכחא דהיתירא בטבילה 
סדרי  ובספר  יא(  )סי’  שמעון  נחלת  דבשו”ת  והביא  בשבת,  בחמין 
טהרה )סי’ קצז סעי’ ט ד”ה ובאמת( הוכיחו כדברי הקרבן נתנאל. ובשלהי 
רבינו בעל  הדברים כתב: עד כאן הארכתי לברר מקחו של צדיק 
קרבן נתנאל, בחידושו שחידש דטבילה במקוה לא הוי בכלל גזרת 
חכמים, וכתב דהאריך להוכיח כן. ואנו לא זכינו לדבריו, והראיתי 
להוכיח שיש לדבריו פנים בהלכה, ואולי כיוונתי לדעתו, ואם לא 
בעיני שהיה מכוון  ברור  מן הדברים  פנים במקצת  כל  בכולה על 
ופוסקים.  הש”ס  מן  טהור  מקומו  ומקור  מקורו,  הערתי  כי  לזה, 

עכ”ל.
העולה עד כאן להלכה: 

נחלקו  בשבת  חמה  במקוה  לטבול  ההיתר  שאלת  בנידון 
ולכן  רחיצה  אינה  שטבילה  כתב  נתנאל  הקרבן  א.  האחרונים: 
אינה בכלל גזירת מרחצאות. ב. הנודע ביהודה כתב על טבילה 
בליל שבת דאין שייך החשש שיבואו לחמם בשבת, כיון שאז 
עדיין המים חמים. ]ואין טעם זה מספיק לטבילה בבוקר[. ג. עוד כתב 
שלא חששו חז"ל שמא יבוא להניח את הצונן על האש ממש, 
רק שמא יתן צונן לתוך חמין, ובטבילה במקוה הדבר אסור אף 
בלא זה, שהרי אין טובלים בשאובין. אולם כתב שאין להורות 
כן למעשה. ד. האבני נזר כתב טעם להקל, משום שאין הכוונה 
לשם רחיצה בחמים, וכל הכוונה היא רק לטבול במקוה, וכיון 
ה.  בחמין.  לטבול  לכתחילה  מותר  מצוה  לשם  טבילה  שהיא 
רק  הייתה  שהגזירה  זכות,  ללמד  כתב  עו(  )סי'  ציון  בנין  בשו"ת 
אור, אבל במים שבמקוה  ידי  על מים שהתחממו בעצמם על 
במי  חמים  המים  נתבטלו  הצונן,  לתוך  חמים  מים  ששופכים 
קודם  המקוה  לתוך  החמין  את  לתת  להיזהר  וכתב  המקוה, 
הלילה, משום שלאחר מכן כבר יש עליהם שם איסור, והרי זה 
כמבטל איסור לכתחילה. ]לפי דבריו לא מצאנו היתר למקוה בזמנינו 
שמתחמם על ידי גוף חימום המותקן בבור[. ו. בשו"ת דברי יוסף )סי' סד( 

כתב ללמד זכות, מאחר שאין איסור זה בכלל שבות רק משום 
דבריהם  חכמים  העמידו  שלא  לומר  יש  הרי"ף,  כמ"ש  גזירה 
יש לומר, שכיון שלטבול בצונן  וכן  במקום טבילה של מצוה, 
לרחוץ  חכמים  שהתירו  כמצטער  דינו  הוי  לגוף  צער  מזה  יש 

בחמין.  
במאמר הבא נביא עוד צדדי ההיתר שיש בשאלה זו. 

מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט”א

המשך מעמ' ג'


