
פרשת בשלח

ישמח ה’ במעשיו
בלשונו  צא:(  )סנהדרין  ז”ל  חכמינו  דקדקו 
של הפסוק הפותח את שירת הים )שמות 
את  ישראל  ובני  משה  ישיר  ‘אז  א(  טו 

‘ישיר’  בו  שנאמר  לה’’,  הזאת  השירה 
בלשון עתיד, ולא ‘שר’ בלשון עבר, ומכאן 

רמז לתחיית המתים מן התורה. 
רבי יהודה אריה לייב  ובאר הרב הקדוש 
)בשלח  אמת’  ‘שפת  בספרו  זי”ע  מגור 
תרנ”ב(, כי השירה והשמחה אינם בשלמות 

בעולם הזה, ורק לעתיד לבא נזכה שיקוים 
ה’  ‘ישמח  לא(  קד  )תהלים  הכתוב  בנו 
ללא  מושלמת  השמחה  ותהיה  במעשיו’ 

כל דופי.
אמנם גם בעולם הזה, ישנם זמנים בהם 
על- עליונה  להתגלות  ישראל  זוכים 

טבעית, וכפי שהיה בעת קריעת ים סוף, 
אז מתעוררת בהם הבחינה שלעתיד לבוא 
לפניו  ולשמוח  לשיר  ישראל  ויכולים 

יתברך בשלמות. 
וכמו כן בבוא יום השבת שהיא מעין עולם 
הבא, יכולים ישראל ביום זה להרגיש את 
השמחה שלעתיד, וזהו שאומרים בתפלה 
שומרי  במלכותך  ‘ישמחו  לשבת(  )מוסף 

שבת’.
הים  משירת  חכמינו  שלמדו  יובן  ובכך 
שישראל  שמאחר  המתים,  לתחית  רמז 
אמרו שירה לפני ה’ מוכח שנתעורר בהם 

אותו הכח מעין לעתיד בתחית המתים.
אמת’  ה’שפת  של  הנפלא  באורו  פי  על 
כ”ק  לפרש  הטעים  השירה,  במהות 
שליט”א  אביחצירא  דוד-חי  רבי  אדמו”ר 

את הנאמר בתפלת ‘נשמת כל חי’.
המתבונן בנאמר בתפלה זו יעמוד בודאי 

על הסתירה הבאה:
מלא  פינו  ‘ואילו  אומרים  אנו  בתחלה 
גליו,  כהמון  רינה  ולשוננו  כים,  שירה 
ועינינו  רקיע,  כמרחבי  שבח  ושפתותינו 
פרושות  וידינו  וכירח,  כשמש  מאירות 
מספיקים  אנחנו  אין  שמים,  כנשרי 
אבותינו  ואלקי  אלקינו  ה’  לך  להודות 
מאלף  אחת  על  מלכנו  שמך  את  ולברך 
אלפי אלפים ורבי רבבות פעמים הטובות 

שעשית עם אבותינו ועמנו’.
אינם  שבפינו  שהשבחים  מכך  מוכח 
מספיקים כדי לשבח בהם את בורא עולם, 
כיון שכל שבח ימעיט מערכו של הקדוש 
ברוך הוא, וכפי שנאמר )תהלים סה ב( ‘לך 
יפה  שהשתיקה  שמשמע  תהלה’,  דמיה 

בענין שבחו של הבורא.
בכך  עצמנו  את  אנו  סותרים  ובהמשך 
שאנו אומרים ‘על כן איברים שפילגת בנו, 
ורוח ונשמה שנפחת באפינו, ולשון אשר 

וישבחו  ויברכו  יודו  הם  הן  בפינו,  שמת 
ויפארו את שמך מלכנו תמיד’, שמשמע 
לפני  ולשבח  להודות  בכוחנו  שיש  מכך 

הבורא.
על פי היסוד שהניח ה’שפת אמת’ בענין 
השירה והשמחה, שהשלמות בהם תהיה 
ניתן  הזה  בעולם  ואילו  לעולם הבא,  רק 
הדבקות  באמצעות  רק  לכך  לזכות 
שאכן  לתרץ  נראה  שלעתיד,  בבחינה 
אנוש,  בר  בהשגת  אינה  לשבח  היכולת 
אמנם כשמרומם האדם את גופו ונשמתו 
הוא  יכול  אכן  העליון,  בשורשו  ודבק 

לזכות ולשבח לפניו יתברך.
המשפטים,  שני  שבין  בהבדל  וכשנדייק 
כל  את  מזכירים  אנו  שבתחלה  נמצא 
כמו  בגופנו,  שיש  הגשמיים  האיברים 
הידים  העינים,  השפתים,  הלשון,  הפה, 
והרגלים, דברים שבהם אין חלוק לכאורה 
כלל בין ישראל לבין אומות העולם שגם 

להם אותם איברים ממש.
שוכנת  היהודי  של  בתוכו  אמנם  ואם 
אך  ממעל,  א-לוה  חלק  שהיא  נשמה 
בהתיחס לגוף ואבריו נמצא שאין חילוק 

כלל בינו לבין מי שאינו מבני ישראל.
ולשבח לפני  לכן כשחפצים אנו להודות 
שהם  כפי  האיברים  באמצעות  הבורא 
אין  אכן  אותם,  המקיימת  החיות  ללא 
ולשבח  ולהלל  להודות  מספיקים  אנו 
בהם, כיון שאין ביכולתו של הגוף הקרוץ 
מחומר לזכות לשלמות השירה והשמחה 

שהן דבר רוחני ונשגב.
כן  ‘על  אומרים  אנו  מכן  לאחר  אמנם 
אנו  ומיד  ותכף  בנו’,  שפילגת  איברים 
המקיימת  האלקית  החיות  את  מדגישים 
ונשמה  ‘ורוח  איברים באמרנו  את אותם 
הנה  שהנשמה  ומכיון  באפנו’,  שנפחת 
וישבחו  ויברכו  יודו  הם  ‘הן  לכן  רוחנית 
מכיון  תמיד’,  מלכנו  שמך  את  ויפארו 
בשירה  השגה  ברת  הנה  שהנשמה 

והשמחה שבעולם הבא.

נהללו ונשבחו בפינו
כח  בה  יש  יהודי,  של  שבתוכו  הנשמה 
הבורא,  לפני  ולהודות  לשבח  עליון 
וכמפורש בפסוק )תהלים קנ ו( ‘כל הנשמה 

תהלל י-ה’.
באמצעות הנשמה נכרת מעלת האדם על 
ששורשו  כיון  השדה,  וחית  הבהמה  פני 
של כח הדבור מן הנשמה שנפח הבורא 
באפיו  ‘ויפח  ז(  ב  )בראשית  ככתוב  באדם 
חיה’,  לנפש  האדם  ויהי  חיים  נשמת 
לרוח  באדם  ‘והות  אונקלוס  תרגם  אותו 
ממללא’, הוא כח הדבור שבאדם שעל ידו 

יכול להלל ולשבח לבורא.

החיים מזכים את המתים
מחנה  לפני  ההולך  האלהים  מלאך  ‘ויסע 
הענן  עמוד  ויסע  מאחריהם  וילך  ישראל 

מפניהם ויעמוד מאחריהם’ )שמות יד יט(.
נחמד  רעיון  הובא  אבא  של  עולמו  בספר 
זיע”א  מסאטמאר  יואל  רבי  הרה”ק  שאמר 
בשם זקנו הרה”ק בעל ישמח משה זיע”א על 

פסוק זה:
את  המנהיג  לצדיק  רמז  האלוקים’  ‘מלאך 
בה  ילכו  אשר  הדרך  את  להם  ומורה  עדתו 

ואת המעשה אשר יעשון.
‘לפני מחנה ישראל’  הוא  הולך  זמן חיותו  כל 
בנתיבותיו.  וצועד  אחריו  הולך  כולו  והדור 
 - הבא  העולם  לחיי  הסתלקותו  לאחר  ברם 
מתהפכים היוצרות; הצדיק שמדרגתו גבוהה 
ועומד  הולך  דורו,  אנשי  ממדרגת  ונעלה 
יכול  אינו  ואילך  זה  מרגע  שכן  מאחוריהם, 
על  ורק  זכויותיו,  על  להוסיף  אופן  בשום 
ידי שמירת התורה והמצוות של בני ישראל 
בעולם הזה המתכוונים לזכותו, עולה נשמתו 

ממדרגה למדרגה עד אין קץ. ודפח”ח.

בושה לפחד מגוי
עיניהם  ישראל את  בני  וישאו  ‘ופרעה הקריב 
והנה מצרים נוסע אחריהם וייראו מאד ויצעקו 

בני ישראל אל ה’’ )שמות יד י(. 
זיע”א  הרי”ם’  ה’חידושי  הרה”ק  פירש 
שצעקתם היתה על עצם זה שהם מתייראים 
מהמצרים, וכפי שהביא הרה”ק מפילץ בספר 

‘שפתי צדיק’ )אות יג(:
שעיקר צעקתם  אמר זקני הקדוש מו”ר ז”ל, 
היה על שפחדו מן שר, שחשבו שכבר נתקנו 
שבשמים,  לאבינו  אחד  לב  רק  להם  שיהיה 

ונבהלו שפחדו מן זר, עכ”ל.
הרה”ק ה’שפת אמת’ זיע”א )פסח תרמ”ב( הביא 
אף הוא את דברי זקנו החידושי הרי”ם מגור 
קריעת  שלפני  כשם  כי  לפרש  והוסיף  זיע”א 
החיים  מסכנת  יותר  לישראל  היצר  סוף  ים 
העובדה  עצם  שרויים,  היו  בה  הממשית 
שנגאלו  לאחר  כך  ודם,  מבשר  יראים  שהם 
עיקר  ולגילוי שכינה,  עליונות  וזכו למדרגות 
שמחתם ושירתם לפני הקדוש ברוך הוא לא 
שזכו  בנפשם  שהרגישו  מה  על  אלא  היתה 
מבורא  השלמה  היראה  למדרגת  להעפיל 
לכל  ויעשה  עושה  לבדו עשה  העולם שהוא 
המעשים, וחשו בבירור כי עתה אינם יראים 

כלל מבשר ודם, אלא מהשם יתברך לבדו.
בה’  ויאמינו  ה’  את  העם  ‘וייראו  נאמר  לכן 

ובמשה עבדו. אז ישיר משה ובני ישראל...’


לייב  אריה  שלמה  רבי  הרה”ק  היה  נודע 
מטיטשין זיע”א בשלימות אמונתו ובביטחונו 
העז בריבון העולמים. רבי שלמה לא היה ירא 

מפני איש, כי אם מהשם יתברך לבדו, מקיים 
‘הוי עז כנמר...  היה בעצמו את דברי התנא 

לעשות רצון אביך שבשמים’.
של  הנודעת  לשונו  את  לצטט  היה  רגיל 
)פ”ו(  ה’  אהבת  בשער  הלבבות’  חובות  ‘בעל 
המספר על אחד מהיראים שמצאו ישן באחד 

המדברות, ושאלו אותו: 
במקום  ישן  שאתה  האריות  מן  ירא  ‘האינך 

הזה?’ 
אמר להם: 

‘אני בוש מאלוהים שיראני ירא זולתו...!’
אם בזמנים כתיקונם היה נודע בביטחונו העז 
בקדוש ברוך הוא, הרי שביתר שאת וביתר עוז 
ניכר היה בכך בעת התגעשו מוסדי ארץ עם 
פרוץ מלחמת העולם הראשונה בשנת המביט 

לארץ ותרע”ד.
בשנת תרע”ה, כבשו הרוסים את חבל גליציה 
רבי  מגורי  מקום  טיטשין  העיירה  היתה  בו 
הצטיינו  שלא  הרוסיים  החיילים  שלמה. 
באהבת ישראל יתירה בלשון המעטה, שוטטו 
ופקודות  הוראות  והנחיתו  העיירה  ברחובות 
על ראשיהם של היהודיים המבוהלים שמילאו 
ובלבד  הוראותיהם,  אחר  מבוהלת  בצייתנות 
שלא לעורר עליהם את חמתם של החיילים 

הרוצחים.
אלוקיו  בה’  ובביטחונו  ליבו  באומץ  יחיד 
לגזירותיהם  חש  לא  הוא  שלמה,  רבי  היה 
כל  הראה  ולא  החיילים,  של  ופקודותיהם 

סימני פחד מהגויים המגושמים. 
יהודים ואף נכרים שראו את אומץ ליבו של 
רבי שלמה ואת הזלזול המוחלט שהפגין כלפי 
על  חתתם  את  שהטילו  הרוסיים  החיילים 
הבריות, האמינו כי בביתו לא יארע להם כל 

נזק והיו שוהים בצל קורתו.
רבי  של  אחיו  בן  שכתב  ברכה שלמה  בספר 
בקודש,  והנהגותיו  מדרכיו  ליקט  בו  שלמה 
מופיעים כמה סיפורים מרעישים על הביטחון 

העז שהראה רבי שלמה בשנות המלחמה.
לו  וסיפרו  יהודים  אליו  באו  כאשר  לעיתים 
על הפחד המקנן בקרבם מפני המציק הרוסי, 

היה מרעים עליהם בקולו: 
‘לפחד מגוי?! - הלוא בושה וכלימה היא!’ 

בלבבות  ואמונה  ביטחון  נוסך  היה  זו  בדרך 
מתוך  זקוף,  בגב  מביתו  שיצאו  היהודים, 
תחושה אמיתית שהקדוש ברוך הוא שומרם 

ועומד לימינם.  
פעם  ענה   - באמת’  שמים  ירא  תהיה  ‘אם 
מחמת  להינצל  ברכה  ממנו  שביקש  ליהודי 
ובמקום  ממך,  הגויים  כל  ‘יפחדו   - המציק 
יבקשו  הם  מהם,  להינצל  תבקש  שאתה 
להינצל ממך...’ כמאמר הכתוב ‘וראו כל עמי 

הארץ כי שם ה’ נקרא עליך ויראו ממך’
מדהים  סיפור  אנו  מוצאים  הנזכר  בספר 

המשך בעמוד ב’המשך בעמוד ב’

מרגליות יקרות ואבני חושן,
פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון
מאוצרות תורת החסידות
משובצות זהב ומסודרות
משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט”א

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע



המשך מעמוד א’ על התורה
שנבע  שלמה  רבי  של  ליבו  אומץ  על  ומרעיש, 
שהוא  העולמים,  בורא  על  מוחלטת  מהישענות 

עשה עושה ויעשה לכל המעשים.
של  ביתו  דלתות  לפתע  נפרצו  בהיר  אחד  ביום 
רוסי  קוזק  נכנס בסערה  הבית  ואל  רבי שלמה, 
יהיר וגאה. הוא סקר בגאווה את בני הבית, ופקד 

בשחצנות:
מהטיט  הדרכים  את  ונקו  לרחוב  זה  ברגע  ‘צאו 

ומהבוץ!’
בני הבית רעדו מפחד, הם הפנו מבט חטוף אל 
אביהם שישב בפינת הבית ועסק בתלמודו. הרבי 
ובוטח  רם  בקול  ופקד  מהספר  עיניו  את  הרים 

שנשמע היטב לאזנו של החייל:
‘אתם נשארים כאן, ולא הולכים לשום מקום!’

לרגע נאלם החייל מרוב הפתעה, הוא לא האמין 
מבלי  פניו  למול  פיו  את  להמרות  יעז  יהודי  כי 

להתבלבל.
בו  בערה  וחמתו  התעשת  שניות  כמה  לאחר 
אל  ורץ  מתערה  חרבו  את  שלף  הוא  להשחית, 

הרבי כאחוז טירוף.
אולם בטרם הספיק הקוזק לבצע את זממו, קפץ 
הרבי ממקומו וללא שמץ של מורא הרעים עליו 

בקול חוצב להבות אש:
‘רשע! אני עובד את השם יתברך חי עולמים..!’

הרצח  תאוות  כל  ונחרד,  נבהל  הבוטח  הקוזק 
ונעלמה,  התנדפה  לפני  רגע  ליבו  את  שמילאה 
ואת מקומה תפסה רעדה שמילאה את כל ישותו. 
הצליח  בקושי  ואך  נידף  כעלה  רועד  החל  הוא 
להרים את רגליו ולנוס מהמקום בבהלה עמוקה, 

כחייל הנס משדה הקרב.
ויהי לפלא.

הרבי  כמה ממקורבי  ניגשו  שוך הסערה,  לאחר 
ושאלו אותו:

‘על שום מה ראה הרבי לעורר את חמתו של אותו 
קוזק רוסי?! וכי לא יודע הרבי שדם יהודי הפקר 

בעיניהם?! הלוא זוהי סכנת נפשות של ממש!’
תמצית  שהיתה  תשובתו  את  וענה  הרבי  שמע 

דרכו והליכתו בקודש:
‘בפסוק נאמר ‘ויירא יעקב מאוד וייצר לו’ ופירשו 
בספרים הקדושים שבתחילה התיירא יעקב אבינו 
מעשיו הרשע, ברם מיד אחר כך הצר על היראה 
לו  אין  שכן  ודם,  בשר  מפני  שהתיירא  עצמה 

לאדם לפחד רק מהשם יתברך לבדו!’
הרבי  העיד  גאליציה,  את  הרוסים  עזבו  וכאשר 

על עצמו ואמר:
‘לא יראתי ולא פחדתי מהם כלל ועיקר’...

תאווה ללימוד התורה
והישר  ה’ אלהיך  ‘ויאמר אם שמוע תשמע לקול 
בעיניו תעשה והאזנת למצותיו ושמרת כל חקיו 
כל המחלה אשר שמתי במצרים לא אשים עליך 

כי אני ה’ רפאך’ )שמות טו כו(.
פירש רבינו ה’אור החיים’ הקדוש זיע”א את כפל 

הלשון ‘שמוע תשמע’: 
גדול,  בחשק  התורה  עסק  שיהיה  להם  ‘לרמוז 
שהגם שעודנו לומד יתאווה ללמוד עוד, וזה יגיד 

שאינו שבע וקץ בלימודו’.
החיים  האור  לדברי  טובה  דוגמא  שאין  נראה 
הקדוש ‘שיהיה עסק התורה בחשק גדול... שאינו 
רבי  של  הפלאית  מדמותו  בלימודו’,  וקץ  שבע 
יוסף ראזין זיע”א הידוע בכינויו ‘הרוגאטשובער’. 
אותו  לנתק  היה  שיכול  בעולם  כוח  היה  לא 
מהתורה הקדושה שנבללה בדמו והתייחדה עימו 

בייחוד גמור.
חייו  אורחות  על  מפליאים  סיפורים  כמה  והרי 
של הגאון שנמסכו בתורה הקדושה והיו למקשה 
אחת של בקיאות מבהילה השזורה בגאונות בלתי 

נתפסת:
האמירה ‘לא פסיק פומיה מגירסא’ לא היתה לגבי 
‘הרוגאטשובער’,   - זצ”ל  ראזין  יוסף  רבי  הגאון 
אותה  קיים  הוא  אלא  בעלמא,  מליצה  בגדר 

כפשוטה ממש.
תורה  בדברי  מדבר  באב  תשעה  בצום  אפילו 

באב  בתשעה  היה  שרוי  רוב  פי  על  הרף.  ללא 
בעיר מולדתו ברוגאטשוב, מפני שבאותם הימים 
חל יום היארצייט של אביו רבי פישל, והיה בא 
מדווינסק להשתטח על קברו. בנסיעתו מדווינסק 
לרוגאטשוב היה גומר בקרון הרכבת חצי הש”ס 
ברוגאצוב.  פעם  עצמו  הוא  סיפר  כך  פה.  בעל 
את  השם  ירצה  אם  יסיים  שבחזרתו  והוסיף, 

המחצית השניה. 
העיר  תושבי  כל  לכבודו  חרדו  העירה,  בבואו 
גדולים וקטנים, היו באים לקבל את פניו ולשוחח 
בדברי  הצום  יום  כל  עמהם  מגלגל  והוא  עמו, 

תורה.
כאשר חלתה אשתו הראשונה נסעה לוורשה על 
מנת לדרוש שם ברופאים, אולם לבסוף נפטרה 
ברכבת  נסע  הרוגאטשובער  ממחלתה,  שם 
הנסיעה  זמן  כל  ובמשך  ללווייתה,  מדווינסק 
שוחח ברכבת עם מלוויו בריתחא דאורייתא עד 

ששכח לגמרי את מטרת הנסיעה. 
כאשר הגיעה הרכבת לוורשה הזכירו לו מלוויו 

שהגיעו לוורשה להלוויית אשתו הרבנית. 
נעמד הגאון ואמר: 

‘איתא בגמרא כי הנשים זוכות לעולם הבא בשכר 
המדרש,  מבית  שיבואו  עד  לבעליהם  שמחכות 

וסיים שכעת תחכה זוגתו עד שיסיים הפלפול.
גם בעת ההלוויה טרוד היה בעומק עיונו בדברי 
לו  כשהזכירו  הגולל,  סתימת  לאחרי  ורק  תורה, 
שצריך לומר קדיש, כי לא הניחה אחריה בן זכר, 

התנער באחת משרעפיו והפליט מפיו:
היא  ]-כך,  גישטארבן’  נעביך  איז  ‘אזוי, זי 
את  תופס  רגע  באותו  שרק  כמי  נפטרה?![ 

משמעות הדברים. 
מרצה  הוא  היה  אבל  לנחמו,  באו  העיר  גדולי 

לפניהם שעות רצופות בתורה. 
איש מהמנחמים לא העז להעירו על אבלותו, ויש 
שמצאו לו סימוכין בירושלמי )מועד קטן פ”ג( שם 
נאמר כי אבל הלהוט אחר דברי תורה מותר לו 

ללמוד. 
לבסוף כאשר העיר לו על כך דודו השיבו:

שאר  על  עונש  וכשאקבל  זו,  היא  עבירה  ‘ודאי 
עוונותיי יענישוני אף על עוון זה, אבל אני מקבל 
וברצון, כדאית  זה באהבה  את העונש על חטא 

היא התורה ללקות עליה...’
שמח’,  ‘אור  בעל  זצ”ל  שמחה  מאיר  רבי  הגאון 
התבטא  בדווינסק,  המתנגדים  קהילת  של  רבה 

פעם בנוגע אליו:
‘אומרים על הרוגאצובי שהוא בעל זכרון נפלא, 
לא היו דברים מעולם! בעל זכרון נקרא זה שזוכר 
דבר  לך  אין  והרי  שנים,  כמה  לפני  שלמד  מה 
לזה  וכי  עתה,  זה  אותו  למד  לא  שהוא  בתורה 

בעל זכרון ייקרא...?!’
משה  רבי  חותנו  לו  הציע  שהתאלמן,  אחרי 
אחות  היא  השניה,  בתו  את  שיישא  הרשפינקל, 
והתחילו  הרוגאצובי  הסכים  המנוחה.  אשתו 
ובאו  המועד  שהגיע  כיון  לחתונה.  בהכנות 
להוליכו אל החופה, והוא עומד אז באמצע ענין 
עשה  הקרבנות,  מעשה  הלכות  ברמב”ם  עמוק 

קמט בדף ומלמל כמדבר נכחו אל הספר: 
אל  ללכת  מוכרחני  לי,  יקיר  רבי  ‘במחילה, 

החופה...’
ותוך כדי הילוכו ביקש מדודו לשים לב שהאנשים 
אשר יחזיקו בנקליטי החופה לא יהיו סתם בורים 
ועמי הארצות... אחרי החופה שב מיד במרוצה 
אל חדרו אל הרמב”ם ושיקע את עצמו בעיוניו 
שעה ארוכה, עד שנאלצו לעורר אותו ולהזכירו 

שהוא ‘חתן’ ועליו להשתתף בסעודת המצוה...
בזה כאשר השיא את בתו רחל ע”ה עם  כיוצא 
ציטרון  אבא  ישראל  הג”ר  מדווינסק  תלמידו 
ניכר  זמן  הקרואים  כל  עם  ביחד  שהה  זצ”ל, 
והודיע  בשעת החופה, אבל תיכף לאחריה פנה 

למחותנים: 
‘תמחלו לי כבר הפסקתי מדברי תורה יותר מדי, 
להמשיך  לחדרו  פנה  ומיד  עוד’,  מסוגל  אינני 

בלימודיו...

המשך מעמוד א’ שבת קודש
במדרש  ז”ל  חכמינו  שדרשו  וכפי 
תנחומא )אמור טו( על הפסוק ‘ומותר 
‘אין’?  מהו  אין’;  הבהמה  מן  האדם 

שהוא מדבר והיא אינה מדברת.
בספרו  מטראני  יוסף  רבנו  והרחיב 
א(  דרוש  )תזריע  פענח’  ‘צפנת 
על  ויתרונו  בריאת האדם  שתכלית 
לו  ושיג  שיח  כי  היא,  הבריאה  כל 
להלל ולשבח לבורא יתברך ולעסוק 

בפיו בתורה הקדושה.
רבנו החיד”א  הוסיף  דבריו  פי  ועל 
נשמת(,  )ד”ה  אחת’  ‘שפה  בספרו 
שלכך בשבת כשמקבל איש ישראל 
ומהלל  מודה  הוא  יתרה  נשמה 
החול,  מבימות  יותר  יתברך  להשם 
ומאריך בפסוקי דזמרה עד שמגיע 

לתפלה היקרה ‘נשמת כל חי’.
ורמז יש בתבות התפילה ‘נשמת כל 
חי תברך את שמך’, שראשי התבות 
המנין  בתוספת  שמך’  את  ‘תברך 
כמנין  בגימטריא  עולים  הכולל 
ש’רוח  היכולת  את  יש  ואז  ‘שבת’. 
כל בשר תפאר ותרומם זכרך מלכנו 
תמיד’, כי לא נתן לנו הבורא נשמה 
ולהודות  לברך  כדי  אם  כי  ורוח 

לשמו.
)ח”ב  הקדוש  בזהר  הדברים  ומקור 
רה:(, שבו אמרו שכיון שהשבת היא 

בה  מרבים  לכן  דנשמתין’  ‘יומא 
בשירות ותשבחות ואומרים ‘נשמת 
אלקינו  ה’  שמך  את  תברך  חי  כל 
ורוח כל בשר תפאר’. כי אין השבח 

בשבת רק מצד הנשמה והרוח.

השמים מספרים כבודו
בענין זה כתב הרב הקדוש רבי צבי 
הירש מליסקא זי”ע בפרושו ‘שערי 
דברים  )קמו(  תהלים  לספר  הישר’ 

נפלאים:
שני חלקים יש בשם הוי”ה הקדוש; 
אותיות ‘י-ה’ ואותיות ‘ו-ה’. אותיות 
‘י-ה’ הן כנגד נשמתו של אדם שהיא 
כנגד  ‘ו-ה’  ואותיות  מהעליונים, 
יש  ורמז  העפר,  מן  העשוי  הגוף 
‘ישמחו  יא(  צו  )תהלים  בפסוק  לכך 
השמים ותגל הארץ’ שראשי תבותיו 
מרכיבים את השם הקדוש, והרי לנו 
יחוד  נוצר  יחד  והארץ  שמהשמים 

שמו יתברך.
לפני  ולהלל  להודות  אדם  וכשבא 
בורא כל עולמים, רק בזכות הנשמה 
אשר בתוכו ראוי הוא לכך, כי מהו 
את  שיהלל  והמגשם  העכור  הגוף 
ראוי  הנשמה  בכח  ורק  הבורא?! 
והודיה  בתפלה  פיו  לפצות  האדם 

לה’ יתברך.
מנהג  פי  על  משל  בדרך  ונבאר 
העולם, שאם יבוא איש בזוי ויאמר 
הלא  גדול,  מלך  לפני  ושבח  הלל 
וכל  המלכות,  בכבוד  לפוגם  יחשב 
נשבח  כיצד  חומר  קרוצי  אנו  שכן 
לגדולתו  אשר  הוא  ברוך  להקדוש 

אין חקר?!
וביאור הדברים על פי דברי חכמינו 
לו  ‘תן  מ”ז(  )פ”ג  אבות  במסכת  ז”ל 
אם  כי  שלו’.  ושלך  שאתה  משלו 
אנכי שאתן מתנה  מי  יאמר האדם 
שהרי  בידו,  טעות  יתברך,  לבורא 
מילא אם היינו נותנים לו דבר משל 
לפחיתות  זה  נחשב  היה  עצמנו 
לפניו, אבל באמת כל מה שיש לנו 
הכל שלו הוא, ואם כן מה שאנחנו 
נותנים לו הכל מכח אלוקי שבתוכנו, 
ואין זה חסרון ופגם בכבודו חלילה.

על כך אמר דוד המלך עליו השלום 
‘כי ממך הכל ומידך נתנו לך’ )דה”י 
יד(, שאפילו כח הנתינה הוא  א’ כט 

לו  ‘תן  שאמרו  וזהו  הבורא,  מכח 
משלו’, ואל תחשוש שהוא פחיתות 

כבוד, ‘כי אתה ושלך שלו’.
כח  ידי  על  ביותר  מתברר  זה  דבר 
שנפח  חיים  רוח  שהיא  הנשמה 
אנו  ראויים  ידה  ועל  הבורא,  בנו 
להללו ולשבחו, כיון שהנשמה שלו 
היא ומידו נתנו לו, ובשונה מהגוף 
במדה  האדם  כחלק  הוא  שנחשב 
מסוימת, והשבח המגיע על ידו יש 

בו פחיתות כבוד במקצת.
ונמצא לפי זה שעיקר השבח לבורא 
כנגד  שהן  ‘י-ה’  מאותיות  שורשו 
הנשמה הראויה לכך, ובכך נבין את 
שאמרו חכמינו ז”ל )מדרש תהלים קיג( 
שאין העולם כדאי להלל בכל השם 
אלא בחציו שנאמר )תהלים קנ ו( ‘כל 

הנשמה תהלל י-ה’.
וזהו הנאמר פעמים רבות במזמורי 
התהלים הלשון ‘הללוי-ה’, כי באלו 
שהיא  הנשמה  כנגד  שהן  האותיות 
אנו  ראויים  ממעל  אלו-ה  חלק 
להודות לבורא על רוב טובו וחסדיו.

מלמד שלא שינה
שבכל  הצדיקים  היו  מאריכים 
הדורות בתפלת נשמת, ודבקים בה 

מאד עד כדי התפשטות נפשם:
נודע היה הצדיק הקדוש רבי משה 
לייב מסאסוב זי”ע בגמילות חסדיו 
אך  הבריות,  עם  צדקתו  ומעשי 
דבקותו  שם  על  התפרסם  בפרט 
שבויים,  פדיון  במצות  העצומה 
מכתת  ולשמה  נפשו,  מסר  עליה 

היה את רגליו כל הימים.
רבי  שהלך  פעמים  מאותן  באחת 
המצוה,  את  לקים  לייב  משה 
יהודי שהושלך לבור  ולפדות חוכר 
על ידי אדון האחוזה, חש ברעב חזק 
דבר  בא  לא  רב  זמן  שמזה  לאחר 

מאכל אל פיו.
לייב  משה  רבי  שעמד  כדי  תוך 
לפניו  הביאו  הפריץ,  עם  והתמקח 
וכמעט  ביותר,  ויקר  ערב  מאכל 
בולמוס  לייב  משה  רבי  את  שאחז 

מן הריח שעלה מהמאכל.
מאוחר יותר, כשסיפר רבי משה לייב 
רבי  הקדוש  הרב  לתלמידו  כך  על 
אמר:  זי”ע,  מזידיטשוב  הירש  צבי 
שמאמירת  נזכרתי,  רגע  “באותו 
לי  יש  קודש  בשבת  חי’  כל  ‘נשמת 

יותר תענוג, ובכך נתישבה דעתי...”
השבתות  שבאחת  מסופר  כן  כמו 
צבי  רבי  הקדוש  הרב  שבת  בהם 
‘בני  בעל  זי”ע  מדינוב  אלימלך 
הקדוש  הרב  של  בצילו  יששכר’ 
הרבי  כבדו  זי”ע,  מזידיטשוב 
התבה  לפני  לגשת  מזידיטשוב 

בתפילת שחרית.
בהגיעו ל’נשמת’ החל ה’בני יששכר’ 
ולהתרגש מאד בתפילתו,  להתלהב 
עד ששכח כי עליו לעזוב את התיבה 
לאחר ‘נשמת’, ובכל אותו זמן עמד 
גרע  ולא  לצידו  מזידיטשוב  הרבי 

ממנו עין בהתפעלות.
הרבי  התבטא  התפילה  לאחר 

מזידיטשוב: 
אמר  אלימלך  צבי  רבי  “כאשר 
תפילת ׳נשמת׳ ראינו שהפמליה של 

מעלה אומרת תפילה זו יחד עמו!” 



השירה הראשונה
ממצרים נגאלו ישראל ונפדו מבית עבדים 
נשרים  כנפי  על  רמה.  ביד  משם  ויצאו 
נישאו, וענן ה’ חפף עליהם יומם, ובלילה 
עמוד האש האיר להם. אלא שעדיין לא 
נתן  כן  על  במצרים,  ה’  נקמת  הושלמה 
בני  אחרי  לרדוף  ועבדיו  פרעה  בלב  ה’ 

ישראל מיד אחר צאתם ממצרים.
יתברך  בו  להילחם  יוכלו  כי  היו  סבורים 
כי  לפועל,  יצא  לא  זממם  אך  חלילה, 
וחיציהם שבו אליהם  חרבם באה בליבם 
בני  לפני  הים  נקרע  ולבסוף  להכותם. 
על  במים.  נשטפו  וחילו  ופרעה  ישראל, 
ונתנו  לא-ל,  ורוממו  ישראל  שיבחו  זאת 
ושוררו  ועמדו  ותשבחות,  שירות  זמירות 
את הראשונה שבשירות – היא שירת הים.
פרשת  את  בתורה  קוראים  שבה  השבת 
בשלח נקראת ‘שבת שירה’, על שם שירת 

הים הכתובה באותה פרשה.
לעסוק  הוא  עצמו  בפני  ענין  זו,  שירה 
רבות  הצדיקים  כך  על  שכתבו  וכפי  בו, 

גדולות ונצורות.
אולם מלבד ענין השירה, מצאנו בפרשה 
עצמו  על  החוזר  אחד  מופלא  ענין  זו 
ובו נעסוק  – ענין התפילה,  כמה פעמים 

במאמרנו זה. 
ישראל  בני  היו  פעמיים  ולא  פעם  לא 
היה  לא  מהותה  שכל  בצרה,  נתונים 
אביהם  אל  ליבם  את  לקרב  בשביל  אלא 

שבשמים.
כך היה בתחילת הפרשה ‘ופרעה הקריב... 
י(,  יד  )שמות  ה’’  אל  ישראל  בני  ויצעקו 
וכפי שדרשו חכמינו ז”ל )פסיקתא זוטרתא( 
כי  ואמרו  הקריב’,  ‘ופרעה  המילים  את 
לאביהם  ישראל  את  וקירב  הקריב  הוא 

שבשמים.
עמלק,  במלחמת  הפרשה  בסוף  וכן 
רבינו  ומשה  ה’  אל  ישראל  התפללו  אז 
אשר  הצרות  שתי  בין  ובתווך,  בראשם. 
נשאו  הם  עליהן  ואשר  ישראל  על  באו 

תפילה, מופיעה השירה – שירת הים. 
הרי לנו שתי הגדרות בפנייה אל הבורא 

יתברך: תפילה ושירה.
הנלמדות  חשובות  הלכות  ישנן  ואמנם, 
מפרשה זו, אך אנו נעסוק בבירור החילוק 
מתוך  לתפילה  צרה,  בעת  תפילה  בין 
ההבדל  את  להבין  יש  ובפרט  רוממות. 
התייחדה  במה  ותפילה,  שירה  שבין 

השירה ובמה מיוחדת היא מכל תפילה.
ואל יהי הדבר קל בעינינו, כי לא כל בריה 

זוכה לומר שירה.
ולשורר שירה  היא לעמוד  מיוחדת  זכות 
עליונה  שמחה  הוא.  ברוך  הבורא  לפני 
שאמרו  עד  שירה,  לידי  המביאה  היא 
שברא  מיום  כי  ד(  כג  )שמו”ר  ז”ל  חכמינו 
הקדוש ברוך הוא את העולם ועד שעמדו 
שאמר  אדם  מצאנו  לא  הים,  על  ישראל 

שירה לקדוש ברוך הוא, אלא ישראל. 
לקדמונים  שנעשו  ונפלאות  נסים  וכמה 
אמרו  לא  זאת  ובכל  הקדושים,  ולאבות 
אמרו  לא  אכן  מדוע  להבין,  ויש  שירה. 
הרשות  להם  ניתנה  שלא  משום  שירה? 

לכך.
כי על מנת לשבח לפאר ולרומם לפני ה’ 
רשות  צריך   – שירה  של  הנעלה  באופן 

מיוחדת.
מהמעשה  נלמדת  לדבר  הסיבות  אחת 
באדם  לג:(,  )ברכות  ז”ל  חכמינו  שהביאו 
בבית  להתפלל  התיבה  לפני  שירד  אחד 
הכנסת של רבי חנינא, וכאשר החל לברך 
התפילה,  בחזרת  הראשונה  הברכה  את 

הקדוש  על  רבים  שבחים  משלו  הוסיף 
והנורא  הגיבור  הגדול  ‘הא-ל  הוא:  ברוך 
והאמיץ  החזק  והיראוי  והעזוז  והאדיר 

והוודאי והנכבד’. 
את  שסיים  עד  חנינא  רבי  לו  המתין 
באמירת  “האם  בו:  גער  ואחר,  תפילתו, 
לומר  סיימת  כי  אתה  סבור  אלו  שבחים 
הוא?!  ברוך  הקדוש  של  שבחיו  כל  את 
הלא בריבוי השבחים מראה אתה כאילו 
באמת  והרי  עוד שבחים,  אין  אלו  מלבד 
של  בשבחו  כלל  והבנה  השגה  לנו  אין 

הבורא יתברך.
שהיו  ודם  בשר  למלך  דומה  זה  הרי 
עבדיו  והיו  זהב,  דינרי  אלפים  אלף  לו 
 – לו  משבחים אותו בכמה פרוטות שיש 

הלא זהו גנאי לו ולא שבח!”
של  ומעלתה  גודלה  את  מעט  נבין  בכך 
מיוחדת.  רשות  נדרשת  השירה, שלשמה 
אך מיום שזכינו לאומרה פעם אחת על ים 
סוף, זוכים אנו לשוב ולשורר אותה בכל 

יום בתפילה, בסיום פסוקי דזמרה.

צעק לבם אל ה’
גדולה:  בצרה  ישראל  היו  השירה  לפני 
ופרעה  המדבר  עליהם  סגרו  מאחור, 
ללא  בתווך,  והם  הים,  מלפנים  וחילו, 

יכולת להיחלץ מן המצוקה.
עד  הבורא  אל  ישראל  בני  צעקו  או-אז 
כאשר  המופלא,  הנס  להם  ונעשה  שזכו 
גזר הקדוש ברוך הוא את ים סוף לגזרים 
ברוב חסדיו. באותו מעמד נורא הוד זכו 
בו  ונורא,  עצום  שכינה  לגילוי  ישראל 
מראות  הים  על  פשוטה  שפחה  ראתה 
אלקים שלא ראו אפילו הנביאים )מכילתא 
דרבי ישמעאל בשלח – מסכתא דשירה פרשה ג(.

ישראל  הגיעו  מכן,  לאחר  מועט  זמן 
מים  מצאו  ולא  מרה  שנקרא  למקום 
מתוך  הבורא  אל  צעקו  ושוב  לשתות. 
והמתיק  נס  בדרך  שהושיעם  עד  צרתם, 
להם את המים המרים, וכאשר רעבו בני 
ירד  ומחיה,  מזון  וביקשו  ללחם  ישראל 
להם המן. ובסוף פרשת בשלח מסופר כי 

בא עמלק הרשע למלחמה כנגדם.
מלחמה זו היא הקשה שבכל המלחמות, 
והיא תימשך לאורך כל הדורות ולא תבוא 
לימות המשיח, שבהם  לכלל הכרעה עד 
יהא התיקון הרוחני השלם. וכפי שכתוב 
בפסוק בסוף פרשת בשלח )שמות יז טז( ‘כי 
יד על כס י-ה מלחמה לה’ בעמלק מדור 

דור’.
עד  דורות,  לדורי  תהיה  שהמלחמה  הרי 
כתר  הכל  לו  ויתנו  ה’  כסא  יושלם  אשר 
היתה  אשר  זו,  במלחמה  וגם  מלוכה. 
ישראל  בה  שעמדו  הראשונה  המלחמה 
 – עולם  לחירות  ממצרים  שיצאו  מיום 

עמדו ישראל בתפילה וזעקה.
מלחמה זו באה על ישראל, ‘על נסותם את 
ה’ לאמר היש ה’ בקרבנו אם אין’ )שמות 
יז ז(, אמונתם לא היתה שלמה ומוחלטת, 
ואפילו בעמדם על ים סוף נאמר )תהלים 
קו ז( ‘וימרו על ים בים סוף’, וכמו שאמרו 
ישראל  כי  קיח:(  )פסחים  ז”ל  חכמינו 
ואמרו  אמנה,  מקטני  היו  הדור  שבאותו 
אחד  מצד  עולים  שאנו  “כשם  לעצמם: 
של הים – כך המצרים עולים מצד אחר 
הקדוש  לו  שאמר  עד  ניצולים”.  הם  וגם 
ברוך הוא לשר של הים שיפלוט את גופות 

המצרים ליבשה ויראו ישראל שמתו.
אירע  רוחנית  נפילה  של  נוסף  מקרה 
רפו  שאז  עמלק,  מלחמת  קודם  הוא  גם 
ולכן  תורה,  מדברי  ישראל  של  ידיהם 
בא  כן  ועל  ‘רפידים’,  המקום  שם  נקרא 
עמלק להילחם כנגדם. ובזה פירש רבינו 

האור החיים הקדוש )שמות יז ט( את סיבת 
שליחתו של יהושע בן נון למלחמה, יען 
התורה  בעמל  ומיוחד  אחד  היה  הוא  כי 
ויגיעתה ולא יצא מתוך אוהלה של תורה 
– לכן עמד לו כוחו להתגבר במלחמה זו. 
 – בתפילה  ישראל  עמדו  כאן  גם  ושוב, 

תפילה מתוך צרה.
אמנם, מעלה מיוחדת יש לתפילה שכזאת 
הבאה מלב נשבר בעת צרה ומצוקה, אך 
מוטב היה להם לישראל ללכת בדרך ה’ 
זוכים לעמוד בתפילה  היו  ואז  בשלימות 
כל  כי  ורוממות.  הדעת  הרחבת  מתוך 
הרגישו  שלא  מחמת  עליהם  באה  הצרה 
כי ה’ בקרבם וביקשו לנסותו ואף התלוננו 

לפניו.

היצר – פקיד מושחת
טו  )שמות  בחיי  רבינו  מביא  זה  רעיון  על 
‘ספר  הקדמון  מהספר  נפלא  משל  כו( 
המשל  דברי  קסג-קסד(.  )אותיות  הבהיר’ 
אם  ‘ויאמר  הפסוק  ביאור  על  מיוסדים 
והישר  אלקיך  ה’  לקול  תשמע  שמוע 
ושמרת  למצותיו  והאזנת  תעשה  בעיניו 
כל חקיו כל המחלה אשר שמתי במצרים 
לא אשים עליך כי אני ה’ רפאך’, בו מצוה 
ולא  ה’  לקול  לשמוע  ישראל  את  הבורא 
לקול היצר הרע, להאזין למצוות ה’ ולא 
ה’  חוקי  היצר הרע, לשמור את  למצוות 
ולא את חוקי היצר הרע, ובזכות זה יסיר 

ה’ מהם כל מחלה, ‘כי אני ה’ רופאך’.
כל  על  פקידים  שמינה  למלך  משל 
למכור  ממונים  והיו  ונכסיו,  אוצרותיו 
ובתי החרושת  כל המפעלים  תוצרת  את 

שבבעלות המלך.
שלושה שרים היו: האחד, מופקד היה על 
מכירת מוצרי הטקסטיל, בגדים, שמיכות 
החקלאית,  התוצרת  על  השני  ובדים, 
על  והשלישי  והמשקאות,  המאכלים 

חומרי הבנייה.
הראשונים  הממונים  שני  בעוד  והנה, 
נאים  רווחים  והכניסו  ביותר,  הצליחו 
הפקיד  של  ידיו  היו  המלך,  לאוצרות 
מחוסרות  הבניה  חומרי  על  הממונה 

עבודה.
המבנים והבתים באותה ארץ בנויים היו 
בנייה  לחומרי  נזקקו  לא  ואנשים  היטב, 

רבים.
קבוצת  שלח  פקיד?  אותו  עשה  מה 
ופקד  המדינה,  ברחבי  לסייר  בריונים 

עליהם להחריב כל בית רעוע שיראו.
ורעועים?  חלשים  בתים  דווקא  מדוע 
רבה.  בקלות  להרוס  ניתן  שאותם  משום 
הבנויים  לבתים  גם  להיטפל  ינסו  אילו 

היטב, יארך הדבר זמן רב מדי.
את  מכריח  מושחת  פקיד  אותו  היה  כך 
על  בנייה,  חומרי  אצלו  לקנות  הבריות 
מנת שיוכל להציג את הישגיו בפני המלך.

הנביא  מאמר  נדרש  זה  משל  באמצעות 
ירמיהו )א יד( ‘מצפון תפתח הרעה על כל 
יושבי הארץ’, כידוע שה’צפוני’ הוא היצר 
כ,  ב  )יואל  האדם  של  בליבו  הצפון  הרע 
סוכה נב.(, ומהצפון הזה נפתחת הרעה על 

יושבי הארץ.
מושחת  פקיד  כאותו  כמוהו  הרע,  היצר 
לסחורת  פונה  אינו  שאיש  המלך  של 
הוא  כך  ומפני  מוכר,  הוא  אותה  המלך 
מנת  על  אדם,  בני  של  חייהם  מחריב 

שיעלו על לבם להתפלל לבורא.
בוראו,  מעבודת  יותר  רחוק  שיהודי  ככל 
כך יקל על השטן לגרום לו לצרות, כיון 
הוא  פונה  כן  ועל  לו,  מעטות  שזכויות 
אל ה’חלשים’ שבישראל – אלו הרחוקים 
את  להרוס  התורה,  מצוות  משמירת 

חייהם.
ומובן שאם היו ישראל עובדים את הבורא 
לא  מלכתחילה,  לפניו  ומתפללים  כראוי, 
אותם  להכריח  מתאמץ  הרע  היצר  היה 

לקנות את סחורתו.
‘סחורת’ הבורא יתברך עומדת  כי כאשר 
ככלי אין חפץ בו רחמנא ליצלן, בא היצר 
ומחריב את עולמו של האדם ומביא עליו 
הצרה  שמתוך  כדי  ליצלן,  רחמנא  צרות 

יעמדו הבריות בתפילה.
ה’  למצוות  מאזינים  ישראל  היו  אם  וכך 
ושומרים כל חוקיו, לא היו באים עליהם 
ורק  רופאם,  ה’  היה  כי  מחלות,  אותן 
בעבודת  הצורך  די  עוסקים  אין  כאשר 
ה’, מתחילים לחוש בחורבן האיברים. כי 
כבתי  ואיבריו  קטנה,  לעיר  נמשל  האדם 
ה’,  בעבודת  עוסק  שאיננו  ובעת  העיר, 
כדי  באיבריו  ומכאוב  חולי  הוא  מרגיש 

שיתקרב לעבודת ה’.
התפילה  של  וחשיבותה  שמדרגתה  הרי 
הבאה מתוך עבודת ה’ והכרה ברוממותו, 

גדולה מתפילה הבאה מתוך צרה.
הקדושים  אבותינו  של  דרגתם  היתה  וזו 
את שלוש  ויעקב, שתיקנו  יצחק  אברהם 
התפילות, כתפילה מתוך קרבה ודביקות, 
תפילת  היא  זו  צרה.  בשעת  כזעקה  ולא 
הרצויה,  התפילה  היא  אשר  הרוממות, 
ועליה נאמר כי ‘תפילות – אבות תיקנום’ 
)ברכות כו:(. את דרגה התפילה הזאת תיקנו 

האבות הקדושים.
אנו  נוכחים  בשלח  בפרשת  כאמור,  אך 
לראות כי באה על ישראל צרה אחר צרה, 
כדי לעוררם לתפילה, ואז היו הם בדרגה 
בתחילת  כך  צרה.  מתוך  תפילה  של 
הפרשה עמדו ישראל מול צרה אשר באה 
ברוך  הקדוש  כאשר  השמים,  מן  עליהם 
הוא הכביד את לב פרעה לרדוף אחריהם. 
מלחמתו  עליהם  באה  הפרשה  ובסוף 
הקשה של עמלק. כל זאת בא עליהם כי 
התעוררו בליבם ספיקות באמונה אם יש 
ה’ בקרבם, וכן רפו ידיהם ונחלשו בקיום 

דברי התורה.

הנותן לך כח לעשות חיל
ישראל,  מלחמות  שכל  כן,  אם  נמצא 
שבסוף  בעמלק  ישראל  מלחמת  ובפרט 
– כולן מלחמות שמימיות,  פרשת בשלח 
ועיקר המלחמה בהן היתה אל מול שרי 

אומות העולם בשמים ממעל.
נזכיר, כי גם למלחמות דוד המלך ושאר 
המלכים קדמו להן פעולות רוחניות, ואחת 
במדרש  לדוגמא  כך  השירה.  היא  מהן 
ז”ל  חכמינו  תיארו  טו(  ד  ל  )פתיחתא  איכה 
ארבעה מלכים ממלכי בית דוד, שהתפללו 
מאויביהם  שיצילם  יתברך  הבורא  לפני 
ויסייע להם במלחמתם כנגדם, אלא שכל 
ולכל אחד מהם  אחד ביקש באופן אחר, 

נענה ה’ יתברך כפי בקשתו.
ארבעת המלכים הם: דוד, אסא, יהושפט, 
חזקיהו: דוד המלך ביקש בתפילתו )תהלים 
אשוב  ולא  ואשיגם  אויבי  ‘ארדוף  לח(  יח 

תפילה
פנינים ומרגליות בעניני
עבודה שבלב זו תפילה

המשך בעמוד ד’



לשמיעת השיעורים - קול הלשון:
03-6171077

המשך מעמוד ג’ תפילה
הוא  ברוך  הקדוש  לו  והשיב  כלותם’,  עד 
שיעשה כפי בקשתו, וזה האמור )שמואל א’ ל 
יז( ‘ויכם דוד מהנשף ועד הערב למחרתם’. 
את  לוי  בן  יהושע  רבי  דרש  זה  במקרא 
אחד,  ויום  לילות  כשני  ‘למחרתם’  המילה 
שהיה הקדוש ברוך הוא מאיר לדוד המלך 
באותם לילות שרדף אחרי אויביו בברקים, 
‘כי אתה תאיר  יח כט(  )תהלים  וזהו שנאמר 

נרי’. 
כעבור חמישה דורות עמד נכד-נכדו אסא 
אני  הוא:  ברוך  לקדוש  ואמר  יהודה,  מלך 
מבקש  אלא  אויבי,  את  להרוג  כח  בי  אין 
המלאכה  את  תשלים  ואתה  שארדפם  אני 
ותהרגם. נענה לו הקדוש ברוך הוא ומילא 
בקשתו, שנאמר )דברי הימים ב’ יד יב( ‘וירדפם 
ויפל  לגרר  עד  עמו  אשר  והעם  אסא 
מכושים לאין להם מחיה כי נשברו לפני ה’ 
ולפני מחנהו’. מדוע לא נאמר כי הם נשברו 
‘לפני אסא’ אלא ‘לפני ה’ ולפני מחנהו’? כי 

הבורא יתברך שברם והרגם.
עמד אחריו בנו יהושפט ואמר: אני אין בי 
אומר  אני  אלא  לרדוף,  ולא  להרוג  לא  כח 
שירה ואתה עושה עבורי את השאר, ונענה 
‘ובעת  לו הבורא יתברך, שנאמר )שם כ כב( 
החלו ברנה ותהלה נתן ה’ מארבים על בני 
עמון מואב והר שעיר הבאים ליהודה וינגפו’. 
הרי שעל ידי הרינה והתהילה השלים ה’ את 

המלאכה ואויבי ישראל ניגפו לפניהם.
חזקיהו  עמד  מכן,  לאחר  דורות  תשעה 
אני  הוא:  ברוך  הקדוש  לפני  ואמר  המלך 
אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף ולא לומר 
שירה, אלא אני ישן על מטתי ואתה עושה. 
עושה,  אני  הוא:  ברוך  הקדוש  לו  אמר 
שנאמר )מלכים ב’ יט לה( ‘ויהי בלילה ההוא 

ויצא מלאך ה’ ויך במחנה אשור’.
במבט פשוט, נראה כי חזקיהו המלך היה 
לפניו,  שמלכו  המלכים  מכל  יותר  גדול 
לעשות  זקוק  היה  לא  שהוא  כך  כדי  עד 
לא  ושירה  תפילה  ואפילו  בעצמו,  מאומה 
אמר, אלא היה ישן על מיטתו ורואה ניסים 

גלויים מאת ה’ יתברך. 
שכאשר  משום  בכך,  יש  יתירה  מעלה 
להכנס  עלולה  בפעולה,  משתתף  אדם 
את  פעל  אשר  הוא  כי  מחשבה,  בלבו 
התוצאה בכחו, והיו ישראל עלולים להכשל 

במחשבת ‘כחי ועוצם ידי’.
ואכן אמרו חכמינו ז”ל )סנהדרין צד.( שביקש 
הקדוש ברוך הוא לעשות את חזקיהו משיח, 
ולכאורה נראה כי הוא בא אל התכלית ואל 

השלימות.
יתכן  לא  כי  המפרשים  אמרו  כבר  אולם 
לומר על דוד המלך – רגל רביעי במרכבה 
מכל  הפחותה  היא  שדרגתו  העליונה, 
לרדוף  שהוצרך  עד  המלכים,  ארבעת 
ולא  נשק,  בכלי  ולהרוג  בעצמו  ולהשמיד 
יכול היה לישון על מיטתו ויעשה ה’ חפצו. 
אין מסתבר כלל כי אמונתו היתה פחותה 
חלילה מהמלכים אשר אחריו, ועל כן היה 
מאמין  ולא  בהם  ונלחם  אויביו  את  רודף 

ובוטח בה’ יתברך שיילחם עבורו.
שכתבו  כפי   – להיפך  הוא  הביאור  אלא 
העובדה  דווקא  כי   – הקדושים  בספרים 
גודל  על  מעידה  למלחמה  יוצא  שהיה 
נשגבה  וכה  בו.  חדורה  שהיתה  האמונה 
היתה אמונתו, עד אשר אפילו בשעה שהיה 
יוצא בעצמו למלחמה ורואה ניצחונות על 
ידי כוחו כביכול, לא עלתה על דעתו כלל 
לומר כי בכוחו עשה וניצח, וברור היה לו 
עשתה  ה’  יד  כי  אליו  הנלווים  העם  ולכל 
זאת, כי ה’ הוא איש מלחמות וא-ל נקמות.

כח  שנחלש  המלך,  חזקיהו  בימי  אולם 

יצאו  אם  כי  חזקיהו  חשש  ביותר,  האמונה 
ישראל למלחמה בעצמם ויגברו על אויביהם 
המחשבה  בליבם  להיכנס  עלולה  בכוחם, 
הם  ועלולים  כוחם  ידי  על  זה  היה  כביכול 
כח  לך  הנותן  הוא  אלקיך  ה’  כי  לשכוח 
שיוכו  חזקיהו  ביקש  כן  על  חיל.  לעשות 
חיילי אשור בעוד הוא ישן על מיטתו, ואפילו 
שאפילו  העם  שיבינו  כדי  אמר,  לא  שירה 
התפילה והשירה אינן פועלות ללא רצון ה’.

אותם  מבין  המאוחר  המלך  הינו  חזקיהו 
נחלשה  בדורו  והאמונה  מלכים,  ארבעה 

יותר מן הדורות הקודמים.
וכך פחתה האמונה והלכה במקביל לירידת 
היה  יכול  המלך,  דוד  בזמן  אם  הדורות. 
לצאת למלחמה ולפעול בגבורתו בלא חשש 
שיהרהרו שזרועו היא שהושיעה להם, בימי 
אסא היתה אמונתם פחותה, אך ברדיפתו 
אחרי אויביו עדיין לא היו ישראל נכשלים 
בימי  הבא  ובדור  הזרוע,  בכח  בביטחון 
יהושפט, כבר עלה החשש כי רדיפה אחר 
האויבים תגרום להיחלשות האמונה, וביקש 

לומר שירה בלבד.
אם  שאף  חשש  המלך,  חזקיהו  בימי  אכן, 
יאמר שירה בלבד, עלולים ישראל לחשוב 
בכחם  פלאות  לחולל  הצדיקים  שיכולים 
שהישועה  ביקש  כן  ועל  בלבד,  הרוחני 

תיעשה בשעה שהוא ישן על מיטתו.
מכך נלמד, כי אמירת שירה אינה דבר הנתון 
ישראל,  מלכי  ביד  ואפילו  אדם,  כל  ביד 
לאומרה.  כדי  מיוחדת  לזכות  וזקוקים 
עצמיות,  ממחשבת  רוחנית  סכנה  ובשעת 
מחשבה של כוחי ועוצם ידי המחלישה את 

האמונה בה’ – אין אומרים אפילו שירה.
שהוזכרו  ד(  כג  )שמו”ר  המדרש  דברי  וכפי 
שברא  מיום  כי  אמרו  שם  לעיל,  בקצרה 
הקדוש ברוך הוא את העולם ועד שעמדו 
ישראל על שפת הים לא מצאנו אדם שאמר 

שירה לקדוש ברוך הוא אלא ישראל.
ולא  הראשון,  אדם  את  ה’  ברא  כאשר  לא 
כאשר הציל את אברהם מכבשן האש ומן 
המלכים, אף לא כאשר הציל את יצחק מן 
על  לשחטו  אביו  שעמד  בשעה  המאכלת 
המזבח, ולא כאשר ניצל יעקב מעשו הרשע 

ומשרו או מאנשי שכם.
להם  ונקרע  לים  ישראל  שבאו  בשעה  רק 
הוא,  ברוך  הקדוש  לפני  שירה  אמרו  מיד 
שנאמר ‘אז ישיר משה ובני ישראל’. ועליהם 
בחכמה  פתחה  ‘פיה  כו(  לא  )משלי  נאמר 

ותורת חסד על לשונה’. 
כי אין הרשות נתונה לכל אדם לומר שירה, 
ורק לאחר שפתחו אבותינו פיהם ושוררו לה’ 
בים סוף – יכולים גם אנו לאומרה אחריהם. 
וכפי שמתפללים אנו את התפילות שתיקנו 
כי  עליהן.  מוסיפים  אנו  ואין  האבות,  לנו 
אלא  ולשבח  להלל  ורשאים  זכאים  איננו 

בנוסח שתיקנו הצדיקים הקדמונים.

תפילת האבות הקדושים
להבין  יש  כאן,  שהתבארו  היסודות  מתוך 
באופן נפלא פרשה אחת בתורה שלפשוטי 

עם כמותנו, נראית מוקשה לכאורה.
בשעה שבא משה רבינו לפני פרעה הרשע 
בפעם הראשונה וביקשו לשלח את ישראל, 
הכביד פרעה עולו על ישראל, ואפילו תבן 
זאת  ועם  הפרך,  לעבודת  להם  ניתן  לא 
הקבוע  הלבנים  מספר  את  להביא  נצטוו 

כפי שהיה כאשר ניתן להם התבן.
פנה משה רבינו ואמר לפניו יתברך דברים 
קשים מאוד )שמות ה כב-כג(: ‘וישב משה אל 
ה’ ויאמר ה’ למה הרעותה לעם הזה למה 
לדבר  פרעה  אל  באתי  ומאז  שלחתני:  זה 

בשמך הרע לעם הזה והצל לא הצלת את 
עמך’.

רוע  על  והתלונן  רבינו  משה  בא  כי  נראה 
מצבם של ישראל. והדברים קשים להבנה. 
מקרים שבהם מסר  בתורה  מצאנו  כי  ואם 
משה עצמו בעבור ישראל, כמו אחר חטא 
אם  ‘ועתה  לב(  לב  )שם  אמר  כאשר  העגל 
מספרך  נא  מחני  אין  ואם  חטאתם  תשא 
אשר כתבת’, הרי ששם מסר נפשו והעדיף 
להימחק מספר התורה אם לא יכופר חטא 
העגל לעם ישראל, ואילו כאן נראה בפשטות 

שדיבר דיבורים קשים כלפי מעלה.
הוכיחו  אלו  דברים  שעל  נראה  ולכאורה 
הקדוש ברוך הוא תיכף ומיד, כמו שנאמר 
בראש פרשת וארא הבאה לאחר אותו דיבור 
ויאמר  ‘וידבר אלקים אל משה  ב-ג(:  ו  )שם 
אליו אני ה’: וארא אל אברהם אל יצחק ואל 
יעקב בא-ל ש-די ושמי ה’ לא נודעתי להם’. 
דיבר  שה’  שם  הקדוש  רש”י  שפירש  וכפי 
איתו באופן של משפט כיון שדיבר קשות 

ואמר ‘למה הרעותה לעם הזה’. 
והוסיף הקדוש ברוך הוא לומר לו כי באמת 
‘אני ה’’ הנאמן לשלם שכר טוב למתהלכים 
כי אם  לחינם שלחו אל פרעה,  ולא  לפני, 
כדי לקיים דבריו שדיבר לאבות הראשונים, 
כי גר יהיה זרעם בארץ לא להם, ואחרי כן 
יצאו ברכוש גדול. כי על ידי עבודת הפרך 
שהשיתו עליהם המצרים – קיבלו הללו את 
ישראל  בני  יצאו  כן  ואחרי  המכות  עשר 
ברכוש גדול. ועוד אמר ה’, כי לאבות הוא 
לא התגלה בשם ה’, שהוא שם המלמד על 
קבלת השכר, שהרי הבטיח להם הבטחות 
והם לא ראו בעיניהם את קיומן, ובכל זאת 

האמינו בו ולא שאלו מאומה.
לפי פירוש זה, נהג משה רבינו שלא כראוי 
והקדוש ברוך הוא גער בו על כך. אך ודאי 
הדברים  את  לפרש  אופן  בשום  אפשר  אי 
כפשוטם, ולומר כי בא משה בדברי תלונה 
לפני ה’ חלילה. אלא עומק רב יש בדברים, 

וכפי שיתבאר.
שהוכבד  מיום  ישראל  בני  היו  רגילים 
להתפלל  במצרים  השעבוד  עול  עליהם 
מתוך צרתם אל ה’, כמו שנאמר )שמות ב כג( 
‘ויאנחו בני ישראל מן העבודה ויזעקו ותעל 
שועתם אל האלהים מן העבודה’. כי בימים 
שוחט  והיה  מצרים  מלך  הצטרע  ההם 
לרפואתו  בדמם  ורוחץ  ישראל  תינוקות 
)רש”י שם(, על כן עמדו ושיוועו ונאנחו אל 

ה’ וצעקו אליו שיגאלם.
באותו הזמן עמד משה לפני ה’ ושאל ‘למה 
הרעות לעם הזה?’ כי אם משום שמתאוה 
ישראל  של  לתפילתם  הוא  ברוך  הקדוש 
ה’  אל  זעקו  כבר  הרי  צרה,  מתוך  הבאה 
בהכבדת  עוד  יש  צורך  ומה  צרתם,  בעת 

עול היסורים עליהם?
עתה ניתן להבין את תשובת ה’ על טענה 
זו, באומרו ‘וארא אל האבות – ושמי ה’ לא 
נודעתי להם’. כי במבט פשוט יש להקשות 
מה פשר הדברים, האם הכוונה כאן כי לא 
הוי”ה הקדוש? הלא  ידעו האבות את שם 

ודאי כל שמותיו יתברך נודעו להם!
האבות  על  גם  כי  היא  בזה  הכוונה  אלא, 
כדוגמת  ויסורים,  צרות  עברו  הקדושים 
בעשרה  ועמד  נתנסה  אשר  אבינו  אברהם 
עליהם  התגלה  לא  זאת  כל  ועם  נסיונות. 
הקדוש ברוך הוא במידת הרחמים היוצאת 
תפילת  מאיתם  ביקש  ולא  הוי”ה,  משם 

רחמים הבאה מתוך צרה. 
כי למרות כל מה שעבר עליהם, לא עמדו 
הקושי  את  לבטל  כדי  בתפילה  האבות 
שמים  לשם  תפילתם  כל  אלא  מעליהם, 

ה’  בגדולת  והכרה  רוממות  מתוך  היתה, 
יתברך, ועל צרתם לא ביקשו כלל.

הבהיר’  ‘ספר  בדברי  התבאר  שהלא 
שתכלית הצרות והיסורים הבאים על האדם 
היא כהחרבת הבתים בידי עבדיו של הפקיד 
הממונה על שיווק חמרי הבנייה של המלך, 

על מנת שיזדקקו בני אדם לקנותם. 
בטובה  שרוי  הוא  כאשר  האדם,  גם  וכך 
וחייו מתנהלים על מי מנוחות, עלול הוא 
עמל  ואינו  כראוי,  בוראו  את  לזכור  שלא 

בכל כוחו בעבודת התפילה.
ואין  יסורים  עליו  באים  כאשר  אולם 
ההצלחה מאירה לו פנים במעשיו, אז נזכר 
חיל,  לעשות  כח  לו  הנותן  הוא  מי  הוא 
ומתוך הצרה הוא פורץ בזעקה ובוכה לפני 
קרבת  כי  מרגיש  הוא  אז  רק  בתפילה.  ה’ 
אלקים טובה לו, ומתקיים בו מקרא שכתוב 
לכל  קוראיו  לכל  ה’  ‘קרוב  יח(  )תהלים קמה 

אשר יקראוהו באמת’.
אחר  באופן  חיו  הקדושים  האבות  אולם 

ונעלה.
להתפלל  להם  היו  מספור  רבות  סיבות 
מתוך צרה ובקשת רחמים בשוועה וזעקה, 
הרחמים  מידת   – הוי”ה’  ‘שמי  באמת  אך 
נודעתי להם’. הם מעולם לא עמדו  ‘לא   –
כל  אלא  צרתם,  שתתבטל  רחמים  לבקש 

תפילתם היתה תפילת רוממות.

מה תצעק אלי?!
יסוד זה, על התפלה המעולה הבאה מתוך 
מתוך  הבאה  התפלה  לעומת  רוממות 
הצרה, יבאר לנו את מהלך הענינים בשעות 
ישראל,  עמדו  כאשר  הים,  קריעת  שלפני 
וצעקו  מאחוריהם,  ומצרים  מלפניהם  הים 
אל ה’, אמר הקדוש ברוך הוא למשה ‘מה 

תצעק אלי?!’ )שמות יד טו(.
הקדוש,  החיים  האור  רבינו  תמה  וכבר 
לא  אם  יצעק  למי  וכי  הדברים,  פשר  מה 
לאלקיו? ובפרט בעת צרה! וכי יש מציאות 

בעולם שבה אין היהודי צריך לתפילה?
קול  את  להשתיק  הדרך?  היא  כך  וכי 

התפילה, חלילה?
ולפי האמור, יתיישבו הדברים באופן נפלא.

כי ביקש משה רבינו שיזכו ישראל לתפלתם 
של האבות, תפילה הבאה מתוך התרוממות, 

ולא כתפלה ובקשה על הצרות.
ועל כן, כאשר עמדו על ים סוף וצעקו אל 
נואשת, אמר הבורא  הבורא מתוך מצוקה 
אלי’,  תצעק  ‘מה  רבינו  למשה  יתברך 
ואזי  גדולה,  לגאולה  תזכו  תיכף  כלומר, 

תתפללו בשירה ולא בצעקה.
עצום  לחיבור  לזכות  האדם  יכול  אכן,  כי 
כנאמר  התפילה,  בכח  נפלאה  ה’  ולקרבת 
)בראשית ל ח( ‘נפתולי אלקים נפתלתי’ – לשון 

התפילה  ידי  על  כי  חיבור,  ולשון  תפילה 
עמדו  עתה  אולם  לאלקיו,  מתחבר  האדם 
ישראל להשיג דרגה נפלאה ומרוממת אשר 
דרגה  מעולם;  אנוש  בן  עדיין  לה  זכה  לא 
מעולם  למעלה  מקומה  אשר  מופלאה, 
התפילה, ורותחת היא כחום היום ממש – 

היא השירה.
בשעה זו, לא היה צורך בבקשת התפילה, 
לידי  המביאה  הנפלאה  הדביקות  בעת  כי 
בעת  כלל.  בעולם  צרה  שום  אין  שירה, 

כזאת הכל מואר, הכל נהיר וברור.
ה’,  קרבת  מתוך  להתפלל  הזוכה  אשרי 
תפילה  אמנם  כי  צרה.  לעת  ממתין  ואינו 
ים  קריעת  אך  לאדם.  היא  נצרכת  לעולם 
ובה  התפילה,  בעבודת  דרך  חידשה  סוף 
ישראל.  מפי  קול השירה  לראשונה  נשמע 

זוהי תפילה בדרגה עליונה ונשגבה ביותר.


