
אמירת השירה בשמחה
למדרגה  ממדרגה  ממצרים,  ישראל  בני  יציאת  מהלך 
שלטונו  כח  את  יתברך  ה’  הראה  ומכה  מכה  בכל  היה. 
בכל כוחות הטבע, ולאחר שנודעה גבורתו בכל הארץ, 
סגולה.  לעם  לו  להיות  עבדים  מבית  בניו  את  הוציא 
ואחר פרשת בא שבה יצאו ישראל ממצרים, באים אנו 
ואז  ישראל,  בני  לפני  הים  נקרע  בה  בשלח,  לפרשת 

אמרו שירה בשמחה רבה. 
הים  שירת  את  לומר  התפילה  מסדרי  לנו  תיקנו  וכבר 
כפי  בשמחה,  לאומרה  היא  נפלאה  וסגולה  יום,  בכל 
ישראל  בארץ  התלויות  )מצוות  חרדים  ספר  בעל  שכתב 
יום לאומרה  בכל  הים שאומרים  "יכוון בשירת  ז(:  פרק 

ממצרים,  יצא  שעה  אותה  כאלו  רבה,  ובשמחה  בקול 
סוף,  ישראל מים  'ויסע משה את  שהרי אמרו במדרש 
שהסיעם מעונותיהם שנמחלו על ידי השירה שאמרו, 
שכל מי שנעשה לו נס ואומר שירה מוחלין לו על כל 

עונותיו'".
וכן כתב בספר סדר היום )כוונת ברוך שאמר ופסוקי דזמרה 
וציין  י"ז(.  ס"ק  נ"א  )סימן  ברורה  במשנה  ונפסק  וקדיש(, 

למקורו בדברי הזוהר הקדוש בפרשתנו )ח"ב דף נד:(.
זו,  בשבת  וכמה  כמה  אחת  על  יום,  בכל  הוא  כך  אם 
הקריאה  בה  אשר  שירה',  'שבת  כל  בפי  הנקראת 
מעוררת את הזמן, ודאי יש להתעורר לומר את השירה 
בשמחה רבה, כדי שנזכה כי אם נגזר על אי מי לילך מן 

הארץ הזאת, יהיו אלו הגויים ולא היהודים.

ברייתא דרבי ישמעאל ראה
נקדים תחילה מדרש פליאה המובא בכמה מן הספרים 
ובספר  בפרשתנו  ישועה  ועטרת  משה  ישמח  )ראה  הקדושים 
ג(  קיד  )תהלים  הפסוק  על  חז"ל  אמרו  שם  מרדכי(,  מאמר 

ישמעאל  דרבי  ברייתא  ראה,  "מה  ויַּנָֹס",  ראָהָ  "היַּםָ 
ראה".

דרבי  ברייתא  איזו  מפליאים,  הדברים  כי  יובן  ומאליו 
ישמעאל ראה הים עד שנס מפניה, האם ראה את אחת 
דבר  איזה  או  ישמעאל,  דרבי  המכילתא  מן  הברייתות 
רבי  ענין  ומה  ישמעאל,  רבי  שאמר  אגדה  או  הלכה 

ישמעאל לקריעת הים.

כלום הטביעו בני מבניך
מובאת  רמ"א(  )רמז  בפרשתנו  שמעוני  בילקוט  והנה, 

דרשת חז"ל מופלאה, אשר תוכן דבריה כך הוא:
בשעה שביקש הקדוש ברוך הוא להטביע את המצרים 
ואמר:  יתברך  לפניו  מצרים  של  שר  עמד  סוף,  בים 
"רבונו של עולם, צדיק וישר אתה ואין לפניך עוולה ולא 
משוא פנים ולא מקח שוחד, למה אתה רוצה להטביע 
וכי  כלומר,  מבניך".  בני  הטביעו  כלום  המצרים,  את 
ונתונים  בניו של שר מצרים  הטביעו המצרים - שהם 
תחת ממשלתו, את בני ישראל - אשר אין עליהם שליט 

ומושל, רק לה' לבדו המלוכה עליהם.
"אם  ואמר:  בטענתו  מעלה  של  מצרים  שר  המשיך 
משום שהשתעבדו המצרים בישראל בעבודת פרך, הרי 
כבר נטלו שכרם בביזת מצרים, כלי כסף וזהב ושמלות, 

אך מפני מה יתחייבו המצרים מיתה".

בית דין של מעלה
הפמליא  כל  את  הוא  ברוך  הקדוש  כינס  שעה  באותה 
של מעלה, וביקש מהם לדון כביכול בינו ובין השר של 

מצרים.
לצורך הדין, העמיד הקדוש ברוך הוא דברים על דיוקם, 

למן תחילת המעשה.
בתחילה שרר רעב במצרים, והעמיד ה’ להם את יוסף 
הצדיק אשר בחכמתו מילט אותם מן הרעב, והכל סרו 
למשמעתו. ולבסוף לקחו המצרים את בני ישראל עמו 
שעלתה  עד  קשה,  בעבודה  אותם  ושעבדו  יוסף  של 

צעקתם לפני ה’ יתברך.
אז שלח ה’ את משה ואהרן, ואמרו לפני פרעה “כה אמר 
באותה  א(.  ט  שם  א-ד;  ה  שמות  )ראה  העברים”  אלקי  ה’ 
ומערב,  מזרח  מלכי  כל  פרעה  לפני  יושבים  היו  שעה 
היו  הכל  כי  עולם,  של  כשליטו  הרגיש  בגאוותו  והוא 

צריכים למרי חיטיא במצרים לשבור בר ולחם. 
בגודל גאוותו החל פרעה מחרף כלפי מעלה ואמר: “מיִ 
ה’ )שמות ה ב(, הן כל מלכי הארץ שלחו לי מתנות, והוא 
מעולם לא שלח לי. הבה נבדוק בספרים ונראה אם יש 

מן האלילים אשר שמו כן”. בדק בספרים - ולא מצא.
וארץ,  שמים  בורא  הוא  ה’  “הן  ואהרן,  משה  לו  אמרו 
ומוריד  הרוח  משיב  אמו,  במעי  העובר  את  הצר  והוא 
ומחיה  ממית  אילנות,  ומצמיח  טללים  מפריח  הגשם, 

נפש כל חי אשר כולם בידו”.
אני  הרי  סחים,  אתם  מה  יודע  “איני  פרעה:  להם  אמר 
בראתי את עצמי ואת הנילוס, לי יאורי ואני עשיתיני” 
אל  פנה  הנאצה  לדברי  וכהמשך  ג(.  כט  יחזקאל  )ראה 

המלכים שישבו סביבו ושאלם: “האם שמעתם דבר מה 
על האלקים אשר הם מדברים עליו”. 

בן חכמים  זה  כי אלקים  “אכן שמענו  השיבו המלכים: 
הוא, בן מלכי קדם” )ראה ישעיהו יט יא(.

אך גם אחר כל זאת כפר פרעה ואמר )שם( “לא ידעתי 
את ה’”.

אם כן, מאחר וכפר פרעה בה’ יתברך, שילח בו ה’ עשר 
וגם אלו לא הועילו והמשיך פרעה לשעבד את  מכות, 
את  הוא  ברוך  הקדוש  לו  שהודיע  עד  מקום,  של  בניו 
כוחו וגבורתו והוכרח לשלחם בעל כרחו. והנה עכשיו 
לשעבוד  להחזירם  כדי  ישראל  בני  אחרי  הוא  רודף 

תחתיו, וכי אין זה מן המידה שיטבע בים.
אמרו פמליא של מעלה לפני הקדוש ברוך הוא: “הדין 

עמך, ועשה בו מה שליבך חפץ”.

במידת הרחמים
של  “רבונו  ואמר:  מצרים  של  שר  ענה  שעה  באותה 
עולם, יודע אני בעצמי כי המצרים חייבים בדינם, אולם 
בתחילה  הרחמים”.  במידת  אותם  תדון  כי  אני  מבקש 
משנסתתמו  עתה  אך  להם,  ראוי  העונש  אין  כי  טען 

טענותיו בדין החל לבקש רחמים.
באותה שעה לקח המלאך גבריאל לבנה של טיט ועמד 
הללו  עולם,  של  “רבונו  ואמר:  הוא  ברוך  הקדוש  לפני 

שעבדו את בניך בלבנים ובטיט, וכי ראויים הם למידת 
הרחמים”.

מיד חזר הקדוש ברוך הוא וישב על כסא דין, ונגזר דינם 
של המצרים לטבוע בים. ועל אותו הזמן נאמר )שמות יד 

לא( “ויַּרַאְ ישְִׂראָלֵ אתֶ היַּדָ הגַּדְֹלהָ”.

שקר בעולם האמת
ודברי המדרש מפליאים ביותר. 

שלא  לטעון  כך,  כל  פניו  המצרים  שר  העיז  הכיצד 
הטביעו המצרים את בני ישראל, וכל מה שעשו הוא רק 
לשעבדם, אשר את זה שילמו כבר ברכוש הגדול שנטלו 
מידת  את  וביקש  שהוסיף  אלא  בלבד  זו  ולא  מאיתם. 
וחוצפה  שקר  דברי  והלא  לעזרתו.  שתבוא  הרחמים 
המה, ומקרא מלא דיבר הכתוב )שמות א כב(, “ויַצְוַ פּרַעְֹה 
ְליִכהֻוּ”. והרי  לכְלָ עמַּוֹ לאֵמֹר כּלָ הבַּןֵ היַּלִּוֹד היַאְֹרהָ תּשַׁ

עולם האמת הוא, ואין לשקר מקום שם. 

לא  הוא  ברוך  הקדוש  גם  כי  היא,  כפולה  והתמיהה 
הוכיחו על פניו כי שקר ענה בטענתו, אלא אמר לו כי 
ומפני  בעיקר.  שכפר  שום  על  לעונש  פרעה  הוא  ראוי 
דובר,  הוא  שקר  כי  הוא  ברוך  הקדוש  לו  אמר  לא  מה 
ביאור,  ישראל  תינוקות  את  המצרים  הטביעו  ובוודאי 
תינוקות  בדם  עצמו  רוחץ  היה  באכזריותו  ופרעה 

ישראל אשר שחט בעצת הרופאים.

אמירת שירה באבוד רשעים
ובהקדם  עצומה.  קושיא  כאן  להוסיף  יש  כן,  על  יתר 
מקראקא,  העשיל  ר'  הרבי  מאת  נפלא  ביאור  נביא 

כמובא בספר חנוכת התורה בפרשתנו )אות ע"א(.

דכתיב  מאי  יוחנן,  רבי  "ואמר  י:(:  )מגילה  בגמרא  איתא 
בקשו   - הלילה'  כל  זה  אל  זה  קרב  'ולא  כ(  יד  )שמות 

הוא,  ברוך  הקדוש  אמר  שירה,  לומר  השרת  מלאכי 
מעשה ידי טבעו בים ואתם אומרים שירה".

ביקשו  כי  מבואר  הפסוק  מלשון  כי  להקשות,  ויש 
טביעת  ואילו  בלילה,  השירה  את  לומר  המלאכים 
רש"י  המצרים היתה רק באשמורת הבוקר כפי שכתב 
ידי טבעו', והרי לא טבעו  'מעשי  )פסוק כז(, אם כן מהו 

עדיין.

חפץ  הוא  ברוך  הקדוש  אין  מה  מפני  לתמוה,  יש  עוד 
באמירת שירה במפלתן של רשעים, והרי מפורש מצינו 
ובוודאי  רנִּהָ",  ָעיִם  רשְׁ "וּבאֲַבֹד  י(  יא  )משלי  בכתובים 
שמחה גדולה היא לפני ה' יתברך שנאבדו רשעים הללו 

מן העולם.

שירת המלאכים
אלא מבאר הרבי ר’ העשיל, על פי מה שאמרו בגמרא 
חילות סנחריב  אופן מיתתם של  כי  צה:(  )דף  בסנהדרין 
היה על ידי שגלה להם הקדוש ברוך הוא את אוזניהם 
את  לסבול  יכלו  ולא  הקודש,  חיות  שירת  את  ושמעו 

מתיקות השירה ומתו.

אם כן, גם בקריעת ים סוף ביקשו המלאכים לומר שירה 
שמיעת  ידי  שעל  כדי  וחילו,  פרעה  מפלת  קודם  עוד 
השירה ימותו כולם. על כך השיבם הקדוש ברוך הוא, 

בכוח האמונה

גיליון י"ח
בשלח תשפ"ו

בס"ד

א

עú התורה והמועדים

דברי תורה מאת 
רבי מנחם מנדל
פומרנץ שליט"א

)רעוא דרעוין
פרשת בשלח תשפ"ה

ביהמ"ד באר ישראל(



כי מעשי ידיו - היינו בני ישראל, טבעו על ידי המצרים 
במים, אם כן בהנהגת מידה כנגד מידה ראויים גם הם 
ראויים  ואינם  בים,  בטביעה  כזו,  קשה  במיתה  למות 

למות מתוך שמיעת שירת המלאכים.
המלאכים  ביקשו  אכן  כי  היטב,  הכל  מיושב  ומעתה 
בים,  המצרים  שטבעו  קודם  בלילה  כבר  שירה  לומר 
מניעת  ואין  ידי',  'מעשי  הנקראים  הם  שישראל  אלא 

שמחה באבוד רשעים כלל.
עד כאן דברי ה'חנוכת התורה'.

זה תגדל מדורת קושייתנו על דברי הילקוט,  אכן לפי 
היאך יתכן הדבר כי בא שרם של המצרים וטען כי לא 
השרת  למלאכי  אפילו  והרי  ישראל,  בני  את  הטביעו 
אמר הקדוש ברוך הוא כי הטעם שטבעו המצרים היה 

במידה כנגד מידה על שהטביעו את בני ישראל במים.

חסרון שירת חזקיהו
למפלת  השירה  ענין  בין  היחיד  הקשר  זה  אין  והנה, 

סנחריב בימי חזקיהו מלך יהודה.
כי הנה דבר פלא מצינו בגמרא שם בסוגיא זו )שם צד.(, 
כי ביקש הקדוש ברוך הוא לעשות את חזקיהו משיח, 
ומגוג  גוג  כמלחמת  סנחריב  מלחמת  את  ולהחשיב 
שקודם ביאת הגאולה. אמרה מידת הדין לפני הקדוש 
ותשבחות  שירות  שהרבה  המלך  דוד  “ומה  הוא:  ברוך 
כה  ניסים  לו  שנעשו  חזקיהו  משיח,  עשיתו  לא  לפניך 

גדולים ולא אמר שירה לפניך, תעשהו משיח”.
של  “רבונו  יתברך:  ה’  לפני  ואמרה  הארץ  פתחה  מיד 
עולם, אני אומר לך שירה במקומו של צדיק זה ותעשהו 

משיח”. ואכן כך עשתה.
אולם יצאה בת קול ואמרה כי זמן הגאולה סתום וחתום 

הוא אצלו יתברך.

זכות עצמו וזכות אחרים
והנה באמת יש להבין, מפני מה לא אמר חזקיהו שירה. 
)תורת משה פרשת  רבינו החתם סופר זיע"א  על כך כותב 

נצבים( דבר נפלא.

כי מי שניצול בזכות עצמו, ראוי לו לומר שירה לפני ה', 
אולם הניצול בזכות אבות - מה לו ולשירה.

כן  עשו  לא  הים,  על  שירה  שאמרו  ישראל  בני  ואכן 
יד לא -  )שמות  עד שזכו לזה בזכות עצמן, כמו שנאמר 
וּבנְיֵ  ֶה  ִיר מֹשׁ ישָׁ ֶה עבַדְּוֹ - אזָ  בּהַ' וּבמְֹשׁ טו א(: "ויַּאֲַמיִנוּ 

ישְִׂראָלֵ". ובכח האמונה יכלו לומר שירה.
לעומת זאת, על חזקיהו אמרו חז"ל )ברכות י:( שתלו לו 
בזכות דוד המלך, והודיעו הקדוש ברוך הוא שאינו זוכה 
שירה  לומר  ראוי  היה  לא  כן  אם  עצמו,  בזכות  להגנה 

בעצמו.
שירה  לומר  הארץ  ביקשה  כי  בגמרא  אמרו  זה  ועל 
במקום חזקיהו, 'הארץ' רמז לשוכני ארץ, אלו הצדיקים 
והם הראויים  ניצול חזקיהו,  שוכני עפר אשר בזכותם 

לומר שירה.
ואכן, מי אלו שאמרו את השירה - אלו המלאכים, אשר 

בשמיעת שירתם מתו האשורים.
אלו דברי החתם סופר.

יעשו לפני כסדר הזה
'תגיד  פסח  של  בהגדה  נאה  פירוש  ראינו  זה,  בענין 
פניו  על  ה'  "'ויעבר  יז:(:  )ר"ה  בגמרא  איתא  ליעקב'. 
ויקרא', אמר רבי יוחנן, אלמלא מקרא כתוב אי אפשר 
כשליח  הוא  ברוך  הקדוש  שנתעטף  מלמד  לאומרו, 
זמן  כל  לו,  אמר  תפלה.  סדר  למשה  לו  והראה  צבור, 
מוחל  ואני  הזה,  כסדר  לפני  יעשו   - חוטאין  שישראל 
להם". היינו, שאז גילה הקדוש ברוך הוא למשה את סוד 

י"ג מידות של רחמים.

הוי דומה לו
ובביאור הדבר נחלקו רבותינו המפרשים.

רבינו האלשיך הקדוש בפרשת שלח )במדבר יד כ( הביא 
די  אין  כי  הספיר',  'לבנת  הקדמון  הספר  מדברי  בזה 
בהזכרת י"ג מידות הרחמים, אלא יש לעשות כסדר הזה 
דייקא, כפי שלימדו חז"ל )שבת קלג:(: "הוי דומה לו, מה 
מי  ורק  ורחום".  חנון  היה  אתה  אף   - ורחום  חנון  הוא 
שדבק במידותיו של הקדוש ברוך הוא בעשייה בפועל, 
לי"ג  הכרותה  לברית  הזוכה  הוא  בלבד,  באמירה  ולא 

מידות של רחמים שאינן שבות ריקם )ראה השנה שם(.

אמירה בלא עשייה
לעומת זאת, בפירוש פנים יפות לרבינו ההפלאה זיע"א, 
אלו  דברים  הביא  זיע"א,  סופר  החתם  רבינו  של  רבו 
אך  מפרשים',  'יש  בשם  ו(  לד  )שמות  תשא  כי  בפרשת 
נוכל  איך  אשר  'א-ל',  ממידת  כדבריהם  שלא  מוכיח 
מוכח  ומזה  א-ל'.  אתה  אף  א-ל  הוא  'מה  עליה  לומר 
שאין צורך בעשייה, אלא האמירה לבדה היא הפועלת 

ישועה. 
כי  בפרשתנו,  נועם  אמרי  בספה"ק  גם  דרך  זו  בדרך 
רחמים,  של  מידות  י"ג  התעוררו  סוף  ים  קריעת  בזמן 
לזה,  שהוצרכו  והטעם  לישועה.  ישראל  זכו  זה  ובכח 
שכן כאמור למעלה באותה שעה התעורר קטרוג גדול 
מפי המלאכים כי הללו עובדי עבודה זרה והללו עובדי 
יכלו ישראל לעשות כסדר  עבודה זרה. ומשום כך לא 

הזה בפועל, והוצרכו לעשות כן בכח האמירה לבדה.

תמכתי יתדותי
לשון  את  שם,  ליעקב’  ‘תגיד  בהגדת  ביאר  זה  לפי 
‘מה  אמרינו,  בראשית  הבאנו  אשר  פליאה  המדרש 
בכל  הנה  כי  ראה’.  ישמעאל  דרבי  ברייתא   - הים  ראה 
“רבַּיִ  הברייתא  את  התפילה  קודם  אנו  מזכירים  יום 
ֶת  נדִרְשֶׁ התַּוֹרהָ  מדִּוֹת  עשְֶׂרהֵ  ְלשׁ  בּשִׁ אוֹמרֵ.  ְמעָאֵל  ישִׁ
ָוהָ” וכו’. ואיתא בזוהר הקדוש  בּהָןֶ, מקִּלַ וחָֹמרֶ וּמגִּזְרֵהָ שׁ
)ח"ג דף רכח. ברעיא מהימנא(, כי י"ג מידות אלו של דרשות 

ומבואר  רחמים.  של  מידות  י"ג  כנגד  מכוונות  התורה 
בזה, כי אם חפצים אנו להשתמש בי"ג מידות הרחמים, 
נוכל לעשות כן על ידי עסק התורה בי"ג המידות שהיא 
נדרשת בהן; כי במידת קל וחומר נוכל לעורר את מידת 
א-ל שהיא מידת החסד, ובמידת גזירה שוה נוכל לעורר 

את מידת הרחמים של 'רחום', וכן בכל שאר המידות.
וזהו שנס הים מכח שראה את ברייתא דרבי ישמעאל, 

ישראל באותה שעה לקיים  היה בכוחם של  שהרי לא 
הקטרוג  נתעורר  אז  כי  הרחמים,  מידות  את  בעצמם 
עליהם, ועדיין לא היו בני תורה בפועל. אולם בכח י"ג 
מידות שהתורה נדרשת בהן נקרע הים לפני בני ישראל 
דרבי  'ברייתא  וזהו  עבדו,  ובמשה  בה'  שהאמינו  עד 

ישמעאל ראה'.

כח הדיבור
בעולמנו,  דיבור  של  כוחו  גדול  מה  יודעים  הכל  והנה, 

שהרי כל בריאת העולם נעשתה בעשרה מאמרות.
דבקים  להיות  אנו  מבקשים  כאשר  אנו,  גם  כך,  משום 
בקדוש ברוך הוא ובמידותיו הקדושות, גדול כוחה של 
בתפילה,  הבאה  אמירה  ובפרט  המעשה,  מן  האמירה 
ועל אחת כמה וכמה בדברי תורה, כי בה נברא העולם 

כולו.
האלשיך  שהביא  מה  גם  כי  להבין,  עלינו  כך  ומשום 
מידות  י”ג  קיום  עיקר  כי  הספיר,  לבנת  בשם  הקדוש 
של רחמים הוא במעשה ולא באמירה, אין המכוון כאן 

למעשים גשמיים, אלא לעשייה פנימית ורוחנית.
עשייה זו האמורה כאן אינה סותרת את הדיבור, כי אם 
השלמתו היא. אין די באמירת י”ג מידות הרחמים, אלא 

יש לו לאדם לאחוז בהן בפנימיות נפשו.
סוף,  ים  קריעת  בזמן  שנשאלה  שאלה  אותה  כן,  אם 
זו,  במדרגה  עדיין  ישראל  עמדו  שלא  משום  היתה 
להיות עומדים בתוככי פנימיותם במדרגת י”ג המידות. 
נפש,  במסירות  מעשה  לעשות  הוצרכו  כך  ומשום 
וקפץ לים  בן עמינדב את נפשו  ידי שמסר נחשון  ועל 

באמונה שלימה ניצלו כל ישראל יחד עמו.
אך באמת המעשים עצמם אינם בדרגה הגבוהה ביותר, 
והדרך הנכונה היא לפעול על ידי הדיבור, וכך זכו בני 
ישראל בדרך ברייתא דרבי ישמעאל. שכן על ידי לימוד 
מידות שהתורה נדרשת בהן, קל וחומר וגזירה שוה וכו’, 

זוכים להמשיך חסדים ולהינצל.

לחם אבירים אכל איש
ובאמת, זהו כל ענינה של פרשתנו, להמשיך את השפע 

על ידי הדיבור.
ועד  מתחילתה  אמונה  בעניני  מלאה  זו  פרשה  הרי 
פרנסתו  בעניני  ובפרט  האדם,  חיי  עניני  בכל  סופה, 
אשר צורך זה דוחק בו בכל עת, כרגיל בפי חז”ל )שבת 
חייו  ימי  כל  ולאורך  ממונו”.  על  בהול  “אדם  ועוד(  קיז: 

צריך האדם למזון ומחיה. ועל זה באה בתוככי פרשתנו 
)תהלים עח כה(,   ” “לחֶםֶ אבַּיִריִם אכָלַ איִשׁ - פרשת המן, 
שזכו ישראל לאכול לחם שמלאכי השרת אוכלים אותו. 
והרי ודאי אכילת המלאכים אין בה שום גשמיות כלל, 

אלא כולה תורה.
והנה למן זכו ישראל על ידי משה רבינו כאיתא בגמרא 
ָם עםִ  )תענית ט.(, אשר עליו נאמר )שמות לד כח( “ויַהְיִ שׁ

וּמיַםִ לֹא  ואְרַבְּעָיִם ליַלְהָ לחֶםֶ לֹא אכָלַ  יוֹם  ה’ ארַבְּעָיִם 
המן  ובוודאי  המלאכים,  למדרגת  ממש  שהגיע  ָתהָ”,  שׁ
שאכלו ישראל בזכותו היה בדרגה זו של ‘לא אכל ולא 

שתה’, ונהנו מזיו השכינה.
על כרחנו נאמר, כי כפי שבקריעת ים סוף התעוררו י”ג 
גם אכילת המן היתה  מכילין דרחמי באמירה לבד, כך 
ובי”ג  בתורה  עוסקים  שהיו  לבדה,  האמירה  בזכות 

מידות שהיא נדרשת בהן.

תורה לאוכלי המן
ובאמת יש להבין, שהרי במדבר ניסו בני ישראל את ה’ 
והתלוננו כמה פעמים, והיאך היו ראויים לאכול מלחם 
החידושי  בעל  הרה"ק  בזה  ביאר  אלא,  השרת.  מלאכי 
"הנִנְיִ  ד(  טז  )שמות  הפסוק  לשון  בהקדם  זיע"א,  הרי"ם 
ָמיָםִ ויְצָאָ העָםָ ולְקָטְוּ דּבְרַ יוֹם  ממַטְיִר לכָםֶ לחֶםֶ מןִ השַּׁ
בּיְוֹמוֹ למְעַןַ אֲנסַּנֶּוּ הֲילֵךְֵ בּתְוֹרתָיִ אםִ לֹא", שכל אכילתם 
של  בחינה  שהיא  בתורתי',  'הילך  התורה,  בדרך  היתה 
דיבור. כי לא ניתנה תורה אלא לאוכלי המן )ראה מכילתא 
ובזכות  פתיחתא(,  דויהי  מסכתא   - בשלח  ישמעאל  דרבי 

זכו למאכל  עיסוקם בי"ג מידות שהתורה נדרשת בהן 
המלאכים הניתן לעוסקי התורה.

ה'יעשו  תנאי  את  ישראל  קיימו  התורה  בעסק  כן,  אם 
לפני כסדר הזה' שנאמר בי"ג מידות הרחמים, ועל ידי 
זה זכו לפרנסה בדרך התורה שהיא בבחינת דיבור, ואף 

שלא היו בשלימות מצד המעשה.
גם  כי  אדם,  ולכל  לדורות  הוא  גדול  לימוד   - זה  ודבר 
אפשר  אופן  בכל  המעשים,  שלימות  חסרה  כאשר 
על  בלימודה  ועוסקים  בתורה  שדבקים  ידי  על  לזכות 

פי מידותיה.
להזכיר  בידינו,  מסורה  ועצומה  גדולה  סגולה  כן  אם 
ולא  הלב,  בכוונת  ישמעאל  דרבי  ברייתא  את  בבוקר 
לאומרה במהירות כחותה על גבי גחלים, באופן שאינה 
אלא הכשר לאמירת 'הודו'. ועל ידי זה נוכל לעורר את 
כפי  וגשמי  רוחני  לשפע  ולזכות  הרחמים  מידות  י"ג 
ברייתא  אמירת  סתם  כאן  אין  במדבר.  אבותינו  שזכו 
כדי לצאת ידי חובת עסק התורה, אלא שבזה משפיעים 
מעשינו  הגיעו  שלא  בשעה  אף  לעולם,  ורחמים  חסד 

למעשי אבותינו.

פרשת האמונה
כאשר  בתחילה  הן  אמונה,  כולה  פרשתנו  כאמור, 
הן  ובמשה עבדו,  בה’  ישראל  סוף האמינו  ים  בקריעת 
באמצע בירידת המן באופן פלאי, והן לבסוף ברפידים 
לנסות  ישראל  ביקשו  כאשר  מיד  כי  עמלק,  ובביאת 
“הֲישֵׁ ה’ בּקְרִבְּנֵוּ אםִ איָןִ” )שמות יז ז( - ונחלשה האמונה, 
עצמה  במלחמה  וכן  עמלק.  זה   - קלון  ויבוא  זדון  בא 
היה דרך הניצחון בידיו של משה, להזכיר לבני ישראל 
להביט כלפי מעלה ולכוון את ליבם לאביהם שבשמים, 
ֶה  ואם היו נחלשים באמונה - מיד )שם פסוק יב( “ויִדיֵ מֹשׁ

כּבְדֵיִם” )ראה ראש השנה כט.(. 
כי האמונה שוררת בכל התחומים ובכל המצבים. הן אל 
והן  אדם,  של  מזונותיו  לענין  הן  במלחמה,  פרעה  מול 
הן  לביטחון,  האדם  שצריך  מה  בכל  עמלק;  במלחמת 

הכיצד העיז שר המצרים פניו כל כך, 
לטעון שלא הטביעו המצרים את 
בני ישראל, וכל מה שעשו הוא רק 
לשעבדם, אשר את זה שילמו כבר 

ברכוש הגדול שנטלו מאיתם. ולא זו 
בלבד אלא שהוסיף וביקש את מידת 
הרחמים שתבוא לעזרתו. והלא דברי 

שקר וחוצפה המה 

ב

עינים מאירות



בחייו עצמם והן בצרכי חייו.
דרך  ישראל  בני  את  ה’  הנחה  הפרשה  בתחילת  כבר 
המדבר בעמוד אש וענן, ולא נחם דרך ארץ פלישתים, 
אלא הכל בהשגחה אלקית. וכאשר רדף פרעה אחריהם 
והיו מתוכם מי שטענו )שמות יד יא( “המַבִּלְיִ איֵן קבְרָיִם 
על  לשוב  וביקשו  בּמַּדִבְּרָ”  למָוּת  לקְחַתְּנָוּ  בּמְצִרְיַםִ 
עקבותיהם, מיד אמר להם משה רבינו )פסוק יג( “התִיְצַּבְוּ 
וּעתַ ה’”, ובזה עמדו בגבורה במבחן האמונה  וּראְוּ אתֶ ישְׁ

הראשון אשר נקרה לפניהם.
שמוע שמענו מעשים רבים וסיפורי אמונה על אודות 
רבותינו התנאים הקדושים והאמוראים הקדושים, כגון 
אומר  היה  אלא  מחר  דאגת  דואג  היה  שלא  הזקן  הלל 
“בּרָוּךְ ה’ יוֹם יוֹם” )תהלים סח כ, ראה ביצה טז.(. אולם שורש 
הכל הוא מפרשה זו, ומכאן למדו גדולי ישראל את דרכי 

הביטחון והאמונה.

שירת התורה
ניתנה  אמונה,  בעניני  דברים  שהרחבנו  אחר  ועתה, 
הילקוט  דברי  על  קושייתנו  את  לתרץ  ונשובה  ראש 
הטביעו  “כלום  המצרים,  של  מעלה  של  השר  בטענת 
בני  ילדי  ודאי הטביעו המצרים את  בני מבניך”, שהרי 

ישראל והשליכו היאורה את כל הבן הילוד.
הדיבור  כח  מעלת  את  לבאר  הקדמנו  כבר  הנה,  אך 
אשר גדול הוא אף מן המעשה, כי הדיבור נובע מתוך 
המלך  חזקיהו  בזמן  כי  הבאנו  וכן  האדם.  פנימיות 
ידי ששמעו את קול שירת  מתו כל צבאות אשור על 

המלאכים.
היתה,  התורה  שירת   - שירה  אותה  כי  נבאר,  ועתה 
אשר  עד  בישראל,  וריבץ  חזקיהו  ריבה  אשר  התורה 
ועד  מדן  ותינוקת  תינוק  ואשה  איש  נמצא  לא  בימיו 
וטהרה,  טומאה  בהלכות  בקיאים  היו  שלא  שבע  באר 
וזאת עשה על ידי שנעץ חרב בבית המדרש, ואמר כי 
מי שלא יעסוק בזו - היא התורה הקדושה, ידקר בזו - 

היא החרב )ראה סנהדרין צד:(.
קשיי  בנסיונות  ישראל  עמדו  לא  חזקיהו  של  בדורו 
הפרנסה, ולא הוצרכו שיוציאו בעבורם את צנצנת המן, 

אלא הכל היו עוסקים בתורה בכל עת ובכל שעה.
הזַֹּאת  ִירהָ  השַּׁ “ועְנָתְהָ  השירה,  יצאה   - התורה  מכח 
לפְנָיָו לעְדֵ” )דברים לא כא(. כי המלאכים די להם בדיבור, 
בּקְוֹל  ְמֹעַ  לשִׁ דבְרָוֹ  עֹשֵׂי  כֹחַ  “גּבִֹּריֵ  כ(  קג  )תהלים  ככתוב 
דּבְרָוֹ”, וזהו ענין השירה שאומרים, שירה בפה ממקום 
ישראל,  של  מתורתם  בא  שירה  לומר  וכוחם  עליון, 
ובימי חזקיהו שגדל מאוד כח התורה גדל גם כח שירת 

המלאכים.

בריאת העולם - לבני התורה
והנה ידועים דברי רבינו האור החיים הקדוש בפרשתנו 
)שמות יד כז(, שהקשה מהי ההתפעלות הגדולה מקריעת 

מצינו  המאוחרים  בדורות  גם  והלא  לישראל,  סוף  ים 
שנבקעו המים לפני חכמי ישראל, כנהר גינאי שנחלק 
לצורכו של רבי פנחס בן יאיר, ולא בשבילו בלבד, אלא 
)ראה  הנכרי  לוויתו  לבן  ואפילו  אחר,  יהודי  בעבור  גם 
חולין ז.(. וכן הקשה על מה שאמרו חז"ל )שמות רבה כא, 

שבראו  בשעה  הים  עם  הוא  ברוך  הקדוש  שהתנה  ו( 
הרי  זה,  תנאי  הוצרך  ומהו  ישראל,  בני  לפני  שיקרע 
רואים אנו שנקרע אחר כך לפני החכמים אף בלא תנאי.

ומפרש האור החיים, כי מהות התנאי היתה שכל העולם 
כולו נברא לצורך התורה ולומדיה, וכאשר באים ישראל 
כולה  הבריאה  כל  צריכה  התורה  מצוות  את  לקיים 
לפנות לפניהם את הדרך. ורבי פנחס בן יאיר שהיה בו 
את כח התורה, לא היה בזה משום חידוש שנבקע הנהר 

מפניו, כי הטבע כולו כפוף לעמלי התורה.
אולם בזמן קריעת ים סוף הרי עדיין לא קיבלו ישראל 
את התורה, לכן טען הים למשה שאינו בן תורה, ולשם 

כך הוצרך תנאי מיוחד לקריעתו.
בזה יתבארו הפלא ופלא דברי חז"ל )מגילה י:( שהבאנו 
הוא  ברוך  הקדוש  שאמר  העשיל,  ר'  מהרבי  למעלה 
אומרים  ואתם  בים  טובעין  ידי  "מעשה  למלאכים 
ישראל  של  רגליהן  עמדו  לא  שעדיין  עתה  כי  שירה". 
אין  הרי  המלאכים,  שירת  כח  יצא  מהיכן  סיני,  הר  על 
ישראל לומדים תורה. ובשלמא אצל חזקיהו המלך יכלו 
לומר שירה מכח לימוד התורה העצום בדורו, אך בזמן 

קריעת ים סוף מנין תבוא השירה.

קריעת ים סוף - בזכות האמונה
שלא  זו  לסברא  ישנה  אם  כי  המפרשים  הקשו  והנה 
בים,  טובעים  יתברך  ידיו  מעשי  כאשר  שירה  לומר 
היאך אמרו ישראל שירה. ותירצו כי מאחר ונעשה הנס 
בעבורם, ועל ידו ניצלו ממוות לחיים, ראויים הם לומר 

שירה.
אולם רבינו הבן איש חי זיע"א בספרו 'בן יהוידע' )סוטה 
ל:( כתב בנוסח אחר, כי כל הנס נעשה בזכות בני ישראל, 

לכן רשאים הם לומר שירה.
והטעם שנחשב הנס לבני ישראל שנעשה בזכותם, הוא 
וכפי שנתבאר, כי אז עמדו בנסיון קשה  בכח אמונתם 
באמונה, ויאמינו בה' ובמשה עבדו, וקפצו אל הים בלי 
שום פקפוק. והוכיח כן מלשונות הכתובים, כי קודם כל 
ֶה וגו' דּבַּרֵ אלֶ בּנְיֵ  נאמר )שמות יד טו(: "ויַֹּאמרֶ ה' אלֶ מֹשׁ
"ואְתַּהָ  טז(  )פסוק  אמר  מכן  לאחר  ורק  ויְסִּעָוּ",  ישְִׂראָלֵ 

הרָםֵ אתֶ מטַּךְָ וּנטְהֵ אתֶ ידָךְָ עלַ היַּםָ וּבקְעָהֵוּ".

ואני אראה בשונאי
הנס  שנעשה  לדבר  הוכחה  כי  שם,  חי  איש  הבן  וכתב 
בעיניהם,  לראותו  שזכו  ממה  הוא  ישראל,  בני  בזכות 
ארֶאְהֶ  ואֲַניִ  בּעְֹזרְיָ  ליִ  “ה’  ז(  קיח  )תהלים  שנאמר  כמו 
בשְֹׂנאְיָ”, פירוש, כי אם עוזרני הקדוש ברוך הוא לראות 
במפלת שונאי, אות הוא כי בזכותי נעשה הנס, ויכול אני 

לומר שירה, ואם איני רואה - לא אוכל לומר שירה.
שעלו  “בשעה  שם(  )סוטה  הגמרא  לשון  את  פירש  וכן 
‘נתנו  ומהו  שירה”,  לומר  עיניהם  נתנו  הים  מן  ישראל 
עיניהם’, אלא, מתוך שראו בעיניהם את מפלת המצרים, 
הכירו בכך שראויים הם לומר שירה אף על פי שמעשי 

ידיו טובעים בים.

דרך ים סוף
ה'קיצור  בעל  גם  בו  האריך  חי,  איש  הבן  של  זה  יסוד 
שלחן ערוך', בספרו 'אפריון' על התורה בפרשתנו )שמות 

טו א(.

סוּס  גּאָהָ  גאָֹה  כּיִ  להַ'  ִירהָ  "אשָׁ )שם(  נאמר  הים  בשירת 
על  אתגאי  "ארי  אונקלוס:  ותרגם  ביַּםָ".  רמָהָ  ורְֹכבְוֹ 
התגאה  כביכול  כלומר,  היא",  דיליה  וגיאותא  גיותניא 

הקדוש ברוך הוא מעל המצרים שהתגאו כנגדו.
למה  יז(  יג  שמות  בספורנו,  )ראה  המפרשים  הקשו  והנה 
הוליך הקדוש ברוך הוא את ישראל דרך ים סוף, ופירשו 

שלא נעשה הדבר אלא כדי להטביע שם את פרעה.
וטעם הדבר ידוע, שהוא במידה כנגד מידה, כי השליך 
מצרים  של  השר  דברי  היפך  ישראל,  ילדי  את  ליאור 
שהתכחש לזה. וכפי שכתב רש"י על הפסוק )שמות א י( 
"ורבותינו דרשו, נתחכם למושיען  נתִחְכַּמְהָ לוֹ":  "הבָהָ 
של ישראל לדונם במים, שכבר נשבע שלא יביא מבול 
הוא  אבל  מביא,  אינו  העולם  כל  שעל  הבינו  לא  )והם  לעולם. 

מביא על אומה אחת(".

תשלם לאיש כמעשהו
אכן, אף כי כאמור ידוע הדבר שבכל מקום מודד הקדוש 
ברוך הוא במידה כנגד מידה, כאן מוצא בעל ה’אפריון’ 
'בינה  בספר  שהקשה  מה  בהקדם  וזאת  שאלה.  מקום 
אתַּהָ  כּיִ  ה' חסָדֶ  "וּלךְָ  יג(  )תהלים סב  לעתים' על הפסוק 
לּםֵ לאְיִשׁ כּמְעֲַשֵׂהוּ", כי בשלמא אם היה משלם שכר  ַ תשְׁ
יותר ממעשהו או מעניש פחות ממעשהו היה כאן חסד, 
אולם אם משלם ה' לאיש לפי מעשהו, היכן כאן החסד.

אך הנה, לשם מה הוצרכו כלל העונשים על החטאים. 
מועט  זמן  ולאחר  האדם,  חוטא  הרבה  פעמים  אלא, 
על  אולם  קרבו.  אל  בא  כי  נודע  ולא  חטאו,  את  שוכח 

הוא  ממילא  מידה,  כנגד  במידה  האדם  שנענש  ידי 
ונזכר  חטא,  במה  להבין  לבבו  ונותן  במעשיו  מפשפש 
ושב  בתשובה,  לשוב  נזכר  הוא  בכך  זה.  בענין  פגם  כי 

מעליו אפו.
במה  יתברך  לה'  הוא  חסד  כי  הכתוב  שאמר  וזהו 
שמעניש על החטאים בדקדוק מידה כנגד מידה, כי על 

ידי זה יתעורר לתקן.

תכלית העונש
אל  בא  ועתה  ה’אפריון’,  מקדים  האלה  הדברים  ככל 

המכוון.
כי הנה לכאורה, כל זה שייך באדם אשר לאחר שחטא 
ונענש יוכל לשוב בתשובה, ובזה יהא לו העונש למורה 
דרך כיצד ישוב אל ה’. אולם בעונשם של המצרים, הרי 
מה  לשם  כן  אם  בתשובה,  שבו  ולא  בים,  כולם  נאבדו 
הוצרכו ישראל להסב את דרכם דרך ים סוף, וכל זאת 
כדי שייענשו המצרים במידה כנגד מידה, ומה תועלת 

יצאה מכל זה.

מה זאת עשינו
ומתרץ האפריון, על פי מה שכתב רבינו האלשיך הקדוש 
כּיִ  זֹּאת עשִָׂינוּ  "ויַֹּאמרְוּ מהַ  יד ה(  )שמות  בביאור הפסוק 
וכי מדעתם עשו  ותמוה,  מעֵבָדְנֵוּ".  ישְִׂראָלֵ  אתֶ  לּחַנְוּ  ִ שׁ
כן, הלא בעשר מכות לקו עד ששילחו את ישראל בעל 
כרחם, ולא היתה הברירה בידם, ועל מה יתחרטו עתה.

אלא מפרש האלשיך, כי סבור היה פרעה לומר שבשני 
"לֹא  ב(  ה  )שמות  בפסוק  כלולים  ושניהם  חטא,  דברים 
לּחֵַ"; האחד, שכפר  ַ ידָעַתְּיִ אתֶ ה' וגְםַ אתֶ ישְִׂראָלֵ לֹא אֲשׁ
שהצר  מה  והשני  בעולם,  ובהשגחתו  ה'  במציאות 

לישראל.
והנה, בכל המכות אמר הקדוש ברוך הוא לפרעה 'שלח 
כי עיקר מה שמקפיד  ומזה הבין אותו רשע  את עמי', 
ומשום  ישראל,  את  שמשעבד  במה  הוא  המקום  עליו 
כך עמד ושילחם. אולם לאחר שיצאו ישראל ממצרים 
וראה פרעה כי נבוכים הם בארץ וסגר עליהם המדבר, 
אין טובתן של  יש להוכיח שחלילה  כי מזה  סבור היה 
בעשר  נענש  ולא  יתברך,  ה'  עיני  לנגד  עומדת  ישראל 

מכות אלא על מה שזלזל בכבוד שמים.
משום כך נהפך לבב פרעה ועבדיו 'אל העם', כי עד כה 
היה לבבם טוב אל העם, והיו יראים מהם בחושבם כי 
משום כבודם עשה ה' את כל אשר עשה. אך עתה נהפך 
לאחר  עתה  כי  שסברו  היינו  להומם,  העם  אל  לבבם 
שלקו שב כבוד שמים למקומו, ועכשיו אם ירצו יוכלו 

לשוב ולהשתעבד בישראל.

נקמת בני ישראל
במצרים  נתקיימה  הלב,  מן  זו  מחשבה  להסיר  כדי 
הנהגת העונש במידה כנגד מידה. כי כאשר יראו הכל 
שנענשו במים וטבעו בים, יכירו וידעו כי עיקר הנקמה 
במים  שהטביעום  וכיון  לישראל,  שהצרו  מה  על  היא 

ראויים הם לטבוע בעצמם.
נמצא אם כן, שבאופן הרגיל תכלית הנהגה זו בא לעורר 
את האדם לתשובה, אולם כאן במצרים נועדה להודיע 
עושה  שה’  מה  שכל  ישראל,  של  חיבתן  את  בעולם 

לכבודם הוא עושה.

עבודת עבד
בעל  כותב  הקדוש,  האלשיך  קושיית  על  אחר  תירוץ 

האפריון עצמו.
נמצא  הפסוקים  בלשון  נדקדק  אם  לכאורה  הנה  כי 
לבני  העבודה  את  המצרים  ייחסו  שמות  בפרשת  כי 
ישראל, ואמר להם פרעה )שמות ה ד( “לכְוּ לסְבִלְֹתיֵכםֶ”, 
וכן אמרו הנוגשים )שם פסוק יא( “כּיִ איֵן נגִרְעָ מעֲֵבֹדתַכְםֶ 
דּבָרָ”. ואילו כאן כאשר התחרט פרעה על ששילח את 
בני ישראל, ייחסו את העבודה אל מצרים, “ויַֹּאמרְוּ מהַ 

לּחַנְוּ אתֶ ישְִׂראָלֵ מעֵבָדְנֵוּ” )שם יד ה(. ִ זֹּאת עשִָׂינוּ כּיִ שׁ
אלא, בנוהג שבעולם אדם המבקש לבנות לו בית, ויש 
לו עבד, מצוה לעבדו שיבנה את ביתו, או שוכר פועלים 
לבנות, ובאופן זה מתייחסת העבודה אל האדון, כי הוא 
במלאכה,  צורך  לו  שאין  אדון  ישנו  אולם  לה.  הצריך 
תביאהו  שמא  וחושש  בטל  הולך  עבד  לו  שיש  אלא 
מצווהו  הוא  כן  על  חטא,  ולידי  שעמום  לידי  הבטלה 
שאבוא”  עד  הגפן  תחת  ‘עדור  עבד,  עבודת  לעבוד 
וכדומה, וכלשון חז”ל )בבא מציעא סה.( “דניחא ליה דלא 

באמת המעשים עצמם אינם בדרגה 
הגבוהה ביותר, והדרך הנכונה היא 
לפעול על ידי הדיבור, וכך זכו בני 

ישראל בדרך ברייתא דרבי ישמעאל. 
שכן על ידי לימוד מידות שהתורה 
נדרשת בהן, קל וחומר וגזירה שוה 

וכו', זוכים להמשיך חסדים ולהינצל 

ג

עינים מאירות



נסתרי עבדיה”.

כדוגמת עבודה זו, היה שעבוד ישראל במצרים. הן ידוע 
מה שאמרו חז”ל )סוטה יא.( כי פיתום ורעמסס נבנו על 
היו  יום  ובכל  קרקע רעועה שאינה מחזקת את הבנין, 
כי  תחתיהם.  טובעים  ידיהם  מעשי  את  ישראל  רואים 
כל עבודת בני ישראל לא נועדה עבור תועלת המצרים, 

אלא כדי לענותו בסבלותם.

לב חורש מחשבות אוון
לישראל,  העבודה  מיוחסת  שמות  בפרשת  כך,  משום 
ישראל  בני  את  לשעבד  בשביל  היה  תכליתה  כל  כי 
ולענותם בעבודת פרך. ומכאן מבאר ה’אפריון’ על דרך 
‘שלח  ה’ אל פרעה  כי לאחר מכן שלח  דברי האלשיך, 
מכן  לאחר  אולם  בישראל,  חפץ  ה’  כי  והבין  עמי’,  את 
כשסגר עליהם המדבר והיו נתונים בצרה סבר פרעה כי 
עדיין אין הקדוש ברוך הוא רוצה בהם, ומשום שעדיין 
לא נפרע שטר חוב הגלות להיות בארץ לא להם ארבע 
מאות שנה, וחשב כי לכן מניח אותם הקדוש ברוך הוא 
תחת מקרה ופגע. ומכאן עמד ושאל את עצמו, כי אם 
כנים הדברים מדוע העניש את המצרים בעשר מכות. 
בא  העונש  עיקר  כי  לה,  מפרק  והוא  לה  מותיב  והוא 
על שהפריזו המצרים בשעבוד להעביד את בני ישראל 
לשעבדם  אולם  צורך.  לשום  ולא  עינוי  לשם  בפרך, 
כי  חשב  בעליהם  מלאכת  את  שעושים  עבדים  בתורת 

יוכל לעשות כן.

ישראל  את  שילחנו  כי  עשינו  זאת  ‘מה  אמר,  זה  על 
מעובדנו’ - מעבודתנו דייקא, כי התחרטו על ששילחו 

את בני ישראל שלא לעבוד כלל, ואפילו לא לצורכם.

להודיע חיבתן
ובזה אנו שבים אל דברי האלשיך, כי רצה הקדוש ברוך 
שלא  העמים,  לעיני  לישראל  חיבתו  את  להראות  הוא 
ה’  ואין  בטענתם,  המצרים  צודקים  כי  האומות  יחשבו 
ה’  ציווה  כך  ומשום  חלילה.  ישראל  של  בטובתן  רוצה 
המצרים  את  ולהעניש  סוף,  ים  דרך  ללכת  ישראל  את 
במידה כנגד מידה. ואכן באו המצרים בתוך הים, ושם 
עליהם  המו  הים  וגלי  מרכבותם  אופן  את  ה’  הסיר 
לאבדם, ואז אמרו ‘אנוסה מפני ישראל כי ה’ נלחם להם 

במצרים’ - בעבורם ולכבודם.

ה' ניסי
פרפרת  עוד  בזה  האפריון  מוסיף  הדברים  להשלמת 
קודם  שהזכרנו  במה  המכוון,  אל  אנו  באים  ובזה  נאה, 
אות  אויביו  במפלת  הרואה  כי  חי,  איש  הבן  בשם  לכן 

וסימן הוא כי בזכותו נעשה הנס.

לשם כך מקדים באפריון שם שתי הקדמות.

)מועד קטן טז:(, שאין  ראשית כל הוא מוכיח מן הגמרא 
ראוי לאדם שירה כשלא נושע בזכות עצמו אלא ברעת 

אויבו. 

עוד מקדים שם, כי פעמים שתיבת ‘כי’ משמשת בלשון 
‘אף על פי’. 

והנה, אם היה פרעה פוגע במעשיו בישראל לבדם, ודאי 
מידו.  לומר שירה על מפלתו כשניצלו  היה להם  ראוי 
אולם הרי מלבד זה גם התריס פרעה כלפי מעלה ואמר 
‘לא ידעתי את ה’’, אם כן היה מקום לומר שעל רשעות 
זו נענש, ואם כן אין להם לישראל לומר שירה על דבר 

זה אשר איננו נוגע אליהם.

בפרעה,  הנקמה  אופן  את  ישראל  ראו  כאשר  אולם 
שנעשה במידה כנגד מידה, כי בדבר אשר זדו עליהם, 
נקמתו  הוא  ברוך  הקדוש  לקח  בעבורם  כי  הבינו 

מפרעה.

כי גאה גאה
כּיִ  להַ’  ִירהָ  “אשָׁ א(  טו  )שמות  וישראל  משה  שרו  זה  על 
גאָֹה גּאָהָ סוּס ורְֹכבְוֹ רמָהָ ביַּםָ”. ותתפרש גם כאן תיבת 
יתברך  ה’  שהתגאה  למרות  כי  פי’,  על  ‘אף  מלשון  ‘כי’ 
על  פרעה  את  והעניש  כנגדו,  שהתגאו  המצרים  כנגד 
ה’’, ומזה היה מקום לומר שאין  ‘לא ידעתי את  שאמר 
שסוס  כיון  מקום,  מכל   - שירה  לומר  ראויים  ישראל 
לישראל,  לעשות  פרעה  שהזיד  כפי  בים,  רמה  ורוכבו 

לכן יכולים הם לומר שירה.

נתנו עיניהם לומר שירה
)סוטה  דלעיל  הגמרא  דברי  את  האפריון  מבאר  ובזה 
בו ביום דרש רבי עקיבא, בשעה שעלו  “תנו רבנן,  ל:(: 

ישראל מן הים נתנו עיניהם לומר שירה”. 

וכבר עמדו המפרשים והתבוננו מהו ‘נתנו עיניהם’, היה 
לו לומר ‘נתנו ליבם’. 

אך לפי האמור מפרש האפריון, כי רק מי שנעשה הנס 
בזכותו יכול לראות את מפלת אויבו, ויכול לומר שירה, 
אם כן בדווקא נאמר ‘נתנו עיניהם’, כי רק לאחר שראו 
את אויביהם טובעים בים, וציווה ה’ לשר של ים לפלוט 
קיח:(,  פסחים  )ראה  במפלתם  שיראו  כדי  ליבשה  אותם 
הבינו כי סימן הוא להם שנעשה הנס בזכותם, ויכולים 

הם לומר שירה.

בכך נודע לישראל ולכל העולם, כי לחיבתן של ישראל 
עשה הקדוש ברוך הוא את כל החיל הזה.

שירה קודם מתן תורה
ובזה נשוב אל המהלך אשר בו פתחנו.

זה  כל  ועם  היתה,  תורה  מתן  קודם   - סוף  ים  קריעת 
זכו ישראל לומר שירה, אשר היא עצמה נעשתה תורה 
ונכתבה בתורה. ומשום כך היו ישראל צריכים לראות 
שייך  הנס  שיהא  כדי  הים,  שפת  על  מתים  מצרים  את 
ראויים  להיות  כדי  אמנם  בא.  בזכותם  כי  וידעו  להם 
לאותו הנס, צריכים היו לכח האמונה, ועל ידי זה השיגו 

את השירה כבר קודם מתן תורה.

שירת דבורה
והנה אצל חזקיהו המלך אמרו המלאכים שירה ועל ידי 
זו יצאה  זה מתו כל צבאות סנחריב, וביארנו כי שירה 

מכח תורתם של ישראל. 

אך עם כל זה, היתה טענה על חזקיהו שלא אמר בעצמו 
לא  ולמה  המלך,  כדוד  הנס  אחר  ותשבחות  שירות 
בנחל  סיסרא  מפלת  לאחר  דבורה  שעשתה  כפי  עשה 
ניתנה  שכבר  פי  על  אף  שירה,  ואמרה  שעמדה  קישון 
ובפרט  התורה.  בכח  לפעול  היה  וראוי  לישראל  תורה 
דבורה  היתה  אכן  כי  יד.(  )מגילה  חז”ל  שאמרו  מה  לפי 
ד(  ד  )שופטים  נקראה  ולכן  התורה,  ללימוד  מסייעת 
ֶת לפַּיִדוֹת”, שהיתה עושה פתילות למשכן להאיר  “אשֵׁ
את אור התורה כפי שעשה חזקיהו, וגם בעבורה נלחמו 
של  הברזל  חיל  את  והרתיחו  ממסילותם  הכוכבים 
סיסרא ועל ידי זה נהרגו כולם, ולא נעשתה המלחמה 

על ידם - מכל מקום אמרו שירה.

טענת המצרים
לפי זה נוכל להבין את טענת שרם של המצרים.

כי הנה אמרו חז”ל )סוטה יב.; שמות רבה א, יח( שגזירת ‘כל 
הבן היילוד היאורה תשליכוהו’ נגזרה גם על המצרים, 
כי לא ידעו האצטגנינים אם יוולד מושיען של ישראל 
אצל  משה  גדל  באמת  שהרי  ממצרים,  או  מישראל 
ברצונו  ומיאנו  בה’  כפרו  אלו  רשעים  בביתו.  פרעה 

יתברך, וכל מטרתם היתה להמשיך את גזירת הגלות.

ועל זה אמר השר שבשמים ‘כלום הטביעו בני לבניך’, 
היינו לא שלא הטביעו כלל, אלא שלא עשו כן בתורת 
למיילדות  פרעה  ציווה  בתחילה  אלא  לבניך’,  ‘בני 
העבריות, וכשלא עשו כדבריו ציוה לעמו להשליך את 

ידעו  כי  והכל  כאחד,  ועברים  מצרים  היילוד,  הבן  כל 
ארבע  במצרים  להשתעבד  ישראל  על  גזירה  שנגזרה 

מאות שנה, ולא הסכימו להוציאם.

כפירת פרעה בגזירת שמים
גזירת  בקיום  אם  כי  הוא,  ברוך  הקדוש  השיבו  כך  על 
השעבוד חפצו, מה זה ועל מה זה שנהגו בישראל היפך 
מהנהגת אדון בעבדו. שהרי דרך העולם שמצווה האדון 
לעבד לעשות מלאכות לצורכו ובשבילו, ואילו כאן עינו 
את ישראל בעבודת פרך שאין בה כל תועלת, בבניית 
פיתום ורעמסס על פי תהום על מנת להתרוסס. אם כן, 

במעשים אלו גרמו לקיצור שנות השעבוד.

לשר  הוא  ברוך  הקדוש  שאמר  במה  נרמז  זה  ודבר 
המצרים שכפר פרעה בה’, היינו שלא התכוון לקיים את 

רצון ה’ במה ששעבד את ישראל.

בקשת המלאך למנוע את השירה
אחר  ענין  על  נסוב  כאן  ודברים  הדין  עיקר  ובאמת, 
לומר  מישראל  למנוע  המצרים  שר  ביקש  כי  לגמרי; 
שירה, ועל כך עמד וזעק כי קודם שקיבלו את התורה 
מה להם ולשירה. ועל זה אמר ‘כלום הטביעו בני לבניך’, 
בקיום  אלא  ישראל,  ילדי  בהטבעת  הענין  היה  לא  כי 
הגזירה. ואם יש להעניש את המצרים על כל מה שהצרו 
מה  ומפני  זרה,  עבודה  עבדו  ישראל  גם  הרי  לישראל, 
ייענשו המצרים באופן זה, אשר על ידי זה יוכלו ישראל 
כנגד  במידה  המצרים  שנענשו  יקבע  כי  שירה,  לומר 
היו  אם  ובשלמא  כולם.  על  היתה  הגזירה  והרי  מידה, 
בני תורה, יכולים בני תורה לעשות ככל אשר ישאלו, הן 
לעצור את הים מהילוכו והן להשיבו לקדמותו, הן לומר 
שירה והן לחדול מאמירתה, כי נמסר להם כח הדיבור 
אולם  נברא מלאך.  ישראל  דיבור של  ומכל  כמלאכים, 

בלא כח הדיבור - איך יאמרו שירה.

על כך אמר ה’ יתברך, כי מאחר וכפרו המצרים בעצם 
בעזות  פרעה  ואמר  העליון,  הדיבור  ובכח  מציאותו 
מצחו ‘מי ה’ אשר אשמע בקולו’ - ראוי להטביעם בים 
יש בידם את כח  כי  יגלו ישראל  זה  ידי  סוף, כדי שעל 
התורה ויכולים הם לומר שירה אף קודם שניתנה להם. 
ואף שעדיין אינם בגדר ‘עושי דברו’ כמלאכים, וכל זאת 
- בכח האמונה, אשר בזה עוסקת כל הפרשה, ועל ידי 
לפני  ‘יעשו  בנפשם  וקיימו  כמעשה,  בדיבור  פעלו  זה 
שיעסקו  ידי  על  רחמים,  של  מידות  בי”ג  הזה’  כסדר 
בתורה בי”ג מידות שהתורה נדרשת בהן כפי שנסדרו 

בברייתא דרבי ישמעאל, ואשר ממנה נס הים.

בנים למקום
‘בנים’, ואמר  לא לחינם הזכיר שר המצרים את הכינוי 
‘כלום הטביעו בני לבניך’. ובא לרמוז בזה, כי אף שאת 
עם העברים הטביעו המצרים, מכל מקום לא עשו להם 
כן בתורת בניו של מקום, אלא כאדון העושה בעבדו מה 
שירצה, והרי כבר נגזרה גזירה לשעבד את בני ישראל 

בארץ לא להם ארבע מאות שנה.

אולם הקדוש ברוך הוא השיבו כי המצרים היו כופרים, 
ישראל’,  בכורי  ‘בני  של  המציאות  בעצם  שכפרו  היינו 
ולא רצו להכיר במעלתם הרוחנית של היהודים, ומשום 

כך הצרו להם בכל מעשיהם.

ברכת התורה
הנה כי כן, כאשר ישראל דבוקים באמונה בה’, יכולים 
הם לפעול בכח התורה עד שלא ניתנה, וזהו כח השירה.

יום  בכל  השירה  את  לומר  רבותינו  הזהירו  כך  על 
כי  שראו  בכך  לישראל  ניתנה  זו  שירה  כי  בשמחה, 
ושקיעת  סוף  ים  קריעת  נס  נעשה  ובזכותם  בעבורם 
צריהם בתוכו, ובזה זכו למעלה עצומה זו, לומר שירה 

קודם קבלת התורה.

ולשפע היורד עד היום  יהי רצון שנזכה לכל הברכות, 
נזכה  ומזה  במדבר.  השמים  מן  שירד  המן  מכח  הזה 
מכח  ביומו’,  יום  ‘דבר  בבחינת  ופרנסה  ברכה  לשפע 
לשמור  וללמד  ללמוד  שנזכה  לומדים,  שאנו  התורה 

ולעשות ולקיים את כל דברי התורה הזאת.

רצה הקדוש ברוך הוא להראות את 
חיבתו לישראל לעיני העמים, שלא 
יחשבו האומות כי צודקים המצרים 
בטענתם, ואין ה' רוצה בטובתן של 

ישראל חלילה. ומשום כך ציווה ה' את 
ישראל ללכת דרך ים סוף, ולהעניש את 

המצרים במידה כנגד מידה 

newsletter.mechubarim@gmail.com :לשמיעת השיעורים - קול הלשון: 03-6171077 | לקבלת הגיליון בדוא"ל

עינים מאירות


