
גיליון י"ח - פרשת משפטים תשפ"ו

סדר דיני פרשת משפטים הכוללת שלשה מיני צדק, לעצמו, לבני ביתו ולאחרים 
'וְאֵלֶּה הַמִּשְׁפָּטִים אֲשֶׁר תָּשִׂים לִפְנֵיהֶם' )שמות כא, א(

הדינים  שם  על  משפטים'  'פרשת  נקראת  זו  פרשה 
ממונות  דיני  משפטי  הכוללים  בה,  שנאמרו  הרבים 
שבין אדם לחבירו, ומשפטי דינים נוספים שבין אדם 
הנזכר  הראשון  כשהענין  למקום,  אדם  ובין  לחבירו 
ויש  לישראל,  הנמכר  עברי  עבד  דין  הוא  בפרשה 
וקושיות על החלק  ולהקשות שמונה הערות  להעיר 
הראשון של הפרשה, כשחלקן הן על מהות העניינים, 

וחלקן על סדר ולשון כתיבתם בתורה.
א. תחילה יש להבין, מדוע פתחה התורה בפרשת עבד 
שלכאורה  לישראלי,  הנמכרים  העבריה  ואמה  עברי 
באותו הזמן שקיבלו התורה, לאחר שיצאו ממצרים 
היה  לא  הבאר,  ממי  ושתו  מן  ואכלו  במדבר,  ושהו 
נוגע להם ענין זה כל כך, ומדוע לא פתחה התורה את 

פרשת המשפטים בענין שהיה נוגע להם יותר.
ב. בדין עבד עברי נאמר )ג-ד( 'אִם בְּגַפּוֹ יָבֹא בְּגַפּוֹ יֵצֵא 
אִם בַּעַל אִשָּׁה הוּא וְיָצְאָה אִשְׁתּוֹ עִמּוֹ. אִם אֲדֹנָיו יִתֶּן 
לוֹ אִשָּׁה וְיָלְדָה לוֹ בָנִים אוֹ בָנוֹת הָאִשָּׁה וִילָדֶיהָ תִּהְיֶה 
לַאדֹנֶיהָ וְהוּא יֵצֵא בְגַפּוֹ', ויש להעיר על שלשת הדינים 
האמורים בזה שלש הערות: שהדין הראשון לכאורה 
לבדו,  שיצא  ודאי  לבדו,  שנכנס  שכיון  הוא,  פשוט 
מדוע  אשה,  בעל  היה  שאם  מובן,  אינו  השני  והדין 
תצא עמו, והלא רק הוא לבדו נמכר, והיא לא נמכרה 
כלל, ובדין השלישי שהאשה וילדיה תהיה לאדוניה, 

סיום הפסוק 'והוא יצא בגפו' לכאורה מיותר. 
צָדָה  לֹא  'וַאֲשֶׁר  )יג(  נאמר  בשגגה  ההורג  בדין  ג. 
וְהָאֱלֹהִים אִנָּה לְיָדוֹ וְשַׂמְתִּי לְךָ מָקוֹם אֲשֶׁר יָנוּס שָׁמָּה', 
ההורג,  דין  בפירוש מה  נאמר  לא  להעיר מדוע  ויש 
האם ימיתוהו כהורג בכוונה או שיעשו עמו דין אחר, 

ולא נאמר אלא שיש מקום מוכן שינוס שמה.
ד. לאחר מכן נאמרו שלשה דינים )יד-טז( 'וּמַכֵּה אָבִיו 
מוֹת  בְיָדוֹ  וְנִמְצָא  וּמְכָרוֹ  אִישׁ  וְגֹנֵב  יוּמָת.  מוֹת  וְאִמּוֹ 
יוּמָת. וּמְקַלֵּל אָבִיו וְאִמּוֹ מוֹת יוּמָת', ויש להבין, מדוע 
הפסיקה התורה בדין גונב איש ומכרו, בין דין מכה 

אביו ואמו לבין דין מקלל אביו ואמו.
ה. בדין אדון המכה את עבדו הכנעני נאמר )כ-כא( 'וְכִי 
יַכֶּה אִישׁ אֶת עַבְדּוֹ אוֹ אֶת אֲמָתוֹ בַּשֵּׁבֶט וּמֵת תַּחַת יָדוֹ 
נָקֹם יִנָּקֵם. אַךְ אִם יוֹם אוֹ יוֹמַיִם יַעֲמֹד לֹא יֻקַּם כִּי כַסְפּוֹ 
סיבה  הוא  כספו  אם  נפשך,  ממה  להבין  ויש  הוּא', 
לפטור את האדון, מדוע אם מת תחת ידו אינו פטור.

ו. בשור שנגח שור אחר נאמר שאם הוא תם משלם 
נוֹדַע  'אוֹ  )לו(  נאמר  הוא מועד  ואם  רק חצי מהנזק, 
בְּעָלָיו  יִשְׁמְרֶנּוּ  וְלֹא  שִׁלְשֹׁם  מִתְּמוֹל  הוּא  נַגָּח  שׁוֹר  כִּי 
שַׁלֵּם יְשַׁלֵּם שׁוֹר תַּחַת הַשּׁוֹר וְהַמֵּת יִהְיֶה לּוֹ', ויש להבין 

מדוע לא נאמר 'ואם נודע כי שור נגח הוא'.
שֶׂה  אוֹ  שׁוֹר  אִישׁ  יִגְנֹב  'כִּי  )לז(  נאמר  שור  בגונב  ז. 
וּטְבָחוֹ אוֹ מְכָרוֹ חֲמִשָּׁה בָקָר יְשַׁלֵּם תַּחַת הַשּׁוֹר וְאַרְבַּע 
צֹאן תַּחַת הַשֶּׂה', ויש להבין מדוע חייבה התורה את 
הגנב לשלם פי ארבעה וחמשה ממה שגנב, שלכאורה 
שור  בין  החילוק  את  להבין  צריך  ועוד  מובן.  אינו 

שמשלם חמש כמותו, ובשה משלם ארבע.

ח. באיסור הלואה ברבית נאמר )כב כד( 'אִם כֶּסֶף תַּלְוֶה 
אֶת עַמִּי אֶת הֶעָנִי עִמָּךְ לֹא תִהְיֶה לוֹ כְּנֹשֶׁה לֹא תְשִׂימוּן 
'אם' שהוא לשון  ויש להבין מדוע נאמר  נֶשֶׁךְ',  עָלָיו 
כפי  וחובה להלוות לעניים,  היא מצוה  והלא  רשות, 
שנאמר )דברים טו ח( 'כִּי פָתֹחַ תִּפְתַּח אֶת יָדְךָ לוֹ וְהַעֲבֵט 
תַּעֲבִיטֶנּוּ דֵּי מַחְסֹרוֹ אֲשֶׁר יֶחְסַר לוֹ', ובמכילתא )פ' יט( 
אמרו, כל אם שבתורה רשות חוץ משלשה וזה אחד 

מהם, ויש להבין מדוע אכן לא נאמר לשון חובה.
נראה לבאר, שענין ה'צדק' מתחלק לשלשה חלקים, 
מדותיו  את  שמתקן  לעצמו,  האדם  בין  צדק  יש 
ומשכיל בענייני החכמה, יש הנהגת צדק בתוך ביתו, 
עם אשתו בניו ועבדיו, ויש צדק בהנהגתו בינו לבין 
ושלשה  המדינה.  אנשי  כלל  ובין  אחרים,  אנשים 
'וְאַתָּה  ו(  כה  א'  )שמואל  בפסוק  אמורים  אלו  עניינים 
שָׁלוֹם וּבֵיתְךָ שָׁלוֹם וְכֹל אֲשֶׁר לְךָ שָׁלוֹם', 'ואתה שלום' 
'וביתך שלום' הוא הצדק עם  הוא הצדק עם עצמו, 
כל  על  הוא הצדק  לך שלום'  'וכל אשר  ביתו,  אנשי 

אנשי העיר והסובבים אותו. 
לכך בחרה התורה לפתוח את דיני המשפטים, בענין 
את  בתוכם  שכוללים  העבריה,  ואמה  עברי  עבד 
שלשת העניינים הללו, שמלבד מה שהוא עבד הרי 
הוא יהודי, והוא חייב לנהוג עמו ככל יהודי אחר, וכן 
ישנם דינים רבים ביציאתו לחירות, כיצד הוא יוצא, 
הם  אלו  שכל  יוצא,  שהוא  בשעה  לו  להעניק  והדין 
משפטים בין אדם לאנשים אחרים, ומצד מה שהוא 
לאנשי  דומה  הוא  בו  שלו  ההשתעבדות  ודיני  עבדו 
ביתו, ובפרט כאשר הוא נרצע ונעשה לו לעבד עולם, 
אכן בנוסף לזה, אם האדון משיא לו שפחה כנענית 
ובאמה  האדון,  של  כנענים  עבדים  הם  הילדים  הרי 
היא ממש אשתו  הרי  אותה  נושא  הוא  אם  העבריה 
והילדים הם בניו, וזהו ענין הצדק עם ביתו, וענייני 
הרחמנות והנדיבות כיצד יתנהג עמו, הרי הם מדות 

האדם בעצמו.
עצמו  המוכר  בגנות  לדבר  זו  בפרשה  התורה  כוונת 
עול  מעליו  לפרוק  בכך  להרויח  חשב  אשר  לעבד, 
תורה ומצוות, כמו שאמרו חז"ל )קידושין כב:( 'אוזן זו 
ישראל עבדים הלך  בני  לי  כי  סיני  ששמעה על הר 
יצטרך  שלא  להרויח  חשב  ואם  לעצמו'.  אדון  וקנה 
שש  שלאחר  התורה  לו  אומרת  עצמו,  את  לפרנס 
שנים 'בגפו יבא בגפו יצא', שיחזור להיות בדיוק כפי 
לו  כלום מלבד הבושות שהיו  ירויח  ולא  מה שהיה, 
שנמכר לעבד. ואם חשב להרויח שלא יצטרך לפרנס 
את אשתו ובניו, אומרת לו התורה 'ויצאה אשתו עמו' 
שלאחר שש השנים יחזרו הוא ואשתו להיות כפי שהיו 
קודם לכן, עם כל הדוחק שהיו להם, ומסיימת התורה, 
שאם היה סבור שאדוניו יתן לו אשה בלא שיצטרך 
ליתן לה נדוניא, האשה וילדיה יהיו של האדון, והוא 

יצא בגפו בלא אשה ובנים.
העניינים שבין אדם לבין אחרים כלל אנשי המדינה 
מתחלקים לשני חלקים, האחד הוא 'עניינים רצוניים', 
המתחילים מתוך רצון, כמקח וממכר, ושומרים, ויש 

את ה'בלתי רצוניים' שמתחילה הם באים שלא מרצון, 
מזיק,  סם  נתינת  כגניבה,  נסתרים  עניינים  יש  ובהם 
השגת גבול, הריגה בערמה, ועדות שקר, ויש עניינים 

נגלים, כהכאה היזק ורציחה.
ביותר,  הרוצח שהוא החמור  בדין  התורה  והמשיכה 
ואמרה שאם אין ידוע שהתכוין להורגו, יש לו מקום 
לנוס לערי מקלט, ולא פירשה התורה את דינו, לפי 
שאכן אין דינו שוה, שהרי אם התכוין להרוג ורק אנו 
הגלות,  ידי  על  מעונשו  יפטר  לא  זאת,  יודעים  אין 
אלא הקב"ה יסבב את מיתתו, כמבואר במסכת מכות 
)י:(, ולאחר מכן נאמר דין מכה אביו ואמו שאף שלא 
הרגם, מכל מקום כיון שהם אביו ואמו ומחויב יותר 
בכבודם, הרי הוצאת דמם חמורה כהריגת איש אחר, 
הוא  שגם  ומכרו,  איש  הגונב  דין  נאמר  מכן  לאחר 
לו  שאפשר  כיון  כהריגה,  שאינו  אלא  מאד,  חמור 
לשוב, ולאחר מכן דין מקלל אביו ואמו, שהוא פחות 
בחומרתו, כיון שלא הזיק במעשה, אבל מחמת הזלזול 

באב ואם גם הוא חמור לקבל עונש מיתה.
שאם  עבדו,  את  המכה  אדון  דין  נאמר  מכן  לאחר 
מת מיד ודאי היתה מכה זו חזקה ביותר, ועל כן אף 
לו לנהוג באכזריות כל כך כלפיו,  שהוא ממונו, אין 
יומים  או  יום  לאחר  רק  מת  אם  אבל  מיתה,  וחייב 
להכותו  בידו  והרשות  ממונו  כיון שהוא  נענש,  אינו 
כדי לחנכו ולתקנו. אחר כך פירטה התורה את דיני 
הנזיקין הבאים שלא מרצון, כשור שנוגח שור, וכיון 
ואף  יסקל,  שהשור  הוא  הדין  אדם  שנגח  שבשור 
הבעלים חייבים כופר, אמרה תורה בשור שנגח שור, 
'או נודע כי שור נגח הוא' וגו' ללמד שבין אם היה תם 
ובין אם היה מועד לעולם אין אלא חיוב ממון, בתם 
חצי נזק ובמועד נזק שלם, אבל השור לא יסקל וגם 

אין חיוב כופר.
ביאור דין ארבעה וחמשה בגונב שור ושה וטבחו ומכרו 
הוא, שיש לחייב את הגנב על כל פעולה שעשה כאילו 
כן השוחט שור עשה שלש  גניבה חדשה, על  שהיא 
ושחטה,  הרביצה,  לשחיטה,  קשרה  נוספות,  פעולות 
על  עמו  התפשר  קונה,  אחר  חיזר  שור,  המוכר  וכן 
המחיר, ומסרה ליד הקונה, לכך משלם חמשה, כפל 
הפעולות  על שלש  שלש  ועוד  הראשונה,  גניבה  על 
יש  ולמכרו,  לשחטו  יותר  בשה שקל  אבל  הנוספות, 
להחשיב את הקשירה והרביצה בשעת שחיטה כאחת, 
וכן את חיפוש הקונה והתפשרות המקח כאחד, לכך 
חייב ארבעה, כפל על הגניבה הראשונה, ועוד שנים 

על שתי הפעולות הנוספות בשחיטה ומכירה.
את  תלוה  כסף  'אם  תורה  אמרה  רבית  איסור  בדין 
עמי', לפי שעיקר המצוה היא לתת לעני צדקה בדרך 
או שהנותן  ירצה לקבל במתנה,  לא  ורק אם  מתנה, 
מנת  על  בהלואה  יתן  אז  במתנה,  לתת  ירצה  לא 
שיחזיר, לכך אמרה תורה 'אם כסף תלוה', שאם לא 
ירצה המקבל אלא הלואה, או שהנותן לא ירצה אלא 

להלוות, שיזהרו שלא ישים עליו רבית. 
עקידת יצחק שער מו


