
מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט”א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט”א

בס"ד, גליון צ"ד | פרשת משפטים תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

שבור  מנת  על  קלקר  במשטח  שבת  בערב  חמה  מקווה  לכסות  מותר  האם 
יישאר חם בשבת בבוקר, או שיש לחוש משום איסור הטמנה, שאסור  המקווה 

להטמין בערב שבת בדבר המוסיף הבל?
תשובה:  

חז"ל גזרו שלא להטמין בדבר המוסיף הבל ואפילו בערב שבת, וטעם האיסור, 
הגחלים  את  להבעיר  ויבוא  גחלים,  בו  שיש  ברמץ  יטמין  שמא  שחששו  מפני 

ונמצא עובר על איסור דאורייתא )שבת לד: שו"ע או"ח סי' רנז ס"א(. 
בשאלה זו יש לדון: א. האם יש איסור הטמנה בדבר שאינו מיועד לאכילה 
רק לרחיצה. ב. אם יש איסור הטמנה כאשר מטמין לצורך שבת בבוקר, ובדרך 
כלל ההטמנה של מים המקווה הוא לצורך הבוקר של שבת, ויבואר שנחלקו בזה 
הראשונים ולשיטת המתירים אין לחוש במי המקווה שעומדים לצורך בוקר יום 
השבת. ג. יש לדון על עצם כיסוי הבור אם הוא נחשב למעשה הטמנה, שעיקר 
איסור הטמנה הוא כאשר מטמינים את המאכל מכל צדדיו, וכאן הכיסוי הוא רק 
על גבי הבור, ושאר כל הצדדים אינם בגדר הטמנה. ומאידך, מאחר והאפשרות 
היחידה לכיסוי גמור במקווה היא מלמעלה, כי הדפנות הן דפנות המקווה, כיסוי 
מלמעלה ודאי נחשב הטמנה גמורה ולא הטמנה במקצת. ונבוא לבאר את צדדי 

ההיתר בזה. 

הטמנת מים לרחיצה 
ולא לאכילה  יש איסור הטמנה במים שמיועדים לרחיצה  דנו הפוסקים אם 
ושתיה, דאיתא בגמרא )שבת יח:( ובשו"ע )או"ח סימן רנד סעיף ט( 'לא ימלא חבית של 
מים ויתן לתוך התנור ע"ש עם חשיכה'. והקשה המגן אברהם )שם ס"ק כו( דהרי 
שיטת הרשב"ם )תוס' שבת מח. ד"ה דזיתים, הו"ד בטור סימן רנז( שמותר להניח פירות סביב 
האש סמוך לחשיכה ואין בזה איסור 'שהיה' ומשום חשש שמא יחתה, שכשם 
שמותר )לדעת הרשב"ם והרבה ראשונים( להניח דבר המבושל כמאכל בין דרסאי ואין 
בזה חשש שמא יחתה, כל שכן בפירות הנאכלים גם חיים שאין בהם חשש שמא 
יחתה, וכן פסק השו"ע )סימן רנד סעיף ד(, ומאחר ומים שותים גם כשהם קרים מדוע 

יש בהם איסור שהיה מחשש שמא יחתה.
וכתב המגן אברהם ליישב בב' פנים: א. מים הגם שהם ראויים לשתותם חיים, 
מכל מקום אינם טובים כל כך כמו פירות לאוכלם חיים, ונמצא שיש בהם תיקון 
גדול ויש חשש שמא יחתה. ב. מדובר כשצריך את המים להדחת כלים, ובמים 
קרים לא ניתן להדיח כלים ויש חשש שמא יחתה. אולם באליה רבה )שם ס"ק כב( 
חולק וסובר שבמים העומדים להדחה אין חשש שמא יחתה, וכתב שכן עולה 

כיסוי מקווה במשטח קלקר

1  במגן אברהם )סי' רלו סק"ג( כתב שהמתפלל עם הציבור 
שהציבור  בשעה  במעלת  אלא  אינו  אחרת  תפילה 
ברורה  ובמשנה  ממש.  בציבור  כתפילה  ולא  מתפללים, 
בשעה  הכנסת  בבית  מתפלל  שאם  כתב  סק"ל(  צ  )סי' 

כיון  מוסף,  מתפלל  והוא  שחרית  מתפללים  שהציבור 
שמתפלל עמהם בבית הכנסת מיקרי תפילת הציבור. ויש 
שכתבו )ראה מנחת יצחק ח"ב סי' קלב, שו"ת אבן ישראל ח"ט סי' 
וודאי גם דעת המשנה ברורה כדעת המג"א, ואין  סג( כי 
כוונתו לומר שדינו כתפילה בציבור ממש, ומש"כ 'מיקרי 
תפילת הציבור' כוונתו שחשוב כמתפלל בשעה שהציבור 
מתפללים. אמנם יש שכתבו )שו"ת דבר יהושע ח"ה סי' ד בדברי 
הגר"ח מבריסק( שאף  לא בשם  סי'  ח"ד  והנהגות  הצל"ח, תשובות 

אם מתפלל תפילה אחרת נחשב שמתפלל במנין ממש. 
ומצינו עוד דעה )פסקי תשובה סי' נד בשם שו"ת באר יצחק סי' 
אחרת  תפילה  מתפלל  אם  התפילות:  סוגי  בין  לחלק  כ( 
מתפללים,  שהציבור  לתפלה  הברכות  במספר  הדומה 
כגון שחרית בשבת ויו"ט שיש בה שבע ברכות ומתפלל 
ברכות  שבע  גם  שהיא  מוסף  מתפלל  כשהציבור  אותה 
נחשב כמתפלל במניין ממש. אבל אם אינן שוות במספר 
והציבור  וחוה"מ  בר"ח  שחרית  שמתפלל  כגון  הברכות 
במקום  כן,  על  בציבור.  תפילה  זה  אין  מוסף  מתפלל 
שיכול למצוא ציבור שמתפלל אותה תפילה שהוא עומד 

להתפלל עדיף להתפלל עמהם. 
2  כן הביאו הש"ך )יו"ד סי' רסה ס"ק כד( והבית לחם יהודה 

)יו"ד סי' רסה ס"ק יב( והמגן אברהם )סי' כה ס"ק כח( והשו"ע 

הרב )שם סל"ח(, וכן הביא המשנה ברורה )שם ס"ק נה(. ]ראה 
ויש  בתפילין.  מל  שלא  שכתב  תזריע(  )פרשת  צבי  בעטרת 
לעיין אם כוונתו רק על המוהל או גם על אבי הבן. וראה 
למול  האם  מנהגים  שהביא  רסה(  )סי'  הברית  כורת  בספר 

בתפילין דרש"י או דר"ת[.
התפילין  לחלוץ  'נוהגים  ס"ג(:  תכג  סי'  )או"ח  בשו"ע    3
)סי'  ובלבוש  סי"ג(.  כה  בסי'  )וכן  מוסף'  להתפלל  כשרוצים 
תכג ס"ד( כתב הטעם לזה כיון שתפילת מוסף הוא במקום 

טוב  יום  כמו  הוא  המוסף  הקרבת  ובעת  מוסף,  קרבן 
ממש ואין צריך אות אחר. ויש בזה גם טעם על פי הסוד, 

כמבואר בשער הכוונות )דרושי ראש חודש(.
4  בדברי האחרונים מצאנו כמה דעות אם מותר לחזור 
מוסף.  תפילת  אחר  חודש  בראש  התפילין  וללבוש 
המחזיק ברכה )סי' כה ס"ק יג( הביא מהרמ"ע מפאנו )שו"ת 
ואח"כ  מוסף  בזמן  עולה  חודש  ראש  שקדושת  קח(  סי' 

יורדת, ולכן מותר לחזור וללבוש התפילין לאחר מוסף. 
וכן כתבו ביוסף אומץ )סי' שיג( ובשו"ת מעשה אברהם )יו"ד 
סי' מט( שבר"ח יכול לחזור ולהניח תפילין דרש"י בברכה 

אחר מוסף. והפרי מגדים )סי' כה מש"ז ס"ק טז( כתב שאפשר 
המשנה  הביא  וכן  מוסף,  לאחר  דר"ת  תפילין  להניח 
ברורה )שם סק"כ(. אולם המחזיק ברכה )שם( כתב שמהר"ם 
לחלוץ  נהג  שמהרח"ו  הביא  צדיקים  באור  פאפירש 
וראה  למחרת.  עד  להניחם  ולא  מוסף  קודם  התפילין 

'אחר שהתפלל  יח( שכתב:  אות  ויקרא  ב  )שנה  חי  בבן איש 
מוסף לא יחזור להניח תפילין בו ביום כדי ללמוד תורה 
בתפילין, מפני כי הרשימו נשאר כל היום, אך במנחה יניח 
תפילין. כן כתב רבנו הרש"ש ז"ל בנהר שלום. והגם דרבנו 
החיד"א ז"ל כתב להניח תפילין אחר מוסף לא ראה דברי 
רבנו הרש"ש'. וכן הביא הכף החיים )סי' כה ס"ק צו(. ובשו"ת 
יביע אומר חלק ג' )סי' ה אות ד( כתב לחשוש לדבריהם ולא 

להניח תפילין אחר מוסף עד מנחה. 
5  שכיון שעדיין לא הניחם ודאי מחויב להניח גם אחר 
מוסף, וכן נראה מדברי הפרי מגדים )סי' כה מש"ז ס"ק טז( 
דר"ת  שבתפילין  סק"ס(  )שם  ברורה  המשנה  שהעתיקם 
]אמנם בסימן תכג  יש להקל להניחם אחר מוסף.  שפיר 
)א"א סק"ו( כתב על עצמו שנוהג להניח תפילין דר"ת בראש 

וראה  מוסף[.  קודם  ולחלצם  שחרית  אחר  מיד  חודש 
בשו"ת זקן אהרן )ח"ב סי' ה( שכתב שמנהג העולם להניח 
יביע אומר העתיק  וכן בשו"ת  תפילין דר"ת אחר מוסף. 
מכמה אחרונים שהקילו להניח תפילין דר"ת אחר מוסף 
מספיק  שאינו  במי  כדבריהם  להקל  שיש  וכתב  בר"ח, 

להניח תפילין דר"ת קודם מוסף.
6  משנה ברורה )סי' תקנח סק"ה(, שדברי הרמ"א )שם ס"א( 
שאסור לאכול בשר ויין בלילה של מוצאי תענית תשעה 
באב כשנדחה לעשירי באב, הוא רק מפני אבלות של יום, 
אבל בשאר תעניות ציבור אין להחמיר בזה. וראה באגרות 
)או"ח ח"ג סי' פח( שכתב שאף שהגר"א הביא לדינא  משה 

צריך  היה  התקנה  שמעיקר  הסובר  הרמב"ן  דברי  את 
התעניות,  ארבעת  בכל  מהלילה  התענית  את  להתחיל 
רק  מתחלת  והתענית  כן  קבלו  שלא  עכשיו  מקום  מכל 
מעלות השחר אין לאסור לאכול בשר ולשתות יין בליל 

התענית. 
7  כן הביא האליה רבה )סי' תקנח סק"ד( משו"ת מהרש"ל 
)סי' צב( שכתב בשם ספר חסידים: 'עיקר תענית מעלייתא 

בכניסת  לא  יין  לשתות  ולא  בשר  לאכול  שלא  היינו 
התענית ולא במוצאי תענית', וכן הביא הכף החיים )שם 
נוהגין  מעשה  'ואנשי  שכתב:  היום  בסדר  וראה  טז(.  ס"ק 

כדי  התענית  בליל  יין  לשתות  ולא  בשר  לאכול  שלא 
אם  כן,  לעשות  וראוי  הצרות,  על  ולהתאנח  להתענות 
לא שהוא חלוש או זקן וצריך כח לסבול התענית'. והנה 
שגזרו  שאומר  מי  שיש  כתב  ס"ג(  תקפ  סי'  )או"ח  השו"ע 
וכו',  הבית  חורבן  על  וחמישי  שני  בכל  מתענין  שיהיו 
ובמגן אברהם )שם סק"ט( הביא שיש המתענים מבשר ויין 
בלילה שלפני התענית, ויש הנוהגים כן גם בלילה שאחר 
יש  התעניות  בארבעת  גם  לכאורה  זה  ולמנהג  התענית. 
להימנע מבשר ויין בלילות שלפניהם ואחריהם. והמשנה 
רק  אברהם  המגן  דברי  את  העתיק  טז(  ס"ק  )שם  ברורה 
שקודם  בלילה  ויין  מבשר  להימנע  שנהגו  מה  לענין 
התענית, אך לא העתיק את המנהג שלא לאכול בשר ויין 

בלילה שאחר התענית.
8  הרמ"א )או"ח סי' שלד( כתב לענין מי שחילל שבת בשוגג, 

צירוף למנין שמתפללים תפילה אחרת
הספקתי  ולא  הארץ,  בדרום  במושב  שהיתי 
לבית  הגעתי  כאשר  מנחה.  תפילת  להתפלל 
להתחיל  עומד  הציבור  את  מצאתי  הכנסת 
להתפלל  במקום  והמנהג  ערבית,  תפילת 
כשאצטרף  האם  המנחה.  מפלג  כבר  ערבית 
אליהם בתפילת שמונה עשרה, ולכוון בתפילתי 
לתפילת מנחה בעוד הם מתפללים ערבית, יהא 

זה נחשב כתפילה בציבור?

ת. יכול להתפלל שמונה עשרה של מנחה כשהם 
זה  ויהא  ערבית,  של  עשרה  שמונה  מתפללים 

מתפללים'.  שהציבור  'בשעה  כמתפלל  נחשב 
לו מעלת תפילה  יש  נחלקו הפוסקים אם  אמנם 
ציבור  למצוא  שיכול  במקום  לכן  ממש,  במניין 

שמתפלל אותה תפילה עדיף להתפלל עמהם1. 

הנחת תפילין בברית בראש חודש
חודש.  בראש  מילה  ברית  לערוך  מתעתד  אני 
מתעטרים  הברית  שבשעת  המנהג  אצלינו 
בראש  גם  כך  לנהוג  יש  האם  דר"ת.  בתפילין 
חודש, או שמכיוון שהברית לאחר תפילת מוסף 

אין להניח אז תפילין?

המילה2.  בזמן  תפילין  לובש  הבן  שאבי  נהגו  ת. 
חודש  בראש  רש"י,  של  תפילין  ללבוש  הנוהגים 
שוב  יניחם  לא  במוסף3,  התפילין  חלץ  שכבר 
נראה  דר"ת,  תפילין  ללבוש  והנוהגים  בברית4. 

בזמן  וילבשם  מוסף,  קודם  להניחם  שלא  שיכול 
הברית5.  

ארוחה בשרית בליל ומוצאי תענית 
מימי  בחלק  להתענות  עצמי  על  קיבלתי 
בשרית  ארוחה  לאכול  רגיל  אני  השובבי"ם. 
מידי ערב. האם מותר לי לאכול ארוחה בשרית 

בלילה שלפני התענית או במוצאי התענית? 

חורבן  על  שנתקנו  התעניות  ומוצאי  בלילי  ת.  
להחמיר  והרוצה  לאכול בשר6,  איסור  אין  הבית, 
יחמיר לעצמו7. בתענית רשות שהאדם או ציבור 
מקבלים על עצמם לתשובה וכפרה ]וכגון תעניות 
ולשתות  בשר  לאכול  מותר  השובבי"ם[,  בימי 
יש  התענית  מוצאי  בליל  אך  התענית,  בליל  יין 

להחמיר8.



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט”א

פתיחת צינור הניקוז בשבת
וכשיצאתי  רבים,  גשמים  ירדו  במהלך השבת 
למרפסת הבחנתי שהיא מוצפת במים. לאחר 
בלכלוך  נסתם  הניקוז  שפתח  ראיתי  בדיקה 
זרימת המים. האם  ומונע את  שהצטבר עליו 
מותר להסיר את הלכלוך ולפתוח את הניקוז 

כדי לאפשר למים להתנקז?

אך  הלכלוך,  את  להזיז  מותר  הצורך  בעת  ת. 
יעשה זאת בשינוי9. 

להסיר תווית בגד בשבת 
וכשבאתי  שבת,  לכבוד  חדש  בגד  רכשתי 
עדיין  היצרן  שתוויות  הבחנתי  בשבת  ללבשו 
מחוברות אליו באמצעות חוט פלסטיק. האם 
מותר להסיר את התוויות בשבת, או שיש בכך 

איסור?

ת.  לכתחילה ראוי להסיר את התוויות מהבגד 
זאת  לעשות  מותר  הסירן,  לא  אם  שבת.  בערב 
ולא  קורע  איסור  משום  לא  בזה  ואין  בשבת 

איסור מכה בפטיש10. 

משולש פיצה אסור שהתערב באחרים
התחוללה  הרשב"י  קבר  למתחם  בכניסה 
לפתע  אנשים,  המה  המקום  זוטא.  מהומה 
יערוך  שכעת  והודיע  יהודי  למקום  הגיע 
 20 סיום הש"ס. הוא הניח על הספסל לצידו 
יחלק  אותן  מנות,  כ-160  שבהם  פיצה  מגשי 
כ'סעודת מצוה'. אנשים רבים מבאי  לנוכחים 
וסתם  בית,  חסרי  אברכים,  בחורים,  המקום, 

עמך, היו רעבים בשעת ליל מאוחרת ושמחו 
בעל  את  לברך  ניגשו  הם  ההזדמנות.  על 
עזרו  מהם  כמה  ידים.  ליטול  וישבו  השמחה 
הפיצה,  מגשי  כל  את  לפרוק  השמחה  לבעל 
והניחו את המשולשים על השולחנות לנוחות 
"תגיד  בעיה.  התעוררה  שאז  אלא  הנאספים. 
אחד  איש  שאל  הזו"?  הפיצה  חלבי  זה  לי, 
ענו  "בוודאי"  במקצת.  תמהוני  נראה  שהיה 
לו כמה אנשים. "אז יש בעיה, מאוד לא נעים 
לי. לקחתי לעצמי משולש אחד, והידיים שלי 
שאכלתי  שווארמה  בשר  ממנת  שומניות  היו 
ידיים, ואתם  כן. קמתי מהשולחן ליטול  לפני 
איפה  זוכר  לא  טרוד,  איש  אני  אותי,  מכירים 
אותה,  לאכול  אסור  המנות  אחת  התיישבתי. 
אולי מישהו זוכר איפה ישבתי"? שקט הושלך 
בקהל ומיד לאחריו סערה. אנשים ניסו לברר 
מה האיש אמר, והבינו את הבעיה. האם מותר 
מהן,  שאחת  בשעה  הפיצה  מנות  את  לאכול 
שלא נודע איזו היא, מעורבת עם שומן בשר?

ת. לבני ספרד המשולש האסור בטל בתערובת 
והכל מותר באכילה. אולם לבני אשכנז כל מה 
חנויות  שיש  לפי  לאכול,  אין  הספק  שבכלל 
שמוכרות משולשי פיצה בבודדים, ויש להחמיר 
וכל  מתבטל,  שאינו  שבמנין'  כ'דבר  שדינם 
שהיו  משולשים  אמנם  אסורים11.  המשולשים 
והם  התערובת  בכלל  אינם  מגש  בתוך  סגורים 

מותרים. 

שימוש בכלי שאינו טבול
גדול  עו"ד  במשרד  חוזה  לחתימת  הגעתי 
תה  לי  הכינו  מצוות.  שומר  שאינו  ומפורסם 
מהתה  לשתות  לו  מותר  האם  זכוכית,  בכוס 

כאשר מסתבר שהכוס אינה טבולה?

קודם  בשימוש  אסור  טבילה  המחויב  כלי  ת. 
או  שלו  הכלי  שאין  זה  באופן  שטבלוהו12. 
ברשותו, בשעת הדחק וצורך גדול אפשר להקל 

שמותר לשתות ללא טבילה13.

חיוב ערב לשלם את החוב כאשר 
המלווה האריך את תקופת ההלוואה

אלף  עשרים  של  סכום  משמעון  לווה  ראובן 
כערב.  ההלוואה  שטר  על  חתם  ולוי  דולר, 
הוא  הפירעון  שמועד  במפורש  נכתב  בשטר 
ראש חודש כסלו. כאשר הגיע מועד הפירעון, 
פנה ראובן אל שמעון וביקש ארכה עד ראש 
והאריך  לבקשתו  נענה  ושמעון  שבט,  חודש 
הערב  לוי  את  ליידע  מבלי  הפירעון,  זמן  את 
בהגיע  לכך.  הסכמתו  את  קיבל  לא  וממילא 
שנקלע  ראובן  הודיע  שבט  חודש  ראש 
לקריסה כלכלית ואינו יכול לשלם את החוב. 
שמעון פנה אל לוי הערב ודרש ממנו לפרוע 
לערוב  התחייבתי  טוען:  לוי  ההלוואה.  את 
היית  אילו  כסלו.  חודש  ראש  עד  רק  לחוב 
תובע את ראובן במועד המקורי, היה משלם. 
מאחר שהארכת לו את הזמן על דעת עצמך, 
אין לך זכות לגבות ממני, שכן לא על דעת כן 

קיבלתי עלי את הערבות. עם מי הדין?

גם  חייב  נשאר  הערב  אם  הפוסקים  נחלקו  ת. 
לאחר הארכת הזמן14. למעשה, יכול הערב לומר 
לחייבו.  אפשר  ואי  הפוטרים  כשיטת  לי'  'קים 
גם  חייב  קבלן',  'ערב  להיות  התחייב  אם  אך 
באופן שהפציר במלווה שיגבה והאריך את זמן 

ההלוואה בניגוד לדעתו15.

ולא  וחמישי,  שני  יום  ארבעים  להתענות  'וצריך  וז"ל: 
על  בשוגג  שבא  מי  ולענין  בשר'.  יאכל  ולא  יין  ישתה 
'ויתענה ארבעים  )יו"ד סי' קפה ס"ד(:  הנדה כתב הרמ"א 
וראה  ובשר'.  ביין  אסור  התענית  ובליל  וכו',  יום 
שקודם  בלילה  דהיינו  סק"י(  שם  )יו"ד  השלמים  בתורת 
)ים של שלמה חולין פ"ה  התענית, אך הביא שממהרש"ל 
ובין  התענית  שקודם  בלילה  בין  שהוא  משמע  יא(  סי' 
אמנם  לנהוג.  ראוי  וכתב שכן  בלילה שאחר התענית, 
)או"ח שם ס"ק עט( הביא בשם אחרונים  המשנה ברורה 
כז, ט"ז שם סק"כ( דהיינו דוקא בלילה  )אליה רבה שם ס"ק 
שאחר התענית. וראה במגן אברהם )או"ח סי' תקנח סק"ג( 
של  שבתעניות  קכה(  סי'  )שו"ת  מהרי"ל  בשם  שכתב 
שאחריהם.  בלילה  בשר  לאכול  שלא  נוהגים  תשובה 
)סי' קלד סק"א( שבליל  רבה  ובטעם הדבר כתב האליה 
מעלה  של  שבי"ד  כיון  להחמיר  צריך  אין  התענית 
אינם דנים בלילה, אבל בלילה של מוצאי התענית אין 
לאכול בשר כיון שאם התחילו את הדין ביום גומרים 
שם  )יו"ד  השלמים  שבתורת  הביא  ועוד  בלילה.  אפילו 
כקרבן,  הוא  שהתענית  כיון  לזה  שהטעם  כתב  סק"י( 
ובקרבנות הלילה הולך אחר היום. והפלתי )שם סק"ד( 
סק"כ(  שם  )או"ח  מגדים  בפרי  וראה  הטעמים.  ב'  כתב 
שכתב שזה דוקא כאשר מתענה לכפרה ולא בתעניות 

שנתקנו על חורבן הבית.
בצינור  סתימה  לפתוח  התיר  ס"ט(  שלו  )סי'  בשו"ע    9
מים שנסתם בעשבים ולכלוך, אך שכתב שיעשה זאת 
פסידא.  במקום  ברגליו  מיעוך  ע"י  ובשינוי  בצינעא 
צינור  ידי הסתימה פקע ממנו שם  הוא שעל  והטעם 
אלא  לעשות  ואין  בפתיחתו  'בונה'  איסור  יש  ולכן 
שמחובר  אף  בזמנינו  מרפסת  צינור  אמנם  בשינוי. 
חקוק  שהוא  השו"ע  שמיירי  לצינור  דומה  אינו  לבנין 
דומה  פלסטיק  צינור  כי  כסתום,  ונחשב  בקרקע 
וכן  עליו.  שמו  שנשאר  סתום  מפלסטיק  לבקבוק 
והערה  סי"ח  )פי"ב  כהלכתה  שבת  שמירת  בספר  הביא 
ובבית הכיסא  בכיור  לגבי סתימה  נב( בשם הגרשז"א, 
בצינור שעלו  כאן  דומה למה שכתב השו"ע  זה  שאין 
שאין  קילוחו,  את  ומעכבים  הסותמים  קשקשים  בו 
מותר לפותחו כדרכו אלא על ידי שינוי ומשום פסידא, 
ולכן  צינור  שם  ממנו  פקע  הסתימה  ידי  על  שם  כי 
בשינוי,  ואין לעשותה אלא  בונה בפתיחתו  איסור  יש 
לא  שנסתמו  כיור  של  בצינור  וכן  הכסא  בבית  אבל 
צוארו  שנסתם  כבקבוק  זה  והרי  מהם,  שמם  פקע 
שמסתבר שמותר להוציא את הסתימה )עיין משנ"ב סי' 
שיד סקי"ז(. אולם כתבו כי מאחר שאין הדברים ברורים 
דחול,  עובדין  משום  בכך  שיש  אפשר  וגם  כך,  כל 
הדחק  ובשעת  ביתית  במשאבה  אלא  להקל  אין  לכן 
סי'  )ח"ה  יצחק  וכ"כ בשו"ת מנחת  גדול.  צורך  ובמקום 
עה( ובשו"ת חלקת יעקב )ח"ג סי' קלח(. וראה גם בשו"ת 
אגרות משה )או"ח ח"ד סי' מ אות ט( שכתב שאם הוא דבר 

המצוי שיסתם, אין נחשבת הסתימה כקלקול, וכן אין 
לצורך  כלים  כהדחת  אלא  כתיקון  נחשבת  פתיחתה 
שבת ומותרת, ואם אין מצוי שיסתם נחשבת הפתיחה 
ו( הביאו  )קובץ  תיקון קצת ואסורה. ובקובץ מבית לוי 
וואזנר שמותר לפתוח סתימה בכיור על  דעת הגר"ש 
ידי כלי שאינו מיועד לכך, ובמקום כבוד הבריות מותר 

אף במקל גומי המיועד לכך ]"פומפה"[.
10  בשאלה זאת יש לדון מצד שני איסורים: א. משום 
)סי' שמ סקמ"ג( שאסור  קורע, לפי מה שכתב המשנ"ב 
לקרוע אף אם מתכוון לקלקל. ב. משום מלאכת מכה 
יכולות  )סי' שב ס"ב(: הלוקט  בפטיש. שכן כתב בשו"ע 
הצמר  שבכלי  היבולות  אלו  כגון  בגדים  גבי  שעל 
בפטיש  מכה  משום  חייב  האריגה  מן  בהם  הנשארים 
דהוא  )סק"ח(  המשנ"ב  וכתב  עליהם.  שיקפיד  והוא 
מתכוון,  בלי  בבגד  שנארגו  דקין  וקסמין  קשין  הדין 
דכל העושה דבר שע"י זה נגמר המלאכה חייב משום 
ואף אם לא היה נמנע מללבשו אם לא  מכה בפטיש, 
אינו  הוא  קורע,  איסור  לגבי  והנה  חייב.  מסירם  היה 
תפירה  ובחוט  במדבקה  אבל  פלסטיק,  בחוט  שייך 
יש איסור משום קורע. ולגבי מכה בפטיש, איסור זה 
הוא דוקא באופן שהתווית היא חלק מהבגד ולא דבר 
שמצרפים לבגד לאחר הייצור, או לפי חלק מהפוסקים 
אם עכ"פ במידה ולא יסיר את התווית הבגד לא יהיה 
טו  )פרק  וכתב בשמירת שבת כהלכתה  ללבישה.  ראוי 
חדש  לבגד  מודבקות  או  שתפורות  שתוויות  ספ"ה( 
ע"י  מחוברות  הן  אם  אך  קורע,  משום  להסירן  אסור 
מותר  פלסטיק  בחוט  תלויות  או  תפורות  ואינן  סיכה 
להפרידן ואין בהם חיוב משום מכה בפטיש. וכן כתב 
תלויה  שתווית  סי"ד(  יא  פרק  )ח"א  שבת  אורחות  בספר 
בבגד בחוט פלסטיק מותר להסירה ולחתוך את החוט 
בשבת ואין בזה משום קורע ולא משום מכה בפטיש, 
משום  קורע  איסור  אין  פלסטיק  שבחוט  שם  וביאר 
אלא  לבגד  מוצמד  זה  ואין  תפירה  נחשב  זה  שאין 
ספר  כתב  וכן  תכיפות.  ב'  כאן  דאין  ועוד  בבגד,  תלוי 
שמדביקים  חדשים  בבגדים  סוס"ג(  יב  )פרק  שבת  בנין 
שם  או  מחיר  של  תויות  בחוט  מחברים  או  הבגד  על 
החברה שמותר להסירן בשבת, כיון שמחברים אותם 
לאחר הייצור ושוב לא שייך בבגד איסור משום מכה 
גם  וכתב שם  אויערבאך.  וכן הסכים הגרש"ז  בפטיש. 
בחוט  או  במדבקה  אמנם  קורע.  משום  איסור  שאין 
ואין  וכנ"ל,  קורע  לאיסור  לחוש  שיש  נראה  תפירה 
בשש"כ  שכתבו  כפי  פלסטיק  בחוט  אם  כי  להקל 
כתב  סי"ג(  לד  )פרק  שני  חוט  ובספר  שבת.  ובארחות 
שאי  באופן  בשבת  לנתקה  אסור  חרושת  בית  שתוית 
להורידה.  מבלי  החליפה  או  הבגד  את  ללבוש  אפשר 
שאי  בגד  ולשיטתו  בפטיש,  מכה  משום  הטעם,  וציין 
אפשר להשתמש כשהתווית קיימת יהיה חיוב משום 
מכה בפטיש. נמצא שיש שני מצבים הגורמים לחיוב 

משום מכה בפטיש: א. אם הוא חלק מהבגד ממש ועל 
משתמשים  לא  אם  ב.  הבגד.  תיקון  נגמר  הסרתו  ידי 
שיש  תוויות  זה,  ולפי  חוט.  אותו  שיסירו  בלי  בבגד 
משום  בשבת  להורידן  איסור  אין  חדש  בבגד  בימינו 
מהבגד,  חלק  אינן  שהתוויות  מכיון  בפטיש,  מכה 
ולגבי איסור קורע, אם התווית תלויה בחוט פלסטיק 
לנתק  מותר  חדשים  בגדים  בהרבה  היום  שמצוי  כמו 
את התווית בשבת, אך עם התווית מודבקת או תפורה 

לבגד יש איסור משום קורע.
'דבר שבמנין'  )יו"ד סי' קי ס"א( מבואר שאף  11  בשו"ע 
והיינו שהוא נמכר לפי מספר יחידות ולא במשקל או 
דבר  כל  הרמ"א  לדעת  אולם  בתערובת.  בטל  בנפח, 
שהדרך למנותו במנין אינו בטל, אבל אם הוא לפעמים 
נמכר באומד או במשקל וכדו' הרי זה בטל בתערובת. 
פ"ז  חולין  )יש"ש  המהרש"ל  שדעת  הביא  )סק"ט(  והש"ך 
סי' נ( שגם דבר שהדרך רק לפעמים למכרו במנין אינו 
בטל, ונקטו הב"ח )אות א( והט"ז )סק"א( כדבריו. וראה 
ובפרי  הרמ"א,  על  לסמוך  יש  הפסד  שבמקום  בט"ז 
דוקא בהפסד מרובה.  דהיינו  )מש"ז סק"א( כתב  מגדים 
ולפי זה כיון שהדרך שמוכרים משולשי פיצה ביחידות 
בטלים  השו"ע  שלדעת  שבמנין,  כדבר  דינם  בודדות 
בתערובת, ולדעת הרמ"א ומהרש"ל אינם בטלים והכל 

אסור.     
חדשים  כלים  'הלוקח  קכ(:  סי'  )יו"ד  הטור  כתב  כן    12
טבילה  שיטבילם  עד  בהן  להשתמש  אסור  הנכרי  מן 
זרוע  באור  וראה  ס"ח(.  )שם  הרמ"א  כתב  וכן  הוגנת', 
מגזירת  הוא  זה  שאיסור  שכתב  רצג(  סי'  ע"ז  )פסקי 
כתב  סק"א(  שם  )יו"ד  יעקב  הישועות  אמנם  הכתוב, 
שפשוט שהאיסור להשתמש בכלי עד שיטבלוהו הוא 
מותר  ד"ה  שכג  )סי'  הלכה  הביאור  כתב  וכן  מדרבנן.  רק 
מדברי  דייק  יא(  אות  תיח  סי'  )או"ח  נזר  ובאבני  להטביל(. 
אות  פי"ז  אסורות  מאכלות  מיימוניות  בהגהות  )הו"ד  הראבי"ה 
ח( שאין איסור להשתמש בכלי שאינו טבול ורק שיש 
מצוה לטבלו, ולפיכך באופן שאינו יכול לטבול, מותר 

לו להשתמש בכלי בלא טבילה.  
להיזהר  שיש  כתב  טו(  ס"ק  קכ  סי'  )יו"ד  החת"ס    13
טבילה  צריכים  שכליו  כיון  המומר,  בבית  מלאכול 
כשקנאם מהגוי ואסור להשתמש בהם אפילו באקראי 
הערה  )פ"ג  כלים  טבילת  בספר  הביא  וכן  טבילה.  בלא 
אמנם  החזו"א.  בשם  כן  העיד  קנייבסקי  שהגר"ח  כד( 
ראה בתשובות והנהגות )ח"א סי' שנו( ששמע שהחזו"א 
וביאר  טבולים,  אינם  שכליו  בקיוסק  לשתות  התיר 
רק  הוא  טבול  שאינו  בכלי  להשתמש  שהאיסור  שם 
טבילה,  מצות  מבטל  שבכך  ומשום  הכלי  בעל  על 
לאחר  מותר  ולכך  בכלי  שימוש  בכל  איסור  אין  אבל 
לשתות מכלי זה, אך כתב שם שאינו בטוח באמיתות 
סי' רנט( כתב להתיר  )ח"ה  ובתשובה אחרת  זו.  שמועה 
הוא  טבול  שאינו  בכלי  להשתמש  האיסור  שכל  כיון 

ובידו להטביל, אבל  רק על מי שמוטל עליו להטביל 
המתארח אצל אחר שאין בידו לטבול הכלי אין עליו 
זה  על  לסמוך  שאפשר  וכתב  בכלי,  להשתמש  איסור 
בכלי זכוכית שחיוב הטבילה בהם הוא רק מדרבנן, אך 
הוא  הרי  אוסר  כתב שכיון שראה שהחת"ס  למסקנא 
סברא  כעין  כתב  )שם(  נזר  האבני  והנה  דעתו.  מבטל 
קטז(  סי'  )ח"א  אב"י  בית  בשו"ת  וכן  הראבי"ה,  בדעת  זו 
סו  סי'  )ח"ב  שלמה  מנחת  בשו"ת  וראה  לדינא.  כן  נקט 
אות יד( שהביא סברא זו לגבי מי שמתארח בבית מלון 
שכיון שאינו יכול לקחת את הכלי ולהטבילו, מותר לו 

להשתמש ללא טבילה. 
הרמב"ן  תשובת  את  הביא  קלא(  סימן  )חו"מ  בטור    14
חובך  גבה  הפירעון:  בזמן  למלווה  שאמר  בערב  שדן 
בדבריו  שאין  פסק  הרמב"ן  פטור.  אני  לא  ואם  עתה, 
וטעמו, שכשם שנכסיו של  חייב.  נשאר  והערב  כלום 
להאריך  רשאי  והמלווה  חוב,  לבעל  משועבדים  אדם 
הערב  גם  כך  זמן,  לאחר  מנכסיו  ולגבות  ללווה  זמן 
מחמת  נפטר  אינו  לחוב  המשועבד  נכס  כעין  שהוא 
ואף אם במשך תקופת ההארכה אבדו  הזמן.  הארכת 
הערב,  את  לפטור  בכך  אין  נשתדפו,  או  הלווה  נכסי 
שהרי שעבודו אינו תלוי במצב נכסי הלווה בכל רגע. 
ובבדק הבית על הטור )שם( תמה הבית יוסף על שיטת 
הרמב"ן, שלכאורה יכול הערב לטעון: לא קיבלתי עלי 
ערבות אלא עד זמן פלוני, ואם המלווה לא גבה בשעה 
שהיה יכול לגבות הוא הפסיד לעצמו. יתירה מזו, כתב 
יצאה  אכן  זו  תשובה  אם  להסתפק  שיש  יוסף  הבית 
מתחת ידי הרמב"ן. אך בספר התרומות )שער לה סימן יג, 
מד( כתב ששאל את הרמב"ן עצמו על דין זה, והרמב"ן 
כדלעיל  הדברים  וביאר  דעתו,  כך  שאכן  הסכים 
.בשולחן ערוך )שם ס"ד( הביא את דברי הרמב"ן בלשון 
במלווה  התרה  שהערב  פי  על  שאף  שאומר  מי  wיש 
לגבות חובו, אין הערב נפטר', וסיים: 'וצריך להתיישב 
בדין'. והרמ"א ביאר שסיום זה הוא מפני שיש חולקים 
החולקים  הם  מי  דבריו  ובביאור  בדבר.  הרמב"ן  על 
מצאנו כמה דרכים: הסמ"ע )סק"ז( כתב שהמהר"י וייל 
חולק וסובר שאם הערב ביקש מן המלווה לגבות והלה 
לא רצה, הערב נפטר. הט"ז והש"ך )סק"ה( כתבו שיש 
על  שחולקים  מדבריהם  להבין  שניתן  הראשונים  מן 
הרמב"ן, ובכללם הרא"ש, הטור, וכן הבית יוסף עצמו 

בבדק הבית, שתמה על הרמב"ן. 
)סי'  צבי  )סק"ג( הביא בשם החכם  15  הפתחי תשובה 
לטעון  הערב  יכול  בדבר  מחלוקת  שיש  שכיון  נא( 
עצמו  ולפטור  הרמב"ן,  על  החולקים  כדעת  לי'  'קים 
אם  אפילו  מועילה  זו  שטענה  והוסיף,  התשלום.  מן 
את  יאריך  שלא  במפורש  במלווה  התרה  לא  הערב 
זמן  הארכת  כי  ביאר  צד(  סי'  )ח"א  והמהריט"ץ  הזמן, 
בתנאי  שינוי  נחשבת  הערב  הסכמת  בלא  פירעון 
בתנאים  ערבות  עליו  קיבל  שהערב  ההתחייבות. 

ב
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



דעת הרמב"ם הרא"ש המגיד משנה ורבינו ירוחם.
אש  יבעיר  שמא  חשש  מצד  ההטמנה  את  דידן  בנידון  לאסור  אין  רבה  האליה  לדעת  ומעתה 
להרתיח את המוטמן, או שמא יטמין ברמץ ויחתה בגחלים להגביר האש, שהרי לשיטתו אין במים 

העומדים להדחה חשש חיתוי וכל שכן חשש הבערה.
בשו"ע הרב )סימן רנד קונטרס אחרון אות ג( הביא למה שכתב המרדכי )שבת סימן ש( שמים וביצים אינם 
דומים לפירות וחוששים בהם שמא יחתה, וכתב שדוחק לומר שגם המרדכי מדבר במים לרחיצה 
שהיה לו לפרש זה, ועוד דומיא דביצה שעומדת לאכילה, ומשמע שיש במים לשתיה גם כן חשש 
שמא יחתה. ועפ"ז כתב במשנה ברורה )סי' רנד ס"ק מט( שהטעם הראשון עיקר שיש השבחה גדולה 

בחימום המים, וחיישינן שמא יחתה.
אלא שיש להביא ראיה ממשנה מפורשת )שבת לח:( שיש גזירה על הטמנה גם בעומד לרחיצה, 
'מעשה שעשו אנשי טבריא, והביאו סילון של צונן לתוך אמה של חמין, אמרו להם חכמים אם 
בשבת כחמין שהוחמו בשבת ואסורין ברחיצה ובשתיה, אם ביום טוב כחמין שהוחמו ביום טוב 
ואסורין ברחיצה ומותרין בשתיה'. ומבואר בגמרא )שם( שהאיסור היה מצד 'הטמנה' שהם הטמינו 
סילון מים קרים בתוך חמי טבריה, ומבואר שאפילו עשו כן לרחיצה הוא בכלל איסור הטמנה. 
וליישב את שיטת המגן אברהם, יש לחלק בין איסור הטמנה ובין איסור שהיה, שבהטמנה חוששים 
שמא יטמון ברמץ ויחתה בגחלים גם לרחיצה בלבד, אבל באיסור שהיה לא חששו כל כך. ובכמה 

דברים מצאנו שאיסור הטמנה חמור מאיסור שהיה )כמבואר בסימן רנז סעיף ז, ועוד(. 
תורה  בדעת  וכ"כ  הטמנה.  לאיסור  ברחיצה  שחוששים  טבריה  דאנשי  ממעשה  מוכח  עכ"פ 
למהרש"ם )סימן שכו סעיף א( בשם תשובת אבני צדק שיש לחשוש במקווה לחיתוי, ולכן יש לסגור את 

חדר המכונות עיי"ש.

הטמנה של בקבוק חם בשמיכה
מקפידים  שאין  ממה  לשתיה,  שאינם  מים  של  בהטמנה  איסור  שאין  דבריו  לחזק  שכתב  ומה 
להכניס את בקבוק המים החמים מתחת השמיכה, והרי זה הטמנה גמורה שאסורה בשבת עצמה 
גם באינו מוסיף הבל, ראיה זו אינה מוכיחה כלל, כי אין מכניסים את הבקבוק מתחת השמיכה, רק 
האדם שהבקבוק עליו נכנס מתחת השמיכה, וההטמנה היא לאדם שלא יהיה לו קר ולא לבקבוק 

המים שישמר חומו.

הטמנה לצורך מחר
והנה בדרך כלל ההטמנה של מים המקווה הוא לצורך הבוקר של שבת, ובזה דעת הראב"ן )סימן 
שלח( המרדכי )שבת סימן ש( פסקי רי"ד )שבת מז:( והובאו דבריו בשבלי הלקט )סימן נז( דכיון שמטמין עד 

הבוקר והוא זמן מרובה שהמאכל יספיק להתבשל כל צרכו אין חוששים שמא יחתה בגחלים לזרז 
הבישול, ולשיטתם אין לחוש במי המקווה שעומדים לצורך בוקר יום השבת. 

אלא שלהלכה כתב הבית יוסף )סו"ס רנג( שדברי שבלי הלקט בשם רבינו ישעיה הם שלא כדעת 
שאר כל הראשונים. והגם שברמ"א )סימן רנז סעיף א( הביא שיטתם היינו דווקא כדי להתיר בדיעבד 
לאכול ולשתות ממה שהוטמן, אבל לכתחילה אין לעשות כן, ויתר על כן החמיר שאם רגיל להקל 
בזה אין לו היתר גם לא בדיעבד, וכתב בביאור הגר"א )ס"ק ח( ששיטה זו היא דעת יחידים בראשונים. 

ואם כן אין להתיר להטמין בקלקר מטעם שיטה זו.

אם יש הטמנה במקווה
אלא שעל עיקר הנידון  לומר שיש מציאות של הטמנה כאשר מכסים את המקווה הקלקר, ולכן 
יש לדון כיצד מתירים להטמין מערב שבת כאשר גוף החימום דולק, ולפי זה בשבת עצמה אפילו 
אם החימום אינו דולק אסור לכסות בקלקר, שהרי בשבת אין טומנים גם לא בדבר שאינו מוסיף 

הבל.
אלא שהגם שהקלקר הוא אכן חומר של הטמנה, אך איסור הטמנה נאמר דווקא כאשר מטמינים 
מכל הצדדים, ובמקווה שאר כל הצדדים אינם הטמנה כלל, והגם שהכרעת השו"ע )סימן רנג סו"ס א( 
שיש הטמנה ע"ג גחלים והיינו שמניח סיר גלוי שאינו מכוסה וטמון משום צד רק מונח ישירות ע"ג 
גחלים, הרי הרמ"א )שם( הכריע שאין הטמנה רק כאשר מטמין מכל צד ולא ע"ג גחלים. וגם לדעת 
השו"ע היינו דווקא ע"ג גחלים ולא בשאר אופנים, ולכן אפילו שיש גוף חימום בתוך המים ונמצא 
הוא דומה לגחלים שאין צריכים הטמנה מכל הצדדים לדעת השו"ע, הרי כבר הקשה הבית מאיר 
)שם( מדברי השו"ע )סימן שיח סעיף ז( שמותר להניח מיחם ע"ג מיחם ולא אסר משום הטמנה בדבר 

המוסיף הבל שדי מצד אחד, והיינו משום שדווקא בגחלים שדרך וניתן להטמין בהם אסר השו"ע 
ולא במשטח שהוא מקור חם אבל לא ניתן להטמין בו. וע"פ דברי הבית מאיר כתבו הפוסקים )הגרי"ש 
אלישיב שבות יצחק שהיה וחזרה פרק כ אות א, חוט שני סימן רנח סעיף א ד"ה שאין( שהנחת סיר ע"ג פלטה חשמלית 

גוף חימום בתוך המים אינו קובע  אין חשש הטמנה גם לדעת השו"ע. ומעתה ברור שמה שיש 
שאפילו הטמנה במקצת הוי הטמנה. 

בכיסוי  הטמנה  חשש  שאין  מרובעות  בסוגרים  שכתב  שסז(  עמ'  )שבת  שמואל  בדרכי  גם  ]וראו 
המקווה, רק דן שם מצד איסור אהל באופן שהמכסה רחוק יותר מטפח ונמצא מאהיל על טפח זה, 
ודעתו שם דכיון שיותר נוח לו לשמירת החום שהכיסוי יישב סמוך למים לגמרי, אין זה נחשב כחלל 

טפח לגבי איסור אוהל, עיי"ש[.
להלכה:

מותר לכסות מקווה חמה במשטח קלקר שנועד לשמור על חום המים, שאין זו דרך הטמנה 
כיון שהקלקל אינו מכסה את המקווה מכל צדדיו. אמנם, מצד שההטמנה אינה לצורך אכילה, 
אין להתיר, כי נחלקו הפוסקים אם יש איסור הטמנה במים שאינם עומדים לאכילה, ונקטינן 
וגם בזה  וכן נחלקו הראשונים אם יש איסור הטמנה במטמין לצורך מחר,  זה.  לחומרא בדין 

קיימא לן לאיסור.

מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט”א המשך מעמ' א'

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

מחויב  הערב  אין  התנאים  את  משנה  וכשהמלווה  מסוימים, 
לכך. עוד הוסיף, שאילו היה המלווה תובע את הלווה במועד, 
היה הלווה נאלץ להשיג כסף בכל דרך אפשרית, ואפילו על ידי 
ואין  גרם לעצמו הפסד,  כך,  על  גדול. משוויתר המלווה  לחץ 
לו לגלגלו על הערב. אך כתבו הפוסקים לחלק בין ערב רגיל, 
כלווה  שנעשה  קבלן,  ערב  לבין  נוסף,  כמשועבד  אלא  שאינו 
שקיבל  כמי  שנחשב  כיון  קבלן,  ובערב  המלווה.  כלפי  ממש 
עליו לשלם בכל אופן, הכל מודים דאף שהתרה במלוה מ"מ 

חייב הקבלן לשלם.
16  החיוב לשלם דמי תיווך הוא או מדין 'פועל', והיינו באופן 
לאחר  אתו  לעבוד  המשיך  כאשר  או  למתווך,  פנה  שהקונה 
ששמע ממנו את ההצעה, או מדין 'יורד' לשדה חבירו ונטעה, 
אם  כי  נראה,  לכן  ידו.  על  אליו  שהגיעה  ההנאה  מצד  שחייב 
ברור שהמוכר נהנה מהמתווך ולא עמד למכור את הדירה ללא 

עזרת התיווך, יש לחייבו מדין יורד.    
ואחד  )חו"מ סי' שעח ס"ח( היה אחד רץ  17  כתב בשולחן ערוך 
מהלך והוזק המהלך ברץ, חייב מפני שרץ שלא ברשות, במה 
מפני  פטור  השמשות  בין  בע"ש  אבל  בחול,  אמורים  דברים 
לכל  ברץ  הוא  זה  פטור  אם  הפוסקים  ונחלקו  ברשות.  שרץ 
דבר מצווה או רק בערב שבת, )חוות יאיר סי' רז, ים של שלמה ב"ק 
אמנם  ט(.  סי'  טוב  יום  עונג  שו"ת  רנ,  סי'  הלכה  ביאור  וראה  כג,  סי'  פ"ג 
כאן, מלבד שדעת הרבה פוסקים שלא מצינו לפטור אלא ברץ 
בערב שבת שהוא בהול מפני הזמן הדחוק ולא בשאר מצוות, 
וכמו שהעלה בתשובת חות יאיר )סי' רז( במי שהיה רץ לקידוש 
לבנה ומפני מרוצתו פגע בחנות אחת ושפך כד שמן ושיבר כלי 
השמשות  בין  מרץ  למידין  דאין  משום  לשלם,  דחייב  זכוכית, 
בערב שבת דבהיל טובא, שהרי הוא ספק לילה והוא זמן מועט 
לפני הלילה, יש עוד טעם לחייבו, על פי מה שביאר שם בחות 
יאיר, שהפטור הוא דוקא ב'הוזק', דהיינו שהניזק נחבט מעצמו 
ברץ בערב שבת, ולא אם הזיק הרץ בעצמו, והוא על פי הכלל 
שכל ששניהם ברשות הוזק פטור הזיק חייב. ולכן כאן שאינו 

בהול וגם עשה בידיים את פעולת הנזק חייב לשלם.

קונה שהגיע אל המוכר על ידי 
תיווך 

עמדתי למכור את דירתי, ועוד בטרם 
אדם  אלי  התקשר  אותה  פרסמתי 
הדירה.  את  לראות  להגיע  שביקש 
בעיניו  חן  מצאה  וראה,  שבא  לאחר 
לי  נודע  מכן  לאחר  אותה.  וקנה 
שהקונה שמע על הדירה דרך מתווך, 
תיווך.  דמי  וכעת המתווך תובע ממני 
כי המתווך מעולם לא פנה אלי,  יצוין 
לא יצר עמי קשר בנוגע לעסקה, ולא 
אני  בה בשום שלב. האם  היה מעורב 

מחויב לשלם לו דמי תיווך?

ת. אם המוכר מלכתחילה התכוון לפרסם 
הייתה  ולא  עצמו,  בכוחות  הדירה  את 
משוכנע  והוא  במתווך,  להיעזר  בדעתו 
גם  הדירה  את  למכור  מצליח  שהיה 
דמי  למתווך  לשלם  חייב  אינו  בלעדיו, 
אין  כזה  שבמצב  משום  זאת  תיווך. 
ולכל  יורד לשדה חברו,  דין של  למתווך 
פעולה  למוכר  שחסך  לומר  ניתן  היותר 
תכנן  לא  המוכר  אם  אולם  פרסום.  של 
לפרסם את הדירה, או שכבר ניסה לחפש 
פעולת  ובפועל  בידו,  עלה  ולא  קונה 
המתווך הועילה להבאת הקונה ולביצוע 
וחייב  יורד,  דין  יש  למתווך  העסקה, 

המוכר לשלם לו כפי הנהוג16.

התעטף בטלית והזיק
בטלית,  להתעטף  נעמד  אברך 
לב  תשומת  וללא  נלהבות  ובתנועות 
עבר  שעה  באותה  ציציותיו.  את  הניף 
בסמוך אברך צעיר כשהוא אוחז בידו 
כוס קפה ונרתיק תפילין חדש העשוי 
מהנפת  כתוצאה  מפוארת.  מפרווה 
נרתיק  על  הכוס  נשפכה  הציציות 
והתקלקל.  ניזוק  והנרתיק  התפילין, 
האם האברך המתעטף חייב לשלם על 

הנזק?

ת. חייב לשלם, ואין בזה את הפטור של 
'רץ ברשות מצווה'17. 



ד
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

אליבא דהלכתא
הרה"ג מרדכי דוד ברנדסדורפר

עשיית סגולות נגד יללות תניםהגדרת המקום לענין 'צירוף מנין'

כל העשרה  צריך שיהא  מנין  כל מקום שצריכים   א. 
אנשים במקום אחד, ורק אז היא נקרא מנין, אבל אם חלק 
מצטרפים  אין  אחר  במקום  וחלק  אחד  במקום  עומדים 
)שו"ע סי' נה(, והסברא נותנת שהוא כן, משום כל בי עשרה 

שכינתא שריא, וזה לא שייך אלא אם כל עשרה אנשים 
מקובצים יחד במקום אחד )ערוה"ש(.

מחיצה  שאפילו  פה(  )פסחים  בגמרא  שמובא  ואף  ב.   
שבשמים,  לאביהם  ישראל  בין  מפסקת  אינה  ברזל  של 
י"ל שקאי על מי שעובר ברחוב ליד בית הכנסת, ושמע 
שהציבור אומרים קדיש או קדושה, שצריך לענות עמהם, 
אבל הציבור עצמו פשוט שצריך להיות במקום אחד )שם(.

שליח ציבור
 ג. השליח ציבור צריך להיות ביחד ובמקום אחד עם 
עם  ביחד  אחד  במקום  עומד  אינו  הש"צ  שאם  המנין, 
המנין, אפילו שאיכא מנין שלם במקום אחר, אינו יכול 
לומר קדיש או קדושה כיון שמקום שהש"צ עומד אין שם 

עשרה אנשים )מ"ב סקנ"ו(.
הכנסת,  בית  באמצע  הבימה  על  עומד  הש"ץ  אם  ד.   
י' טפחים ורחבה ד', ואף שיש לו  אפילו שהבימה גבוה 
י' טפחים, מצטרף עמהם ומוציאם ידי  מחיצות גבוהות 
חובתם, מפני שהבימה בטילה לבית הכנסת ועוד מפני 
שרואים אלו את אלו )שו"ע סעיף י"ט(, אולם יש מחמירים 
שאינו  כזו  הבימה  על  עומד  שהש"צ  באופן  לכתחילה 
מצטרף למנין, ואף אם יש מנין למטה בלעדו, אינו יכול 

להוציאם ידי חובה בקדיש וקדושה )ביה"ל סעי' י"ט(.

הגדרת בית אחד
 ה. הבית או החדר שהמנין נמצאים שם צריך שיהא 
באמצע,  קבוע  מחיצה  שום  יהא  ושלא  אחד,  במפלס 
מפסיק  כמחיצה  משמש  הוא  אם  ספרים  ארון  ואפילו 
אם  הפתח,  חלל  עובי  בתוך  והעומד  בתים,  לב'  ונחשב 
עומד מן הדלת ולפנים הוי כעומד בפנים )מ"ב סקנ"א(, ואם 
ד"ה של(,  )ביה"ל  הוי כעומד בחוץ  ולחוץ  מן הדלת  עומד 
ואם עומד באמצע מקום סגירת הדלת איכא מחלו' בזה 
שמצטרף  פסק  והמג"א  מצטרף,  אינו  המחבר  שלדעת 

)מ"ב סק"נ(.

אם  גדול,  אחד  בית  ועשה  חדרים  כמה  חיבר  אם  ו.   
אלו,  את  אלו  רואים  וגם  אחד,  לתשמיש  הכל  נעשה 
אמרינן שהכל נחשב כחדר אחד ואין נפקא מינה באיזה 

צורה שבנוי )שו"ת מנח"י ח"ד סי' ט(. 
חדר הוא מיוחד לתשמיש בפני עצמו,  כל  אם  אך  ז.   
רק לפעמים פותחים המחיצות והדלתות באמצע, אז דינו 
נגררת  שהקטנה  לגדולה,  קטנה  שנפרצה  חצרות  כשתי 
אחר הגדולה, ולכן צריך שיהא רוב הציבור בגדולה, אבל 
אם רוב הציבור בקטנה או מחצה כאן ומחצה כאן אינם 
מצטרפים )שו"ע סט"ז(, וה"ה אם הש"צ נמצא בקטנה נגרר 
אחר הציבור שעומדים בגדולה, אבל אם עומד בגדולה 
וכל הציבור עומדים בקטנה אפילו שיש שם מנין בלעדו, 

אינו נגרר אחריהן ואינו יכול להוציאם בקדיש וקדושה.

בית אחד
 ח. אם כולם נמצאים בבית אחד אפילו שאינם רואים 
נמצאים  שהם  כיון  סקמ"ח(,  )מ"ב  מצטרפים  אלו את אלו 
בבית אחד, ואף אם פרשו ווילון באמצע הבית לצניעות 
הווילון  פרשו  אם  אך  שמצטרפים,  אמרינן  גם  בעלמא 
שאינם  אומרים  יש  ממש,  מחיצה  לשם  שישמשו  כדי 
אמרינן  לכן  צורך,  לאיזה  מחיצה  שהוי  כיון  מצטרפים, 

שהוי מחיצה גם לגבי צירוף עשרה )שם סקמ"ט(.

שתי בתים
ומקצתן  אחד  בחדר  נמצא  המנין  מן  מקצת  אם  ט.   
שיש  פי  על  אף  אלו,  את  אלו  רואים  ואינם  אחר  בחדר 
מצטרפים,  אינם  דלת  לפתח  ואין  ביניהם  פתוח  פתח 
משום שהפתח עצמו נחשב כמחיצה )מ"ב סקמ"ח(, אך אם 
רק הציבור מחולקים לב' חדרים אבל הש"צ עומד בתוך 
יחד,  מחברן  שהש"צ  אמרינן  ביניהם,  שמפסיק  הפתח 

ומצרפן למנין אפילו כשאינם רואים אלו את אלו, מכיון 
שכל אחד נותן דעתו על הש"צ )שו"ע סי"ד ובמ"ב שם(.

 י. ומיהו אם רואים אלו את אלו מצטרפים לעשרה בכל 
ענין, אף שיש הפסק מחיצה ביניהם )שו"ע שם(, וכל שכן 
אם הש"ץ רואה את כולם אפילו אינו עומד בתוך הפתח 
מצטרפים למנין, מפני שכל אחד נותן עיניו על הש"ץ, 
והש"צ מחברן ביחד )ממשמעות שו"ע סט"ו ובמ"ב שם(, ודוקא 
שאם  ביניהם,  מפסיק  אחרת  רשות  שום  שאין  בתנאי 
רשות אחרת מפסיק אפילו שביל היחיד, אינם מצטרפים 

בשום ענין )שו"ע סי' קצה ס"א(.
 יא. ולפי זה יהא אפשרות לצרף למנין כשחלק עומדים 
בעזרת נשים, וחלק נמצאים בבית הכנסת אם רואים אלו 
למטה  לרדת  בקלות  להם  בא  אם  מקום  מכל  אלו,  את 
יותר טוב שירדו ולהיות כל המנין במקום אחד )מ"ב סק"נ(, 
ומיהו מכיון שיש מחמירים אפילו ברואים אלו את אלו 
שאינם מצטרפים, לכן יש להחמיר בזה לכתחילה )ביה"ל 
ולצרף  ולחוץ(, חוץ בשעת הדחק אפשר שיש להקל  ד"ה 

כשרואים אלו את אלו )שם סקנ"ז(.

תפילה בציבור
שיחשב  לענין  רק  למנין  להצטרף  רוצה  אם  יב.   
ולא שיהא חלק מן המנין עצמו, אם  שהתפלל בציבור, 
נפרד  בחדר  שנמצא  אף  שמתפללים  התפילה  שומע 
מהציבור ואינו רואה אותם, חשוב כמתפלל עם הציבור 

)כה"ח סקע"ג(.

אינו  לענין תפילה בציבור  ע"ז שגם  ויש חולקים  יג.   
כשאין  חוץ  ביחידי,  מתפלל  כאילו  נחשב  אלא  נחשב, 
לחדר הזה פתח אחר רק נכנסים ויוצאים אלא דרך הבית 
שהציבור מתפללים שם, אז נחשב כתפילה בציבור )מ"ב 
סקנ"ח(, אולם צריך ליזהר שלא יהא הפסק ביניהם בדבר 

שאינו נקי כגון צואה ואשפה שריחה רע, וכן אם מפסיק 
ביניהם ע"ז או עכו"ם שאז לא יוכל לענות עמהם, ולכן 

לא נחשב כמתפלל עם הציבור )שו"ע ס"כ(.

במקום פתוח
 יד. אם הציבור מתפללים במקום פתוח שאינו מוקף 
מצטרפים,  זה  את  זה  ששומעים  זמן  כל  במחיצות, 
אחרת  רשות  שאין  ובתנאי  מילתא,  תליא  שבשמיעה 
שמפסיק,  אמרינן  היחיד  שביל  ואפילו  ביניהם,  מפסיק 
דבר  או  צואה  ביניהם  יפסיק  שלא  ליזהר  שצריך  וכ"ש 
שאינו נקי )שו"ת משנה שכיר סי' לד(, ופשוט שבעינן שרואים 
יכולים  זה אינם  זה את  אלו את אלו, שאם אינם רואים 
שאין  אמרינן  אחד  בבית  נמצאים  אם  שרק  להצטרף, 

צריכים לראות זה את זה )שו"ת מנח"י ח"ב סי' מד(. 

הגדרת רואים אלו את אלו
אם  האחרונים,  מחלוקת  איכא  ראיה  בהגדרת  טו.   
להראות  או  הכנסת,  הבית  לתוך  ראשו  להכניס  צריכים 
הפנים לחוד סגי אף שאין מכניס ראשו, והכה"ח )סקע"ה( 
זה פשוט שאין צריך שכולם  נוטה בזה להחמיר, אמנם 
יוכלו לראות את כולם, אלא די שמקצתן רואים אלו את 
אלו כמו שמבואר בס' קצה )ס"א( בלשון המחבר 'מקצתן' 

רואים אלו את אלו.
 טז. אם יש הפסק של במחיצה שיש בהם נקבים, כמו 
לצרף  שלא  להחמיר  יש  נשים,  בעזרת  שעושים  שמצוי 
שיראה  שצריך  ראיה  נקרא  שאינו  כיון  ברואים,  אפילו 
הפסק  יש  אם  וכן  כלל,  הפסק  שום  בלי  בכולו  הפנים 
לענין  מחיצה  שהוי  כיון  שקופה  זכוכית  של  במחיצה 
צואה, הכי נמי אמרינן שהוי מחיצה לענין צירוף לעשרה, 
ואי אפשר לצרפם ביחד )כה"ח סקע"ו(, אף על פי שרואים 

אלו את אלו.
 יז. אך אם יש הפסק בין הבתים בפתח או חלון ואין 
פתוח במלואו לחדר, צ"ע אם מצטרף אף כשרואים אותו, 
כיון שפתח גופא אפילו אין שם דלת כמחיצה חשובה לכן 
יחשב כאין רואה אלו את אלו, וכמו שאמרינן במחיצה 
של זכוכית דלא מהני ראיית פנים )שו"ת משנה שכיר סי' לג(.

ליבון דהלכתא
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין

שומעים  כידוע  שמש  בית  בעירנו 
בערי  המסתובבים  תנים  יללות  בלילות 
מפריע  שהקולות  כאלה  ויש  יהודה, 
מהם,  שמתעוררים  או  נפשם  למנוחת 
סגולה  שקיים  היות  בפיהם  ושאלתם 
ויודעי  מיידית,  התנים  יללות  להפסקת 
והוא  ומנוסה,  בדוק  שהיא  טוענים  דבר 
האם  הפוכים,  שיהיו  הנעליים  את  להפוך 
שצריך  או  זו  סגולה  לעשות  להם  מותר 

לחשוש ולאסור מפני 'דרכי האמורי'.
שיטות  את  כאן  נסדר  בעז"ה  תשובה: 
שנצא  עד  זה  בדין  שבראשונים  הרבות 

בס"ד עם מסקנת ההוראה בזה. 
ו'(:  פרק  סוף  )שבת  במשנה  אמרו  הנה 
יוצאין בביצת חרגול ובשן שועל ובמסמר 
הצלוב משום רפואה וכו' וחכמים אוסרים 
אף בחול משום דרכי האמורי. ובגמ' שם 
איתא: אביי ורבא דאמרי תרווייהו כל דבר 
שיש בו משום רפואה אין בו משום דרכי 
זה  בהיתר  דנו  הראשונים  והנה  האמורי. 

כל אחד לפי דרכו כדלהלן:
"שנראית  כתב  בשבת  כאן  ברש"י 
רפואתו" כגון שתיית כוס ותחבושת מכה. 
מעשה  שעושה  עוד  שכל  מדבריו  נראה 
הנראה לעין אף שהוא בדרך סגולי מ"מ 
הדבר מותר, לאפוקי 'לחש' שאינו מעשה 
הנראית לעין, וכן נראה ג"כ דעתו ביומא 
)ואף  כלב שוטה  מי שנשכו  לגבי  פד.(  )פג. 

בניכר  שדוקא  משם  נראה  מ"מ  גמורה  ראי'  שאין 

רפואתו מותר לעשותו(.

המשניות  בפירוש  הנה  הרמב"ם,  דעת 
משניות  בין  סתירה  לכאו'  יש  להרמב"ם 
הנ"ל,  יומא  משניות  לבין  הנ"ל  שבת 
שהרפואה  דהגם  בפשטות  כותב  דבשבת 
הוא סגולית מ"מ שרי כיון שיש כלל שכל 
שיש בו משום רפואה אין בו משום דרכי 
להאכיל  דהאיסור  כתב  וביומא  האמורי, 
חצר כבד כלב שוטה למי שננשך על ידה, 
סגולית  רק  היא  בו  והרפואה  היות  היא 
ולא טבעית, והראשונים כבר מעירים בזה, 
ולכאו' הדרך הכי מבואר בזה היא ביאור 
הרדב"ז שנשאל בזה הסתירה, וחילק בין 
רפואה סגולית לגמרי לבין רפואה שדעת 
מרפא,  שהיא  מוכיח  שהנסיון  הרופאים 
דאם היא סגולית לגמרי בלי הסבר הגיוני 
זה  הרי  הרופאים,  נסיון  הוכחת  ולפחות 
ע"פ  כמרפא  הוכחה  הרפואה  ואם  אסור, 
מותר  זה  הרי  טבעי"  "ועיון  הרופאים 
לשיטתו,  שהרמב"ם  בזה  לומר  אפשר  ]ואולי 
שהרמב"ם כתב בהלכות ע"ז )פי"א הט"ז( שכל 
ואין  הבל  הם  הגוים  וחוקות  המכשפים  דברי 
ומצא  סגולה  עשה  אם  כן,  ואם  תועלת,  בהם 
שהועיל הרי זה מוכיח שאין זה מדרכי האמורי 

שהרי חוקות הגוי אין בהם תועלת[.

בחינוך מצוה תקי"א כתב שדיין צריך 
במה  להבחין  כדי  כישוף  חכמת  לידע 
שנעשה, האם הוא ממיני הכישוף או שהוא 
וכענין  הטבע,  בכח  הנעשים  מהדברים 
שאמרו ז"ל כל שיש בו משום רפואה אין 
דבריו  ובהמשך  האמורי.  דרכי  משום  בו 
שהיו  שלולא  רפואות  הרבה  שיש  כותב 
מוזכרים בגמ', היינו אוסרים אותם מטעם 
הזו  הרפואה  עובד  איך  מבינים  שאיננו 
ע"פ הטבע, ולכן כתב שאין לדמות מילתא 
למילתא להתיר דברים שדומים לרפואות 
החינוך  דדעת  נמצא  בחז"ל.  המוזכרות 
שהם  בדברים  שאפילו  ממש  לחומרא 
ממש רפואה, א"א להתיר בקלות רק אם 

◄◄



◄◄

המשך בעמ' ו'

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

ברור לו שזה בכח הטבע, ואף ברפואות שדומים לאלו המוזכרים 
בגמ', צריך בזה עיון רב.

)שו"ת סימן תי"ג ובעוד מקומות( האריך בזה, ומעתיק  דעת הרשב"א 
את הסתירה בדברי הרמב"ם הנ"ל, ומסקנת הרשב"א שכל רפואה 
אפילו סגולית מותרת ואף בדבר שאין עליו נסיון הרופאים, דיתכן 
ששלמה המלך החכם מכל אדם הבין בחכמת הרפואה דברים שאין 
חכמי הרפואה כהיום מבינים, ולכן מסקנתו שכל דבר שלא נאסר 
במפורש בגמ' אין בזה איסור ומותר להתרפאות, ומסיים שם שאם 

יודע ששורשו מע"ז – אין זה משנת חסידים להתרפאות מזה.
שמה  ודעתו,  יותר  עוד  הקיל  פ"ח(  סימן  )שו"ת  המהרי"ק  דעת 
שנאמר בגמ' כל שיש בו משום רפואה לאו דוקא שדוקא ברפואה 
התירו, אלא שכוונת הגמ' שכל מקום שיש לו תועלת מהדבר, ואינו 
בו משום  ואין  הגוים, הדבר מותר  אל  בכדי להדמות  אותו  עושה 

דרכי האמורי.
דעת הר"ן, בחולין )על הרי"ף כז.( פירש שכל דבר שמרפא, גם אם 
והתורה אסרה  זה בכלל ההיתר,  ניכרת בכלל, הרי  הרפואה אינה 
רק דברים שהם מעשה תוהו ואן בהם תועלת )וכוותי' פסק המהרש"ל 

בים של שלמה(.

קמ"א(  סימן  )יו"ד  הבית  בבדק  יוסף  הבית  הנה  יוסף,  הבית  דעת 
מביא דברי הרשב"א בשו"ת הנ"ל וכתב על זה ששמע שהושג על 
זה הרשב"א מחכמי דורו, וכתב בכנה"ג )סימן קעט( שמה שהשיגו על 
הרשב"א היא רק במה שהתיר עשיית צורות לרפואה, שבזה חלקו 
עליו ואסרו עשיית צורות לרפואה, אבל לגבי ההיתר להתרפאות על 
ידי הצורה שהתיר הרשב"א, בזה לא השיגו עליו. נראה מדברי כנה"ג 
שיתכן שהב"י אינו חולק על ההיתר של הרשב"א בדין 'ובחוקותיהם 
לא תלכו', אלא בענין עשיית הצורה. ולכאו' ניתן קצת לדייק שהב"י 
מסכים עם הרשב"א להתיר, מדברי הב"י )יו"ד סוף סימן קעח(, ששאל 
שם שיש הרבה דברים המוזכרים בתוספתא )מס' שבת פ"ו( שאסורים 
מטעם דרכי האמורי, ויש הרבה בני אדם שנכשלים בזה, ותירץ שם 
הב"י דשמא ס"ל שאין לחוש לדרכי האמורי אלא לדברים שמוזכרים 
בגמ', והדברים המובאים בתוספתא הם דלא כהלכתא דאל"כ לא 
היה שתק תלמודא מיניה. נראה קצת מדבריו כסברת הרשב"א שאין 

מוסיפים באיסור זה יותר ממה שנאסר במפורש בגמ'. 
מעשה  עושה  דאם  כז(  סעיף  ש"א  )סימן  או"ח  בשו"ע  מצאנו  עוד 
ואינו ניכר שהוא משום רפואה אסור משום דרכי האמורי, אבל כל 
לחש מותר ולא אסרו אלא באותן שבדקם ואינם מועילים. ודברי 
השו"ע בזה מוקשים קצת דבתחילת דבריו נראה שצריך שיהא ניכר 
הוא  האיסור  שכל  נראה  לחש  לגבי  דבריו  ומסוף  לרפואה,  שהוא 
דוקא בנבדק ואינו מועיל אבל א"צ שיהא ניכר. ועיין בלבושי שרד 
בדרך  שמועילים  לחשים  שיש  לכל  שידוע  כיון  שבלחש  שהסביר 
סגולה, יתכן שאף לחש הזה כן הוא, ולכן כל עוד שאינם יודעים 
שאינו מועיל הרי זה מותר, כי אינו נראה שעושה בזה משהו ממקור 

אסור. 
ומהמשנה ברורה שם נראה שנקט הסבר זה גם על מעשה רפואה 
ולא רק בלחש, שכתב שם )ס"ק ק"ה( "שאם אומרים היודעים שמועיל 
שכל  השו"ע,  דעת  נמצא  אלו  דבריו  ולפי  רפואתו".  כניכר  הוה   -
האיסור הוא בידוע שאינו מועיל דאף במעשה רפואה אם "אומרים 
היודעים שמועיל" נחשב לניכר רפואתו ומותר, ומה שכתב השו"ע 
בתחילתו שאם עשה מעשה ואינו ניכר שהיא לרפואה, הכוונה בזה 
שאין בזה אפילו אמירת היודעים שבאמת מועיל. ]ובאמת בשועה"ר 
שם נקט דלא כמשנ"ב, וחילק בין מעשה רפואה שצריך שיהא ניכר, לבין 

לחש שאפילו באינו ידוע שמועיל מותר[.

המנהג  שנתפשט  מה  שכל  כתב  רל"ד(  )סימן  יאיר  חוות  בשו"ת 
בנסיון  נודעו  שמסתמא  לישראל  להם  הנח  הנשים,  אצל  אפילו 

והורה המורה להתירו.
העולה לדינא: 

סגולה שניסוהו וראו שריפא, יש חבל ראשונים המתירים וכן 
נראה קצת דעת הבית יוסף והשולחן ערוך, והגם שעצם ניסוי 
איסור להרבה ראשונים,  בו  יש  אולי  הסגולה בפעם הראשון 
אולם אחרי שאחרים ניסו וה'יודעים' אומרים שמועיל הרי זה 

מותר לרוב ראשונים. 
כן  לעשות  רוצה  אם  כדלהלן,  לחלק  יש  דידן  בנידון  זה  לפי 
סתם בגלל שהקולות מפריעים לשלוותו, אולי אין זה מוגדר 
כרפואה )חוץ אם נאמר שרפואת הנפש הוא ג"כ רפואה, שיש בזה אריכות 
דעת  רק  לנו  יש  ובזה  למועד(,  חזון  ועוד  המקום  כאן  ואין  באחרונים 

מהרי"ק וחוות יאיר המתירים וקשה לסמוך על זה לכתחילה 
הגוים  שנהגו  דבר  שכל  ס"א(  קע"ח  סימן  )יו"ד  ברמ"א  שמצינו  ]וכמו 
לעשות והיא בלי טעם יש לחשוש בזה משום דרכי האמורי, וכן כתב 
הבית יוסף )או"ח סי' תר"ה( לגבי מנהג כפרות, ועיין שם עוד במשנה 

ברורה )ס"ק ד([. 

אבל אם משער שאם לא יעשה את הסגולה זה יפריע לשינתו, 
הזאת  שהסגולה  היות  חולי,  ומקצת  עייפות  מזה  לו  ויבא 
כח  בו  ויהא  במנוחה  שישן  כדי  כן  לעשות  לו  מותר  מנוסה, 

למחרת לעבודת בוראו. 

מפיהם ומפי כתבם
הרה”ג פנחס מנחם גביוף

האם חייב לשלם כשאמר לתת צדקה

ממנו  וביקש  יצחק  לוי  ר'  את  בהיר  ביום  פגש  השכונתית,  הצדקה  קופת  גבאי  משה  יהודה 
יכולת וכעת הוא חולה במחלה קשה, יתרים אותו בסכום הגון למגבית  שהיות ואביו הוא בעל 
השנתית של הקופה, ושזה יהיה לרפואתו השלימה בקרוב. כשהלך ר' לוי יצחק לבקר את אביו 
מסר לו את הבקשה של הקופה, ועד שלא גמר את דבריו אמר לו אביו בהתלהבות רבה, יש לי 
בבית סכום של עשרים אלף ש"ח במזומן, וחצי מזה אתן לקופה. כעבור יום התקשר האבא לר' לוי 
יצחק ואמר לו בהתנצלות נזכרתי שאני צריך את הכסף כדי לשלם לרופאים, ולכן אני יכול לתת 
רק אלפיים ש"ח לקופה. לר' לוי יצחק היה מאוד לא נעים להודיע זאת ליהודה משה, אבל בלית 
'לא כזה בטוח שלאבא  ברירה הרים אליו טלפון ואמר לו דברים כהויתן. השיב לו יהודה משה 
שלך מותר לחזור בו מדבריו, מאחר וכבר התחייב לתת צדקה, וזה כמו נדר'. הם סיכמו ביניהם 
שבמשך השבוע ישאלו את הרב. כעבור כמה ימים נפטר האבא מהמחלה שהיתה לו, לאחר כלות 
ימי השבעה שוב פגש יהודה משה את ר' לוי יצחק, ואמר לו אנחנו צריכים עדיין לשאול את הרב 
האם הכסף שייך לצדקה, או שהוא של היורשים. השיב לו ר' לוי יצחק בכל אופן אנו היורשים 
לא מחויבים לקיים את הנדר של אבינו, אמר לו הגבאי שיתכן שהכסף כבר נקנה לצדקה ברגע 

שאמר שזה ילך לצדקה.
תשובה: הנה בבואנו לדין בענין יד עניים, נקדים תחילה את דברי הגמרא בבא קמא )לו:(: 
'ההוא גברא דתקע לחבריה וכו' אמר ליה הואיל ופלגא דזוזא הוא לא בעינא, נתביה לעניים. הדר 
אמר ליה נתביה ניהלי איזיל ואברי ביה נפשאי. אמר ליה רב יוסף כבר זכו ביה עניים, ואף על גב  
דליכא עניים הכא, אנן יד עניים אנן'. בעצם מה שכתוב כאן שהניזק ראה שזה סכום נמוך, ואמר 
לרב יוסף שזה יהיה לעניים, ואח"כ חזר בו שהוא רוצה את המעות לעצמו, ואמר לו רב יוסף 
שאינו יכול לחזור כיון שכבר זכו העניים במעות. וברש"י )שם ד"ה ההוא דתקע( כתב שהיה הניזק 
תפוס בכסף של המזיק, דאי לאו הכי הרי לא מגבינן ליה בבבל. ובתוס' )ד"ה יד עניים( הקשו מדוע 
הוצרך רב יוסף לחייבו משום שאנן יד עניים, והרי אף בלא זה היה חייב ליתן שכבר נתחייב 
באמירה, וכמו שאמרו בר"ה )דף ו.( 'בפיך זו צדקה'. ותירצו שכמו שאין אדם מקדיש דבר שלא 
בא לעולם, הכא נמי אין אדם נותן צדקה דבר שלא בא לעולם, וכשאמר ניתביה לעניים הוי זה 
החוב כמו שלא בא לעולם. ורבינו חננאל תירץ שכוונתו לא היתה לחזור בו מן הצדקה לגמרי, 
אלא רק רצה ללוותו לפי שעה ולהחזיר אחר זמן לעניים. ועל זה אמר רב יוסף שכיון שיד עניים 

אנן, כבר זכינו בו במעמד שלשתן, ואינך יכול ללוותו. 
וכתב המהר"ם שגם לפי התירוץ הראשון של תוס' זכה בו רב יוסף במעמד שלשתן. והנה 
רבינו אפרים הקשה שמעמד שלשתן מהני כשהלוקח עומד כאן, ובמעשה זה העניים לא היו 
נמצאים, ובש"ך תי' שיד הגבאי כיד עניים, וכמו שנמצאים כאן. והראב"ד )הובא בשיטמ"ק( כתב 
לחדש שאפשר לזכות במעמד שלשתן עבור אדם אחר. ויש לבאר במה נחלקו שני תירוצי התוס': 
א. הרא"ש הביא את שני התירוצים, וכתב בסוף דבריו ושני הפירושים הם אליבא דהלכתא. ויש 
לבאר דרבינו חננאל לא רצה לפרש כמו התירוץ ההראשון כי לא רצה לבאר שמתחרט מהצדקה, 
כי לא כתוב בגמרא 'הדרי בי', ולכן ביאר שרצה ללוותו לפי שעה, וכן משמע מדבר ר"ח בגליון 
הגמרא. ב. הבעל המאור פירש שנחלקו האם נחשב דבר שלא בא לעולם באופן שהמזיק רוצה 
לשלם, שלדעת הר"ח כיון שאוחז בלשלם אין חסרון של אותו רשות, או דבר שלא בא לעולם 
ויכול להקדיש או לתת צדקה. ג. במלחמות חולק עליו ומבאר, שהר"ח רצה לחדש שאינו רוצה 
לחזור בו אלא להשתמש לפי שעה, ואח"כ להחזיר, אפילו הכא אינו יכול. ד. המחנה אפרים 
)צדקה סי' ד( כתב שנחלקו בפלוגתת הרמב"ם והראב"ד )מכירה פכ"ב הט"ו( שהרמב"ם סובר שמי 

שהקדיש צדקה מדבר שלא בא לעולם וכגון שאמר כל מה שיוציא אילן זה יהיה לעניים, או כל 
שכר בית זה לעניים, זכו העניים. והראב"ד חולק שבאופן זה לא קנו העניים כלל שזה דבר שלא 
בא לעולם, ורק אם אמר אתן לעניים כך וכך חייב עצמו מטעם נדר, וכן סובר הטור )חו"מ סי' ריד(. 
וזהו שיטת התוס' בתירוצם הראשון, וכתבו הגר"א והנודע ביהודה )תנינא יו"ד סי' קנד( שהרמב"ם 

סובר כפי הר"ח שחולק על התירוץ הראשון.
ולכאורה רש"י שכתב שהיה תפוס משלו לא יכול לסבור כתוס', כי אם הוא תפוס הרי זה דבר 
שבא לעולם. ואפשר לומר שלא רצה ליתן את המשכון לעניים, רק המזיק רצה לפדות את החפץ 

בכסף ואת הכסף נתן ליד עניים. או אפשר לומר שיתרץ כמו רב האי גאון לקמן.
שאינו  דבר  להקדיש  וא"א  ברשותו,  אינו  שהכסף  ותירץ  התוס',  קושית  את  הקשה  הרי"ף 
לדשלב"ל.  נחשב  לכן  ברשותו  שאינו  שמכיון  התוס'  כדברי  שזהו  האחרונים  וכתבו  ברשותו. 
)צדקה סי'  ועיין במחנה אפרים  וכן כתב המהר"ם בתוס' שהוא דשלב"ל מכיון שאינו דרשותו. 
ב( שביאר בדעת הרי"ף שאדם שאומר סלע זו יהא לצדקה והסלע בעולם קנו העניים ממש, 
ואמירתו לגבוה כמסירתו להדיוט, ואינו יכול לחזור בו כלל, וכן היורשים מחויבים לתת הסלע 
לעניים. אבל מי שנדר אתן מנה לצדקה הוי נדר בלבד ולא קנו העניים, ומחויב לקיים 'ככל 
היוצא מפיו יעשה' ובפיך זו צדקה, ובאופן זה לא קנו העניים, וכמובן שאין היורשים מחויבים 
לקיים את הנדר, כמו שאין צריכים לקיים אם נדר אבא שלא יאכל פת חודש ימים. וכן באופן זה 
מותר לשנותו לדבר אחר אם ירצה, וכתב שכך משמע מדברי הרמב"ם, וכן מדברי רש"י בערכין 
עכת"ד. וכן הוכיח הרעק"א )סי' קמד(. מיהו יש לציין שהא"ח בהלכות מכירה חולק וסובר שלפי 
הרי"ף לא קנו העניים ממש כמו אמירתו לגבוה, אלא שחל שם התפסת צדקה, ויש לדון בדבריו.
לגבוה  'אמירתו  בצדקה  אמרינן  האם  שנשאל  גאון  האי  מרב  הביא  בסוגיין  המאור  בבעל 
כמסירתו להדיוט', והשיב שלא אמרינן ולא קנו העניים את הצדקה עד שיבוא לרשותם. והקשה 
א"כ אמאי לא אמרינן בב"ק 'בפיך זו צדקה', ומדוע הוצרך לומר אנן יד עניים אנן. ותי' שאם 
קנו  הגוף, אבל מכיון שכבר  וחובת  בלבד  נדר  אותו, שזה  לכוף  יכולים  בי"ד  אין  נדר  מטעם 

העניים יכולים בי"ד לגבותו בע"כ.
ועיין בשו"ע )יו"ד סי' רנח ס"ח( שפסק שלא אמרינן אמירתו לגבוה בצדקה, ואם נדר חייב להשלים 
מטעם נדר. ולכן אם אמר שקל זה יהא לצדקה וזה לא בעולם, כגון חוב שיש לו אצל חבירו, לא 
אמר כלום. ואם אמר לכשיבוא לידי אתנהו לצדקה, חייב לשלם. אולם אם אמר במעמד שלשתן 



ביני עמודי
הרה”ג יהודה מרקסון 

newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

מפיהם ומפי כתבם
הרה”ג פנחס מנחם גביוף

המשך מעמ' ה'

ברכת הגומל לנוסעים במטוס ממדינה למדינה 
לזמן מוגבל וקצוב 

יהא  פלוני  אצל  לי  שיש  חוב 
לצדקה, מחויב לשלם שכבר קנו 
)סי'  בחו"מ  נפסק  וכן  העניים, 
בשו"ע  עוד  ועיין  וס"ט(.  ס"ז  ריב 

שאם  שכתב  ס"א(  רנט  סי'  )יו"ד 

אמר סלע זה יהא לצדקה יכול 
תחתיו.  אחר  ויפרע  לשנותו, 
אלו  שבדבריו  מדבריו  ומשמע 
היורשים  וגם  לעניים  נקנה 
הגרעק"א  כתבו  וכן  חייבים. 
אולם  אפרים.  ובית  קמו(  )שו"ת 

אפרים  והמחנה  הקצוה"ח 
אמירתו  אמרינן  דלא  סוברים 
השו"ע  את  ומפרשים  לגבוה, 
צדקה  התפסת  שם  חל  שרק 
ולא נקנה לעניים, ואין היורשים 

צריכים לשלם.
העולה לדינא: 

לצדקה,  אדם  נדר  אם  א. 
סלע  אתן  שאמר  כגון 
זה  חוב  או  לצדקה 
אתנהו  לידי  לכשיבוא 
לקיים  מחויב  לצדקה, 
מפיו  היוצא  'ככל  מטעם 
צדקה.  זו  ובפיך  יעשה' 
יכולים  דין  בית  אין  אבל 
הגוף  חובת  דהוה  לכופו 
אין  מת  ואם  בלבד, 
לקיים  צריכים  היורשים 
נדרו. ב. אם אמר חוב שיש 
לי אצל פלוני יהא לצדקה, 
דהוה  כלום,  אמר  לא 
לעולם.  בא  שלא  דבר 
במעמד  כן  אמר  אם  אבל 
הלוה  בפני  כגון  שלשתן, 
אינו  צדקה  הגבאי  ובפני 
והחוב  בו,  לחזור  יכול 
ואם  לעניים.  שייך  כבר 
היורשים  מחויבים  מת 
לגבאי,  הכסף  את  למסור 
לפי  ללוותו  ואפילו 
אמר  אם  ג.  אסור.  שעה 
יהא  בבית  לי  שיש  סלע 
בסמ"ע  משמע  להקדש, 
)שם( שמחויב מטעם נדר, 

לעניים,  נקנה  לא  ועדיין 
צריכים  היורשים  ואין 
דבריו.  את  להשלים 
רנט(  )סי'  השו"ע  ובשיטת 
האם  האחרונים  נחלקו 
או  נדר  מטעם  מחויב 

שכבר נקנה לעניים.

שאלה: אנחנו יוצאים יחד כקבוצה מגובשת להשתטח על קברי אבותינו וקבר הצדיקים באירופה. הנסיעה היא כמובן בטיסה. 
יוצאים ביום רביעי וחוזרים אחרי חמשה ימים, ביום שני שלאחריו. השאלה היא, מהי הדרך הנכונה ביותר מבחינה הלכתית, לברך 
את ברכת הגומל, הן לאחר הנסיעה בהלוך והן אחרי הנסיעה חזרה לארץ הקודש, אם להמתין לשבת או לא, ואם שאחד יוציא את 

כולם או שכל אחד יברך בעצמו: 
תשובה: בגמרא )ברכות נד:( איתא, שארבעה הם החייבים להודות, כלומר לברך ברכת הגומל, מי שהיה חולה ונתרפא, עוברי הים 
והמדבר, ומי שהיה חבוש בבית האסורים והשתחרר. גם בשו"ע )או"ח סי' ריט( נפסק כך, ונחלקו הפוסקים )שם סעיף ט( אם רק באלו 
או שהוא הדין לכל מי שניצל מסכנת נפשות, השו"ע הביא את שתי השיטות וכתב לברך בלא שם ומלכות, וכדבריו הכריעו חכמי 
עדות המזרח. אבל רוב האחרונים גדולי אשכנז, נטו בזה מפסק השו"ע וכתבו שהמנהג לברך על כל סכנה שניצל ממנו. כ"כ הט"ז 

)סק"ז(, המגן אברהם )סק"י(, המשנה ברורה )סקל"ב( והערוך השלחן )סי"ב(. 

עוד נחלקו הפוסקים, אם נסיעה במטוס כמוה כנסיעה בספינה ומחייבת הגומל או לאו. ידוע ומפורסם חידושו של הגאון 
מרוגאצ'וב )אישים ושיטות עמ' פ(, שמצא מקור בגמרא )חולין קלט:( שהנוסע במטוס אינו צריך לומר תפילת הדרך, משום שבפסוק 
נאמר "דרך נשר בשמים", ואמרו על זה בגמרא "דרך נשר איקרי, דרך סתמא לא איקרי", ומכאן שמי שנוסע במטוס אינו בגדר 

"הולכי דרכים". ולכאורה יש להוכיח משם גם לענין ברכת הגומל, שהנוסע במטוס אינו נחשב בגדר הולכי דרכים.
אבל מסברא יש צד לומר שהסכנה של נסיעה בדרך האויר גדולה יותר, ולכן חייבים להודות על שניצלו מהמצב המסוכן בו היו 
נתונים )ראה חלקת יעקב או"ח סי' נה(. בפרט ע"פ דברי הביאור הלכה )סי' ריט ד"ה יורדי הים( שהולכי הדרכים מברכים הגומל אפילו לא 
קרה לו שום סכנה "אלא כיון שעלול לו לקרות מקרים כאלה צריך לאודויי שניצל מזה". וגם יש להוסיף לכך את האמור בדברי רב 
האי גאון )הובא בערוך ע' ארבעה( שיורדי הים, המברכים הגומל, הם הקרובים ביותר לסכנה, משום "דבחד ריגעא אובדין" - וסברות 
אלו שייכות כמובן ביתר שאת בנוסעים במטוס, שאם ח"ו הקברניט יאבד שליטה או שהמטוס ייפגע ויפול, קלושים הסיכויים 

להינצל, היל"ת, כידוע )וראה מש"כ בענין זה בשו"ת ציץ אליעזר חי"א סי' יד(.
ולעצם השאלה האם מברכים 'הגומל' אחרי נסיעה במטוס, הג"ר מרדכי יעקב ברייש )חלקת יעקב שם( העיר, שלכאורה שאלה 
זו תלויה במחלוקת מנהגי ספרד ואשכנז, אם מברכים הגומל כשהולכים מעיר לעיר )טוש"ע סי' ריט סעיף ז(. ומאידך יש לומר שגם 
לבני אשכנז חייב לברך, כי בדרך האויר יש סכנה כמו במדבריות, והוא נכלל בלשון הכתוב בתהלים 'תעו במדבר בישימון דרך 
עיר מושב לא מצאו',  שממנו למדו חיוב ההודאה בהולכי מדבריות. ועוד יש לצדד שהנוסע במטוס לא גרע מיורדי הים שנאמר 
עליהם בפסוק 'יעלו שמים ירדו תהומות נפשם ברעה תתמוגג', ולכן הנוסע במטוס מברך הגומל. אמנם, כיון שעדיין יש להסתפק 
בכך, יש לברך בלא שם ומלכות מדין ספק ברכות להקל, וכן היה מורה הרה"ק מהר"א זיע"א מבעלזא. ובשו"ת קנין תורה )ח"א סי' 

טז אות ג( הביא מעשה רב מהגרי"ז מבריסק, שלא בירך הגומל אחרי שנסע באוירון מאר"י לשווייץ.

אמנם הג"ר משה פיינשטיין באגרות משה )או"ח ח"ב סי' נט( וכן בשו"ת ציץ אליעזר )שם( פסקו שהנוסע במטוס יברך הגומל בשם 
ומלכות )עי"ש בטעמיהם(. וכן דעת הרה"ק רבי יואל מסאטמר )כ"כ בשמו בשו"ת באר משה ח"ז סי' סח(, והגאון רש"ז אויערבך )הליכות שלמה 

תפלה פכ"ג אות ה(.

האם יש הבדל בין טיסה מעל הים לטיסה מעל יבשה, האגרות משה והגרש"ז אויערבך )שם( נקטו שאין לחלק, ובשניהם יש 
לברך הגומל. אולם בספר ארחות רבינו )או"ח ח"ב אות קד( מובא בשם הסטייפלער שיברך רק כשעובר מעל ים או מדבר, ובטיסות 

פנימיות באותה מדינה, לא יברך.
טיסות קצרות )עד שעתיים( ובפרט באותה מדינה, בשו"ת ציץ אליעזר )שם( ובשו"ת באר משה )שם( פסקו שאין לברך בשם ומלכות 
)ראה עוד מש"כ שם לעורר נגד מנהג העולם לחלק בין טיסות בין יבשות )כגון מארה"ב לישראל או לאירופה( לבין טיסות באותה יבשת, וע"ע שם בטעם 

הוראת הרה"ק מבעלזא שלא לברך הגומל על נסיעה במטוס, כדי שלא להחזיק נסיעה זו לסכנה(.
בנוסף, ישנה מחלוקת בין הפוסקים, אם היוצא לזמן קצר לחוץ לארץ ומיד אחר כך חוזר לארץ, האם יברך הגומל רק בשובו 
לארץ ויכוון על כל נסיעותיו הן מהכא להתם והן להיפך, או שיברך שם - אחרי בואו בשלום, ואחר כך שוב כאן - בשובו לארצנו 

הקדושה בשלום )עי' שו"ת אהל יוסף סי' א' דברי יוסף ח"ג סי' נ"ח בצל החכמה ח"א סי' כ"א(.
למעשה הפסק המקובל הוא, שאם נוסע ומתעכב במקום חפצו למעלה מג' ימים, יברך הן במקום חפצו והן כששב לביתו )ראה 

פסקי תשובות סי' רי"ט אות ז', ועי' הליכות שלמה שם(.

אולם מאחר שהדבר תלוי במחלוקת הפוסקים, ויש כמה צדדים וכמה שיטות שאין הנוסע במטוס לימים מועטים מתחייב לברך 
בהיותו בחו"ל אם בגלל שנסע במטוס ואם בגלל שהשהות שם היא קצרה והיא מתעתד לחזור מיד )ראה הליכות שלמה שם, שמשמע 
מדבריו כי יש לברך גם בהגיעו למחוז חפצו בחו"ל, אבל לא בחניית בינים לשעות ספורות, וללינת לילה יש להסתפק. ואולי יש מקום להסתפק בדעתו, אם אדם מגיע 

לחו"ל ועובר ממקום למקום אם נתחייב בהגומל או לאו, וספק ברכות להקל(, לכן מן הראוי לכתחילה שלא יברכו כולם בעצמם בהיותם בחו"ל, 

אלא אחד יברך וכולם ישמעו ויכונו לצאת ידי חובתם בברכתו, ואחר חזרתם ארצה יברכו בעצמם.
ולענין השאלה מתי נכון לברך, הנה להלכה נפסק )שו"ע שם סעיף זה( שלכתחילה יש לברך בתוך שלושה ימים מבואו. ואם כן, 
מי שהגיע ביום רביעי לחו"ל, עליו לברך לכל המאוחר ביום שישי, שאם לא כן יעברו יותר משלושה ימים שנתחייב, ואין אומרים 
בענין זה שהג' ימים הם מעת לעת כמו שמצינו במקומות ובדינים אחרים, לכן לכתחילה אין להמתין לשבת אלא לברך כבר ביום 

חמישי. 
ולגבי הברכה לאחר שיחזרו. אם אפשר להספיק לברך ביום שני באחד המניינים, מה טוב ומה נעים, שהרי זריזים מקדימין 
למצוות. אבל אם הנחיתה תהיה בשעה מאוחרת שכבר אין אפשרות להספיק לברך בעת קריאת התורה של יום שני, מעיקר הדין 
)מ"ב שם סק"כ (יש לברך מיד בפני מנין ולא להמתין ליום חמישי שאז כבר יעברו שלושה ימים מהזמן שהתחייב. אבל מנהג העולם 

לברך הגומל דווקא בעת קריאת התורה, דהיינו רק ביום חמישי. ואע"פ שגם אז כבר יהיה זה לאחר שעברו יותר מג' ימים מיום 
שובם, מ"מ ראוי להקדים ולא להמתין לקריאת התורה של שבת קודש, גם אם אז יהיה ריבוי עם ופרסומי 
ניסא, כיוון שבדברי הפוסקים מצינו שנתנו יתר חשיבות לברך במוקדם מאשר לברך ברוב עם. 

ויכוונו בברכתם גם על הנסיעה הראשונה. 
העולה לדינא: 

בשו"מ,  הגומל  מברך  אם  הפוסקים  נחלקו  למדינה,  ממדינה  במטוס  הנוסע  א.  
וההכרעה המקובלת היא שמברכים.

ב. אם נוסעים קבוצה ביחד הלוך ושוב לימים בודדים )ודעתם לחזור(, היות ויש 
דעות בפוסקים שיברכו הגומל רק בסוף נסיעתם, לאחר שובם לביתם, על כן 
ראוי לכתחילה שאחד יברך )במקום בואם( ויוציא יד"ח את כולם, ואחרי שיחזרו 
ג. כשיש  לו על מי לסמוך.  יש  יברכו כולם. אבל מי שרוצה לברך בעצמו 
אפשרות לברך ביום חמישי או להמתין לשבת, לכתחילה אין להמתין אלא 

לברך בהקדם האפשרי. 
סמוך  לברך  אפשרות  אין  אם  לאחריו,  או  שני  ביום  לביתם  השבים  ד. 
לקריה"ת ביום הנחיתה )כגון שנוחתים מאוחר(, ראוי לברך הגומל אחר קריאת 
ללא  במנין  לברך  שנהגו  ויש  שבת.  עד  להמתין  ולא  חמישי  ביום  התורה 

קריאת התורה, אבל מנהג העולם אינו כן אלא כמו שכתבנו.


