
פרשת משפטים

‘השומר של השבת’
האירה  השבת  שקדושת  עולם  מגדולי 
בהם בכל עוז, היה הרב הקדוש רבי חיים 

מטשרנוביץ’ זי”ע בעל ‘באר מים חיים’.
קדושת השבת בערה בקרבו כל ימי חייו, 
והאירה את נפשו באור צח ועליון, והיא 
במינו  מיוחד  חיבור  לכתוב  שהביאתו 
סדר  השבת,  בענייני  עוסק  כולו  אשר 
היקר  הספר  הוא  בקדש,  ומנהגיה  יומה 
ומבקש  דורש  כל  ‘סדורו של שבת’ אשר 
להתענג על טעמה הערב של השבת לא 

יסירו מתחת ידו.
יצחק  ישראל  רבי  החסיד  הגאון  וסיפר 
רייזמן זצ”ל חבר בד”ץ ‘העדה החרדית’, 
את  שהכיר  נאמן  מאדם  ששמע  עובדה 

בעל המעשה:
בנסיעתו של בעל ‘באר מים חיים’ לארץ 

ישראל, שהה עמו באניה יהודי אחד. 
בליל שבת קדש, כאשר עלה היהודי על 
משכבו, פנה אליו ה’באר מים חיים’ ואמר: 

“יהודי! בליל שבת קדש אין ישנים. 
זיין  דארף  מען  שבת’,  ‘השומר  כתוב 
יהודי צריך לעמד   - וואכטער פון שבת! 

על עמדו במשמר השבת”.
“מאותו ליל שבת”, שח אותו יהודי, “בכל 
עת אשר רציתי לנמנם בליל שבת קדש, 
חיים’  מים  ה’באר  עומד  כאלו  הרגשתי 
החוצבים  בדבריו  אותי  ומעורר  מעלי 

להבות אש, שאמר לי באותה שעה”.
בין בתרי הספר ‘סדורו של שבת’, נתבארו 
לנו כמה וכמה עניינים הנוגעים לטעמיה 

של מצות השבת.
השבת,  במצות  להתבונן  עלינו  תחילה 
אשר במהותה מצאנו שני צדדים הנראים 

הפוכים בתכלית זה מזה. 
מצד אחד הרבה אזהרות וענשים נאמרו 
יד(,  לא  )שמות  יומת’  מות  ‘מחלליה  בה, 
ועוד גזרות דרבנן לאין מספר, והלכותיה 

כהררים התלויים בשערה. 
וכפי שהביא מרן הגאון רבנו ישראל מאיר 
על  ‘משנה ברורה’  ספרו  בהקדמת  הכהן 
רבנו יהונתן  הלכות שבת, את דבריו של 
איבשיץ בספרו ‘יערות דבש’, אודות גודל 
בהלכות  להזהר  אדם  שצריך  הזהירות 
שבת, שמי שאינו יודע אותן על בורין לא 

ימלט שלא יעבור חלילה על איסורים. 
שחיל  צדיקים,  על  מסופר  כן,  ומחמת 
שלא  מפחד  השבת  כל  אחזתם  ורעדה 
יעברו חלילה על סרך איסור, ונזהרו בכל 
על  לעבור  הם  שעלולים  מחשש  תנועה 

איסורי שבת. 
היא,  יום מנוחה  ומצד שני, הלא השבת 
אור  וכולה  הנפש,  וענוג  מרגוע  מנוחת 
גנזיו  מבית  טובה  מתנה  והיא  ומתיקות, 

של הקדוש ברוך הוא )שבת יא:(.
עלינו להבין, כיצד יתישבו שני מאפינים 
של  מהותה  האם  אחת?  בכפיפה  אלו 
השבת היא יראה וזהירות לאין שיעור, או 
שמא מנוחת הנפש ותענוג שאין כמוהו?

התשובה היא ששני טעמים נאמרו בתורה 
למצות השבת:

בדברות הראשונות שבפרשת יתרו נאמר, 
כי  זכר למעשה בראשית,  הינה  שהשבת 
וביום  העולם  את  ה’  ברא  ימים  בששת 

השביעי שבת מכל מלאכה.
ואתחנן  בדברות השניות שבפרשת  ואלו 
עבדים  שהיינו  לזכר  אחר.  טעם  נאמר 
חזקה  ביד  משם  הבורא  וגאלנו  במצרים 

ובזרוע נטויה.
ויצאנו  למצרים  עבדים  והיינו  ומאחר 
משם להיות בני חורין, עלינו לעשות את 
השבת יום מנוחה וחירות, ובכך נזכור את 

הניסים והנפלאות שעשה עמנו הבורא.
כבר  השבת  שמירת  על  ישראל  נצטוו 
בהיותם במרה, ובמתן תורה נאמרה להם 
מצוה זו כאחת מעשרת הדברות, אך עוד 
בעודם תחת יד פרעה במצרים ניתן להם 
את יום השבת למנוחה בעצתו של משה 

רבנו.
א  )שמו”ר  במדרש  חכמינו  שדרשו  וכפי 
‘ויגדל משה  יא(  )שמות ב  כח(, על האמור 

שראה  בסבלותם’,  וירא  אחיו  אל  ויצא 
שאין לבני ישראל יום מנוחה, ועמד ובקש 
עליהם לפני פרעה, בטענה שעבד שאינו 
נח יום אחד בשבוע הוא מת, ונתרצה לו 

ותיקן להם את יום השבת לנוח בו.
פעם נוספת בה הוזכרה השבת לפני מתן 
תורה, היא לאחר נסיעתם מאילים, כאשר 
החל לרדת להם המן כפלים ביום הששי, 
ונאמר להם )שמות טז כג( ‘את אשר תאפו 
אפו ואת אשר תבשלו בשלו’, ‘ראו כי ה’ 

נתן לכם את השבת’ )שם פסוק כט(. 
שנאמרו  והטעמים  הפסוקים  מכפילות 
אודות מצות השבת, נסיק כי אכן בחינות 
שונה  מהן  אחת  כל  אשר  בה,  יש  רבות 
רק  השיכת  מדרגה  ומסמלת  מחברתה 

לאנשים מסוימים. 
‘באר  בעל  של  בדבריו  מתבאר  זה  דבר 
)ח”ב  ‘סדורו של שבת’  חיים’ בספרו  מים 
דרוש א פ”א( שפרש את כפילות הפסוקים 

פי  על  השבת  מצות  אודות  האמורים 
משל:

מלכותו  כס  על  המלך  שעולה  בעת 
בראשונה וכתר מלכות ניתן בראשו, עורך 
ונתיניו  עבדיו  לכל  מסיבת-ענק  המלך 
לרגל הכתרתו, אליה מוזמנים מלבד שרי 

המלכות אזרחי המדינה כולה.
לא  האישי  ואושרו  המלך  שמחת  את 

בלי פשרות
‘ואלה  במילים  פותחת  השבוע  פרשת 
המשפטים אשר תשים לפניהם’ )שמות כא א(, 
במהלך הפרשה מצווה אותנו התורה בדינים 
לחבירו,  אדם  שבין  לדברים  הנוגעים  רבים 
כתשלומי נזקים, חיובי שומרים וכיוצא בזאת.
בגמרא )סנהדרין ו:( נאמר שמצווה על הדיינים 
ובבעל  הדין.  בעלי  שני  בין  ולפשר  לנסות 
בלשון  זה  לעניין  נאה  רמז  כתב  הטורים 
הפסוק: ‘משפטים - נוטריקון, מצווה שיעשה 

פשרה טרם יעשה משפט’.
נמצא אם כן כי הפשרה הינה חלק בלתי נפרד 

מדיני ממונות ולכתחילה רצוי להגיע אליה.
יואל  רבי  הרה”ק  ביאר  זה  יסוד  פי  על 
את  המבטאת  בחריפות  זיע”א,  מסאטמאר 
ה’  לכבוד  בליבו  שבערה  צבאו-ת  ה’  קנאת 
יוסף’  ה’בית  רבינו  סידר  מה  מפני  ולתורתו, 
העוסק  שבחיבורו  משפט’  ‘חושן  חלק  את 
כל  לאחר  נזקים  ותשלומי  ממונות  בדיני 
ניצבים  הקדושה  שבתורה  בעוד  החלקים, 
דיני ממונות תיכף ומיד לאחר קבלת התורה 

שכתובה בפרשה הקודמת פרשת יתרו?
ביאר זאת הרבי:

נפסק  יב(  )סי’  משפט’  ‘חושן  חלק  בתחילת 
להלכה שלכתחילה יש לחזר אחר פשרה בין 
שני בעלי הדין. ואם היה השולחן ערוך פותח 
בכל  הזה  הכלל  את  לאמץ  מקום  היה  בכך, 
חלקי התורה, משום כך הפך את הסדר והציב 
את חלק ‘חושן משפט’ אחרון, בכדי להעביר 
השולחן  דיני  שבכל  החשוב,  המסר  את  לנו 
ערוך אין מקום לאף פשרה שהיא, אלא לקיים 
ושרק,  כחל  ללא  התורה  דיני  את  בפשטות 
בכדי  להתפשר  יש מצוה  בדיני ממונות  ורק 

להימנע ממריבה...
כנגד  הדורות  צדיקי  עמדו  בצורה  כחומה 
המפרצים והמהרסים בעם, נלחמו בכל כוחם 
יסודות התורה  כנגד מזימותיהם לערער את 
הרשע  עצת  את  והפרו  ההלכה  ושמירת 
של  במסווה  הללו  ביקשו  כאשר  גם  שלהם. 
נאורות וקידמה לבטל מנהג קל הנהוג בקרב 
עם קודש, עמדו הצדיקים בפרץ ומיאנו לקבל 

כל שינוי מהמסורת.
מבעלזא  יהושע  רבי  הרה”ק  על  מסופר  כך 
כנגד  בזמנו  הלוחמים  מגדולי  שהיה  זיע”א, 
מלחמת  נגדם  וניהל  למיניהם,  המתחדשים 

חורמה. 
בלתי  בקשה  הרבי  אל  הגיעה  ופעם  אירע, 
שגרתית מצידם של אותם פורקי עול, כי הם 
ולכן  הלהבות,  את  להנמיך  לנסות  מבקשים 
בה  פנים  אל  פנים  בפגישה  הם  מעוניינים 
‘ידונו באווירה טובה’, כיצד ניתן ללכת אחד 

לקראת השני, ‘ולאחות את הקרע בעם’...
כאשר שמע הרבי את בקשתם, הגיב כי הוא 
זקוק לשלושה ימים בכדי לשקול אם להיענות 

לבקשה בחיוב.
כאשר חלפו שלושת הימים, והשלוחים הגיעו 
הכרעתו,  את  לשמוע  בכדי  הרבי  אל  שוב 
אמר להם הרבי: ‘חשבתי היטב על הצעתכם, 
דוחה  אני  היטב בדבר,  אולם אחרי שעיינתי 
את הבקשה מהסיבה הפשוטה שלא הצלחתי 

למצוא ולו דבר אחד עליו ניתן להתפשר’.
והסביר: ‘הרי לא יעלה על הדעת להתפשר על 
אחת ממצוות התורה שבכתב או שבעל פה, 
וגם לא על איזו מצוה מדרבנן, בדברים כאלו 

אין כלל מקום לפשרות וויתורים למיניהם’.
‘ברם’, הוסיף הרבי ואמר, ‘תחילה חשבתי כי 
יש מקום לפשרה במנהג קל המקובל בקרב 
ציפורניים,  לשרוף  באים  שכאשר  יהודים 
בעל  משולחן  דקים  בקיסמים  משתמשים 
ניתן  כך  על  שמא  והרהרתי  רגלים,  ארבע 
שולחן של  הזדמן  לא  ולומר שאם  להתפשר 
ארבע רגלים, אפשר להקל לקחת גם משולחן 

של שתי רגלים.
אלא שנמלכתי בדעתי והגעתי למסקנה כי חס 
ושלום לא יעשה כן בישראל! שכן אם נוותר 
עלולים  אנו  כחוט השערה,  דברים שהם  על 
תורה  גופי  עקירת  לידי  ושלום  חס  לבוא 

חלילה, השם ישמרנו’.

טורח וכסף בשביל מצוות
יעבוד  שנים  שש  עברי  עבד  תקנה  ‘כי 

ובשביעית יצא לחפשי חנם’, )שמות כא ב( 
כי  כתב  זיע”א  הקדוש  החיים’  ה’אור  רבינו 
יש לפרש את כל הפרשה הזאת בדרך מוסר 
בעולם  המועטים  חייו  את  שינצל  לאדם 
החולף, על מנת לזכך את נשמתו ולהתעלות 

בכל יום ממדרגה למדרגה.
ראשית כל פותחת התורה הקדושה ואומרת: 
‘ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם’, כלומר, 
רמזי ההתעוררות הטמונים בין בתרי הפרשה 
צריכים לעמוד כל העת לפני האדם ולשמש 
לו כמצפן וכמורה דרך בימי חייו בעולם הזה.
נגד  לשים  האדם  שצריך  הדברים  הם  ואלו 

עיניו:
‘כי תקנה עבד עברי’.

‘עבד’ - רמז לגוף הגשמי של האדם, שתכלית 
הקדושה  הנשמה  את  שישמש  כדי  יצירתו 
תוך  העולם  מן  וחולף  עובר  והוא  שבקרבו, 
שנים מועטות, וכפי שממשיך הפסוק ואומר 
שזה  שנה  שישים  היינו  יעבוד’,  שנים  ‘שש 
זמן חיי האדם בעולם, וכפי שדורשת הגמרא 
מהפסוק )איוב ה כו( ‘תבוא בכלח אלי קבר’ - 

‘בכלח’ בגימטריא שישים.
הזה  בעולם  האדם  חיי  שנות  תום  לאחר 

מתקיים בו המשכו של הפסוק:
השביעי  בעשור   - לחפשי’  יצא  ‘ובשביעית 
לחייו מסתלק האדם מן העולם, ובאותה שעה 
המצוות,  ומן  התורה  מן  חפשי  נעשה  הוא 
מהפסוק  )ל.(  שבת  במסכת  חכמינו  כדרשת 

המשך בעמוד ב’המשך בעמוד ב’

מרגליות יקרות ואבני חושן,
פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון
מאוצרות תורת החסידות
משובצות זהב ומסודרות
משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט”א

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע



המשך מעמוד א’ על התורההמשך מעמוד א’ שבת קודש
‘במתים חפשי’.

וחילותיו  הס”מ  כוח  ידי  על  היא  והמיתה 
ידי מלאך  - היינו על  הנקראים בשם ‘חינם’ 
)ב”ב טז.(,  יצר הרע’  המוות ש’הוא שטן הוא 
)ח”ב קכח.(  הזוהר הקדוש  דברי  פי  על  וזאת 
‘בריקנייא  המצוות  את  לקיים  לא  שמזהיר 
ובמגנא’ אלא להשתדל בהם כראוי כפי כוחו, 
כיון שעל ידי מצוה הנעשית בחינם לא יזכה 
האדם כלל להמשיך עליו רוח הקדושה, מפני 
ובריקם  בחינם  תמיד  מזומן  הטומאה  שרוח 
אי  הקודש,  רוח  ואילו  תשלום,  בלא  ונמכר 
מלא  בשכר  אלא  בחינם  בו  לזכות  אפשר 

ובהשתדלות גדולה ורבה.
שזו  ומבאר,  הקדוש  החיים’  ה’אור  ומוסיף 
ואילו  בחינם,  בא  טומאה  דבר  שכל  הסיבה 
גדול  טורח  להם  צריך  וקדושה  מצוה  דבר 
ודמים מרובים, ועוד כותב, שכוחות הטומאה 
אינם שולטים במצוה הנקנית בדמים מרובים.
המצוות  את  מחבבים  קדושים  ישראל  ואכן 
ומתרצים לשלם עבורם כל הון שבעולם, אם 
ייתן איש את כל הון ביתו באהבה שאוהבים 
הצדיקים את המצוות, בוז יבוזו לו. בהקשר 
עם  שאירע  נאה  מעשה  להביא  יש  לכך 
בעל  זיע”א  אשלג  ליב  יהודה  רבי  הרה”ק 
‘הסולם’ בימי מגוריו בוורשה לאחר נישואיו.

הימים היו ימי ערב חג הסוכות, עננת דאגה 
מחסור  העיר.  יהודי  של  פניהם  על  ריחפה 
כל  של  שוויו  בעיר,  היה  באתרוגים  חמור 
נאלצו  לרגע  ומרגע  לשמים,  נסק  אתרוג 
כולם להשלים עם העובדה שהשנה לא יזכו 
ייאלצו  אלא  הסוכות,  לחג  משלהם  לאתרוג 
שנקנו  אתרוגים  בכמה  חובה  ידי  לצאת 

בדמים מרובים בעבור הקהילה כולה.
בביתו  הסולם  בעל  התהלך  ימים  באותם 
כשהוא אינו יודע מנוח לנפשו, הוא שהכיר 
העצומה  המצוה  ויקרת  חשיבות  את  מעט 
של נטילת פרי עץ הדר לא יכול היה להסכין 
הוא  המצוה.  לקיום  משלו  אתרוג  להעדר 
ישיג  מנין  לשאלה  בפתרון  מוחו  את  הוגיע 

את ההון העצום הדרוש לאתרוג?
לאשתו  פנה  הוא  במוחו.  רעיון  נפל  לבסוף 
ובכסף  תכשיטיה,  את  למכור  ממנה  וביקש 
האתרוגים  אחד  את  ירכוש  שקיבלו,  הרב 

הבודדים שהוצעו למכירה.
אך שמעה הרבנית את הבקשה, וכבר מיהרה 
לקיים את רצונו ללא שהיות, היא נטלה את 
ומסרה  ברשותה,  שהיו  התכשיטים  מעט 
אותם לצורף שהעניק לה על כך סכום כסף 

מכובד.
הכסף  וסכום  מהצורף  הרבנית  שבה  כאשר 
אושר  מרוב  בעלה  של  פניו  קרנו  בידה, 
ושמחה על כי יעלה בידו לרכוש אתרוג לחג 
הסוכות. הוא העריך מאוד את ההקרבה של 
לרוב  ברכות  עליה  הרעיף  הרבנית,  אשתו 
על המעשה  ולא הסתיר את שמחתו הרבה 

המדהים שעשתה.
נתפס  בלתי  עצמי  וויתור  הקרבה  מתוך  כך 
בידו  זכה בעל הסולם להחזיק  של הרבנית, 
כניסת  לפני  קצר  זמן  הנכסף,  האתרוג  את 

החג.
תוך זמן קצר ראו הכל כי מי שמתאמץ לכבוד 

הקדוש ברוך הוא אינו מפסיד. 
בבוקרו של יום טוב הראשון של סוכות נפוצה 
אשר  המהודר  האתרוג  על  בעיר  השמועה 
במעונו של בעל הסולם. עד מהרה השתרך 
היה  שעז  יהודים  לביתו,  מחוץ  ארוך  תור 
המתינו  המהודר  האתרוג  על  לברך  חפצם 

בקוצר רוח לקיים את המצוה החשובה. 
על מנת שיזכו להיות שותפים במצוה, שיגרו 
בימי חול המועד מתנות רבות יקרות ערך אל 

ביתו של בעל הסולם.
שמכרה  התכשיטים  הרבנית  אל  חזרו  כך 

במלואם...

זהירות מהשקר
‘מדבר שקר תרחק’ )שמות כג ז(

הרה”ק  כתב  השקר  בגנות  נוקבים  דברים 
תרל”ט(  שופטים,  )פרשת  זיע”א  אמת’  ה’שפת 
זיע”א,  הרי”ם’  ה’חידושי  הרה”ק  זקנו  בשם 
מפרשיסחא  בונם  שמחה  רבי  בשם  שאמר 

זיע”א:
בכל התורה כולה לא מצאנו ענין של הרחקה, 
אלא  אינם  והסייגים  הגדרים  כל  שהלוא 
את  להרחיק  בכדי  שנתקנו  חכמים  תקנות 

האדם מן העבירה. 
מיהודי,  דורשת  שהתורה  מצאנו  בשקר  רק 
התרחק מהשקר! כלומר, לא רק שלא תשקר 
מקום  מכל  לנוס  מצווה  אתה  אלא  בפועל, 

שיש בו שמץ של שינוי מהאמת.


אצל הרה”ק רבי פנחס מקוריץ זיע”א היתה 
מהיסודות  אחד  האמת  מידת  על  ההקפדה 
כאשר  הבורא.  בעבודת  ביותר  העיקריים 
על  הראשונה  בפעם  יהודי  אליו  מגיע  היה 
בעבודת  נכונה  הדרכה  ממנו  לשמוע  מנת 

האלוקים, היה מעורר אותו על שני דברים:
דבר  להוציא  שלא  ב.  בלימוד.  להתמיד  א. 

שקר מפיו.
והיה  לדבר,  מסכים  היה  לא  מזאת  יותר 
אומר: אם תקיים שני דברים אלו בשלימות, 

אומר לך מה לעשות הלאה...
בשלימות  נגמל  אינו  האדם  אם  אמר,  ועוד 
ממידה מגונה זו של שקר, לא ידע לעולם את 
הוא  שכן  השם,  בעבודת  האמיתית  מדרגתו 
עושה  שהוא  מסוימים  בדברים  בטוח  יהיה 
שהם מצוות בעוד שלמעשה הם עבירות, רק 
כוונה  כל מעשיו מתוך  כשילמד לעשות את 
מתחיל  הוא  זיופים,  ללא  ואמיתית  טהורה 

לעלות במסילה העולה בית קל.
ראוי לסיים בהבטחתו הנדירה של רבי פנחס 

לבניו, המופיעה בספר ‘אמרי פנחס’: 
‘כאשר ישמרו מהשקר יהיה להם כל טוב וגם 

להנשמה, וכל משאלותם יינתן להם’. 
דברים דומים כתב הרה”ק הרבי רבי אלימלך 
מליז’ענסק זיע”א )נועם אלימלך פרשת תרומה(: 

‘וראש על המידות רעות הוא מדת שקר, דכל 
וכשיחזיק  אמת,  מידת  נגד  הם  רעות  מידות 
את עצמו במידת אמת וישבר עצמו ממידת 
שקר עד תכליתה, אזי ממילא הוא מחזיק את 
עצמו במידות טובות ומשבר עצמו ממידות 

רעות’.


הרה”ק  של  לרגליו  נר  היתה  האמת  מידת 
העדה  גאב”ד  זיע”א  פריינד  אריה  משה  רבי 
החרדית. הוא היה דבוק בה בכל חדרי ליבו 
ונפשו, ולא שינה ממנה בכהוא זה. לא היה 

דבר שהיה מאוס עליו יותר משקר ורמיה.
היה  שקר  של  נדנוד  בו  שהיה  דבר  מכל 
כאשר  למשל  כך  הריחוק,  בתכלית  מתרחק 
דחה  כסף,  בציפוי  משקפיים  פעם  לו  קנו 
אותם ולא הסכים לחבשם, באומרו כי לעיני 
המתבונן נראה כי הם עשויים מכסף, בעוד 

שאליבא דאמת הם מתכת פשוטה. 
זהיר  היה  משקר  העצומה  שבסלידתו  מובן 
מאד שכל מוצא שפתיו יהיו נכונים ואמיתיים 
בתכלית ולא יתערב בהם אף נדנוד קל של 

שקר.
עמוק  שיעור  מסר  פעם  כי  תלמידיו  סיפרו 
מאמר  לבאר  ביקש  בו  בישיבה,  ומחודד 
בלתי ברור שמופיע בירושלמי והובא בספר 

הצל”ח. וכך נפתח השיעור:
‘איתא בירושלמי’, ותוך כדי דיבור תיקן את 
עצמו ואמר: ‘הלא לא ראיתי את הירושלמי 

בפנים, אלא הצל”ח מביא ירושלמי’.
באמת אמרו: יותר ממה שהבינו התלמידים 
בליבם  נחרטה  השיעור,  של  עומקו  את 
האמת  מן  לשנות  שלא  המופלגת  הזהירות 

במאומה.

כאשר נסע לארצות הברית וביקר את הרבי 
דרישת  לו  מסר  במעונו,  זיע”א  מסאטמאר 
והפליג  בירושלים,  הישיבה  מתלמידי  שלום 
גדולה,  בהתמדה  לומדים  שהם  בשבחם 

ומצוינים ביראת שמים.
ימים מועטים, ואחד ממגידי  לא עברו אלא 
השיעורים בישיבה, מקבל מברק בהול מרבי 
בארצות  ימים  באותם  השוהה  אריה  משה 

הברית.
בתוכן  המופתע  שיעור  המגיד  הציץ  כאשר 

המברק, קרא בו את הדברים הבאים:
האם  בדחיפות  נא  לי  להודיע  ממך  ‘אבקש 
בהתמדה  ללמוד  ממשיכים  התלמידים 
ולהתנהג ביראת שמים, ברצוני להיות סמוך 
שקר  דבר  באמירת  נכשלתי  שלא  ובטוח 

אודותיהם...’
שנה אחת ערך מוסד ידוע בירושלים מסיבה 
יומא  לרגל  תשרי  כ”ה  ליום  באור  רבתי 
ה’חתם  מרנא  ישראל  של  רבן  של  דהילולא 
סופר’ זיע”א. גדולי הדור היסבו במסיבה זו, 

וגם הגאב”ד הוזמן להופיע שם פאר.
לעבר  מביתו  הגאב”ד  יצא  המיועדת  בשעה 
כששני  המסיבה,  לעריכת  המיועד  המקום 
כאשר  בדרכו.  אותו  מלוים  תלמידים 
אחד  את  שלח  לאולם  מקום  בקרבת  עמדו 
התלמידים שיבדוק האם כבר החלה הסעודה. 
כעבור דקות אחדות שב התלמיד וסיפר לרב, 
כי עומדים כעת בתפילת ערבית, ובעוד דקות 

בודדות יחל האירוע.
נענה רבי משה אריה ואמר:

‘בזמן שנותר, נוכל לסור אל ביתו של הראב”ד 
יונגרייז שנמצא כאן בקרבת  הגאון רבי דוד 
בטוב,  אינו חש  הוא  ימים  כמה  כבר  מקום, 

ונוכל לקיים בזה את מצות ביקור חולים’.
כעבור דקות בודדות נשמעו נקישות על דלת 
בחולשתו  קם  דוד  רבי  הראב”ד,  של  ביתו 
לפתוח את הדלת, והתרגש עד מאוד לראות 

את האורח החשוב שהגיע לבקרו.
‘במה זכיתי שכבודו בא לבקרני’, שאל כשהוא 
מרוגש כולו ומלא שמחה מהביקור הפתאומי.

השיב לו רבי משה אריה:
‘נודע לי כי כבר מספר ימים אשר כבודו אינו 
חש בטוב לכן באתי לבקרו ולשאול בשלומו’. 
על  התפתחה  חכמים  תלמידי  של  כדרכם 
אתר שיחה תורנית בין השנים, ואותות אהבה 
ניכרו  אלו  גאונים  שני  של  הדדית  והערכה 

לעין כל.  
השיחה נמשכה בידידות רבה זמן מה עד כי 

לבסוף נפרדו זה מזה לשלום.
מיד כאשר יצאו מפתח הבית, פנה הגאב”ד 
למלוויו ואמר להם כי הוא מעונין לשוב כעת 

לביתו.
ברגע הראשון חשבו המלווים שהגאב”ד שכח 

לשם מה יצאו מהבית.
להזכיר  ניסו  למסיבה’  להגיע  רצינו  ‘הרי 

במבוכה.
‘לא שכחתי מכך כלל ועיקר, ברם כעת איני 

מעונין עוד לבוא אליה’.
בנימוס  ושאלו  כוח,  המלווים  עצרו  לא 
את  בפתאומיות  שינה  מה  משום  הרב,  את 

כוונותיו והחליט שלא להשתתף במסיבה.
ניאות הגאב”ד לבאר להם את טעמו ונימוקו 

וכה אמר:
נמצא  ההילולא  במסיבת  עתה  אשתתף  אם 
אגב,  בדרך  אלא  הראב”ד  לבית  באתי  שלא 
ולשאול  לבקרו  שבאתי  לו  שאמרתי  ומה 
רואה  איני  לכן  לאמיתה,  אמת  אינו  בשלומו 
אכשל  שלא  בכדי  לביתי  לחזור  אלא  ברירה 

בדיבור שאינו אמיתי.
שכבר  ובכך  בטרחתו  הגאב”ד  התחשב  לא 
מבלי  לביתו  שב  האולם,  של  פתחו  על  עמד 
את  בשלימות  קיים  כך  באירוע,  שהשתתף 

מאמר הכתוב:
‘מדבר שקר תרחק’. המשך בעמוד ד’

של  שמחתם  את  אך  לתאר,  ניתן 
המשתתפים במסיבה יש לחלק לכמה 

דרגות.
פשוטי העם באים לסעודה רק למען 
כי  הקרואים,  ברבוי  המלך  את  כבד 
רצון המלך הוא שישמחו בו כל העם 
ויחזו יקר תפארת גדולתו ביום עלותו 

למלוך עליהם.
שמחים  ומכריו,  ידידיו  המלך,  קרובי 
כי רב  ובאושרם  בגדולתו של המלך, 
פותחים בדברי שבח והלל לפאר את 

המלך ולשמחו בכל מיני שמחות.
ועל כולם עולה שמחתם של משפחת 
ביותר  אליו  הקרובים  עצמו,  המלך 
של  שמחתם  בנפשו,  קשורה  ונפשם 
המאכלים  ברבוי  נמדדת  אינה  אלו 
שבעת  והריקודים  החגיגות  וגודל 
הסעודה, כי אף בהיותם בביתם לבם 
שמח עליהם ונפשם עולצת ביותר על 

שנעשו שושביני מלך המדינה כולה.
כדוגמת כן נמצא בעת התקבצות בני 
ישראל יחד בעת סעודה שלישית ביום 

השבת.
בני  לאותם  אנו  דומים  זו  בסעודה 
מדינה שנקראו לחגוג עם המלך לרגל 
ניתן  מלכות  כתר  וכביכול  התמנותו, 
המלכים  מלכי  מלך  של  בראשו  אז 
ואנו רואים בכבודו ושמחים ומפארים 

לשמו הגדול.
גם  המלך,  של  הכתרתו  וכסעודת 
היא  שמחתם  שכל  יש  זו  בסעודה 
ובהתאספותם  ושתיה,  באכילה 
את  הם  ממלאים  כי  הם  מרגישים 
עמו  להסב  בבואם  למלך  חובתם 

ואינם חשים בקירבה יתרה מכך.
רוממות  מחמת  שמתעוררים  ויש 
ליבם  את  ממלאה  ושמחה  השעה, 
משמחתו של המלך, כי זוכה נשמתם 
המאיר  העליון  אור  מנועם  להרגיש 
שבקרבם  וההתעוררות  זו,  בשעה 
שירות  לפניו  ולשיר  לזמר  מביאתם 

ותשבחות. 
כל  בלבם  השמחה  שגדולה  וישנם 
כך, וגודל השעה עצמה היא המביאה 
הדבר  גדול  כי  בקרבם,  שמחה 
בעיניהם שזוכה המלך שכתר מלכות 

יענוד על ראשו.
והקרבה  השמחה  שכגודל  וכמובן 
מלכי  מלך  של  בשמחתו  לאדם  שיש 
את  שירוממו  הוא  זוכה  כן  המלכים, 
נשמתו ויקרבוהו, וישפיעו עליו שפע 

וקדושה לרוב.

ערב ובקר וצהרים
דברי  יובנו  האמורים  הדברים  ולאור 
זוכה  ישראל  איש  שכל  רבותינו, 
בחינות  לשלש  השבת  יום  במהלך 
וקדושתה של  אורה  בהרגשת  בנפשו 

השבת.
שהרי ידוע שעמדו בספרים על חילוק 
תפילות  בשלשת  שמצאנו  הלשונות 
אומרים  אנו  ערבית  בתפילת  השבת; 
האמצעית  הברכה  לחתימת  סמוך 
‘וינוחו בה’, ובשחרית ‘וינוחו בו’, ואילו 

במנחה ‘וינוחו בם’. 
פרש רבנו חיים בנבנשתי בספרו ‘שירי 
טעם  את  רסח(  )סי’  הגדולה’  כנסת 
הדבר, שבליל שבת כנסת ישראל היא 
עיקר  ואז  אביה,  בבית  כלה  בבחינת 
הרי  השבת  ביום  בה,  היא  השמחה 
היא בבחינת כלה בבית חמיה, ועיקר 
ובתפלת  בחתן,   – בו  היא  השמחה 
בביתם  כנמצאים  הם  הרי  מנחה 
שניהם  של   – בם  שהשמחה  שלהם, 



תפילה
פנינים ומרגליות בעניני
עבודה שבלב זו תפילה

המשך בעמוד ד’

הסגולה המובטחת לפרנסה 
ד”ה  )משפטים  ושמש’  ‘מאור  בספרו 
ועבדתם(, מביא הרב הקדוש רבי קלונימוס 

על  מוסר  תוכחת  זי”ע  מקראקא  קלמן 
החובה להתפלל בציבור מן הפסוק )שמות 
וברך  אלהיכם  ה’  את  ‘ועבדתם  כה(  כג 

מחלה  והסירותי  מימיך  ואת  לחמך  את 
בלשון  הפסוק  התחיל  שהרי  מקרבך’, 
וסיים  אלהיכם’,  ה’  את  ‘ועבדתם  רבים 
אלא  וגו’,  לחמך’  את  ‘וברך  יחיד  בלשון 
שכאן מלמדת אותנו התורה הקדושה איך 
שבכל  אף  כי  יתברך,  הבורא  את  לעבוד 
כונתו  אם  ה’,  את  עובד  שהאדם  דרך 
אך  לפניו,  מקובל  הוא  בודאי  לשמים 
עיקר עבודת ה’ היא, שישתתף האדם עם 
הציבור בכל ענייני העבודה, הן בתורה והן 

בתפלה.
וכמו שאמרו  בבד,  בד  לעצמו  יישב  ולא 
חז”ל )ברכות סג:( בחומרת הדבר “’חרב אל 
שונאיהם  על  חרב   – לו(  נ  )ירמיה  הבדים’ 
של תלמידי חכמים שעוסקים בתורה בד 

בבד”, אלא צריך שישתתף עם הציבור.
אדם  כל  צריך  התפלה,  בשעת  ובפרט 
הציבור.  עם  יחד  להתפלל  מאוד  להיזהר 
לו  מובטח  הציבור  עם  מתפלל  ואם 
יום  בכל  לו  מזומנת  תהיה  שפרנסתו 
ברווחה, וברכה תהיה מצויה במעשי ידיו! 
כל  לבטל  יכולים  ציבור,  תפילת  ידי  ועל 

הגזירות הקשות והרעות, רחמנא ליצלן!
ועל כך נאמר )משלי יד כח( ‘ברב עם הדרת 
מלך’, והכוונה, כי כשנאספים הציבור יחד 
הגזירות  כל  את  מבטלים  הם  להתפלל, 
עולם  של  מלכו  את  ומביאים  הקשות, 
גזירה קשה שגזר על בני  לחזור בו מכל 
בי  חוזר  אני   – בי’  ‘הדרי  ואומר  ישראל, 
ידי  שעל  ונמצא  עליהם,  שגזרתי  ממה 
תפילתם ממשיכין הציבור על כל ישראל 

השפעות טובות. 
זהו פירוש הפסוק )שמות כג כה( ‘ועבדתם 
שהיא  עבודה  “איזוהי   – אלהיכם’  ה’  את 
בלב, הוי אומר זו תפלה” )תענית ב.(, ונקט 
תעבדו  אם  לומר,  רבים,  בלשון  הכתוב 
שתתפללו  דהיינו  אלהיכם,  ה’  את  ביחד 
יתקיים בכם המשך  אז  יחד עם הציבור, 
 – מימיך’  ואת  לחמך  את  ‘וברך  הפסוק: 
פרנסה  לך  שתהיה  פרנסתך,  את  יברך 

טובה ורחבה. 
ועוד יש לפרש מה שאמר: ‘וברך את לחמך 
נצרכת  שהיא  התורה,  על   – מימיך’  ואת 
תתפללו  שאם  ומים,  לחם  כמו  לאדם 
וגם  התורה,  השגות  תשיגו  הציבור,  עם 
מקרבך’  מחלה  ‘והסירותי  בכם:  יתקיים 
)שם(. ונוכל לפרש על פי הפסוקים )תהלים 

עב יט-כ( ‘וימלא כבודו את כל הארץ וגו’ 

רבינו  ופירש  ישי’,  בן  דוד  תפלות  כלו 
מתפלל  היה  ע”ה  המלך  דוד  כי  הרד”ק, 
עד  ישראל  שצריכים  העניינים  כל  על 
שיתרפאו,  החולים  על  משיחנו,  ביאת 
פרנסתם  ועל  יחלו,  שלא  הבריאים  ועל 
שתתברך, ולבטל מהם כל הגזירות קשות.
במהרה  צדקנו  משיח  כשיבוא  ולעתיד 
בימינו, אז יתבטלו כל הדינין, ולא יצטרכו 
עוד להתפלל על שום דבר, כי אז יתקיימו 
שנתנבאו  והנחמות  הטובות  כל  בישראל 
ה’  ‘ברוך  וזהו  ישראל.  בית  על  הנביאים 
 – העולם’  ועד  העולם  מן  ישראל  אלהי 
לעתיד כשיודו כל האומות שהוא יתברך 
שמו הוא מלך על כל העולם, ואז יתבטלו 
יצטרכו  והגזירות הרעות, לא  כל הדינים 
ע”ה,  המלך  דוד  לתפלת  עוד  ישראל 
ובאותו זמן ‘כלו תפלות דוד בן ישי’, שאז 

יהיה לישראל כל טוב. 
אסיר   – מקרבך’  מחלה  ‘והסירותי  וזהו 

)שמות  מלשון  ‘מחלה’  מקרבך,  התפלה 
היינו  תפילה,  לשון  משה’,  ‘ויחל  יא(  לב 

שלא תצטרכו להתפלל עוד על שום דבר 
גשמי, כי על ידי תפילות הציבור ירדו כל 
ההשפעות הטובות לישראל, וכל הגזירות 
להתפלל  יצטרכו  ולא  יתבטלו,  הקשות 
שתהיה  השלימה  הגאולה  על  אלא  עוד 

במהרה בימינו.
דברי התעוררות נוקבי חדרי לב אלו של 
בעל המאור ושמש, היה הרב הקדוש רבי 
‘חלקת  בעל  מביאלא  זי”ע  יהושע  יחיאל 
בחבורות  ללמוד  להורות  נוהג  יהושע’ 

האברכים.
הקדוש  הרב  מחסידי  אחד  על  מסופר 
שהיה  זי”ע,  מאלכסנדר  יחיאל  רבי 
כסף  ופעם הפסיד הרבה  עוסק במסחר, 

במסחרו, ומצבו הכלכלי החל להדרדר.
על  בפניו  והתלונן  הרבי  אל  נסע  כאשר 
יתברך  “ה’  הרבי:  לו  אמר  הדחוק.  מצבו 
בדרכך  כבר  ורווחה  ישועה  לך  יזמן 
הביתה! ובלבד שתבטיח לי שתתפלל בכל 
שמונה  בתפילת  כי  בציבור,  תפילה  יום 
ובחזרת  ברכות  עשרה  תשע  יש  עשרה 
השליח ציבור יש שוב תשע עשרה ברכות, 
ויחד עם תשע עשרה אמנים עולים למנין 

‘זן’, ולכן על ידי זה תבוא לך פרנסה!” 
התחייב החסיד תיכף ומיד, ואכן, בדרכו 
אחד  גוי  בסוחר  פגש  לביתו,  חזרה 
“האם תרצה  הגוי:  ממיודעיו, שאל אותו 

לקנות ממני בריכת דגים?”
השיב לו החסיד, שכרגע אין עמו די כסף 

ולכן נבצר ממנו לקיים את העסקה.
“אין דבר”, אמר לו הגוי “נעשה כעת את 
המקח בינינו, וכשיהיה לך תשלם לי כפי 

שנסכם”.
והלאה  ומאז  ביניהם,  חתמו  אתר  על 

התחילה הצלחתו לנסוק מעלה מעלה.

פתח לבי בתורתך
רבים בדורנו מבקשים ותרים אחר סגולות 
מזור  לעצמם  למצוא  ומשונות  שונות 
כי אין שום  ויש לדעת,  וישועה מצרתם, 
ביותר  והמועילה  ספק שהסגולה הטובה 

לכל ענין היא התפילה במנין!
סיפר הגאון רבי אברהם ישעיהו קניבסקי 
רבי חיים  הגאון  הגדול של  בנו  שליט”א, 

קניבסקי זצ”ל:
צעיר  ישיבה  תלמיד  לפניו  בא  פעם 
לימים, ותינה לפניו את מר צערו על כי 
מתקשה הוא מאוד בהבנת דברי הגמרא 
מתפלל  הוא  ויום  יום  בכל  והתוספות. 
בתורתך’,  עינינו  ‘והאר  בתפילה  ומבקש 
אולם  ודעת’,  בינה  חכמה  מאתך  ‘חננו 

לדאבונו הגדול אינו רואה סימן הצלחה.
בכה הבחור לפני הגאון רבי חיים, והתאונן 
על כשרונותיו הבינוניים וחולשת הבנתו, 
תקנה  למצוא  יוכל  האם  הרב  את  ושאל 
יש לו תקווה לגדול בתורה  לעצמו, ואם 
ולהיות תלמיד חכם, כאשר איוותה נפשו? 
השיב לו רבי חיים: “אם תקבל על עצמך 
יום ביומו את כל התפילות  להתפלל מדי 
במנין ולא ביחידות, חוק בל יעבור, מובטח 
לך ששכלך יפתח להבין את דברי התורה 

הקדושה ותעלה בה מחיל אל חיל!”
הבחור קיבל זאת על עצמו בקבלה חזקה, 
שום  החסיר  לא  ארוכה  תקופה  ומשך 

תפילה במנין.
חש  הצהריים  אחר  בשעות  אחד  יום 
העייפות  כי  בראותו  גדולה,  עייפות 
עלה  בלימודו,  להתרכז  לו  מניחה  אינה 
לקיים  קצרה  תנומה  לשם  משכבו  על 
‘וקווי ה’ יחליפו כח’, אולם ‘מתוקה שנת 
העובד’, שינת העראי התארכה לה וכמעט 
הבחור  וכשהקיץ  קבע,  לשינת  שהפכה 

משנתו גילה להוותו כי מחוגי השעון כבר 
ומראים על השעה אחת  התקדמו הרבה 
בישיבה  ערבית  תפילת  בלילה.  עשרה 
כבר  יישוב  שבאותו  המדרש  בבית  וגם 
נסתיימה זה מכבר, ואין עתידים להתקיים 

שם מנינים נוספים. 
למרות בהלתו וצערו, החליט שלא לוותר. 
רץ לתחנת האוטובוס ועלה על אוטובוס 
שם  ירושלים,  הקודש  לעיר  הנוסע 
הקטנות  השעות  עד  מניינים  מתקיימים 

של הלילה.
הבחור  הגיע  משה’  ‘זכרון  שטיבלאך  אל 
לאחר חצות לילה, רק מעט אנשים שעדיין 
אולם  במקום,  שהו  ערבית  התפללו  לא 
כל  באופק,  נראה  היה  לא  שמנין  מאחר 

אדם שהגיע, החליט להתפלל ביחידות.
בדעתו  איתן  הבחור  היה  עדיין  כעת  גם 

שלא יוותר ולא ייכנע. 
בין  והסתובב  השטיבלאך  בפתח  עמד 
עלה  רב  שבמאמץ  עד  התפילה,  חדרי 
לא  שעדיין  אנשים  שמונה  לאסוף  בידו 

התפללו.
חלק  והתאחרה,  הלכה  שהשעה  מאחר 
מהאנשים שלא עמד להם כוחם להמתין 

התפללו ביחידות ונשמטו והלכו לדרכם.
אבל הבחור עדיין לא התייאש, הוא עמד 
קצת  עוד  שיתאזרו  מהנותרים  והתחנן 
בסבלנות וימתינו עוד קצת, כשהוא הולך 

ומנסה לקבץ אנשים נוספים.
בידו  עלה  בלילה  שלוש  לשעה  קרוב 
לכנס תשעה אנשים שהמתינו למנין, אבל 
קשה,  משימה  היתה  כולם  על  ‘לשמור’ 
נכנס  לא  אדם  שום  ממושך  זמן  משך 
בשערי השטיבלאך, וסבלנותם כבר עמדה 

להתפקע.
וסיפר  ביישנותו,  על  התגבר  הבחור,  קם 
בקשתו  על  סיפורו,  את  הממתינים  לכל 
מרבי חיים, ועל ההבטחה, וחזר וביקשם 
טובה  לו  לעשות  בקשה  של  לשון  בכל 

אישית ולהתאזר בעוד טיפת סבלנות.
ומחוגי  לה  עברה  חלפה  שלוש  השעה 
בשעה  בהתקדמותם.  ממשיכים  השעון 
כזו מאוחרת היה ברור לכולם שכבר אין 
סיכוי להתפלל במנין. ואז לפתע פתאום, 
יחיד,  רגע לפני שהחלו להתפלל תפילת 
נכנס פתאום אדם אחד בבהלה ובחיפזון 

אל השטיבלאך, וחיפש מנין לערבית...
מאחר שתחבורה ציבורית כבר לא היתה, 
הבחור  נשאר  לו,  היה  לא  למונית  וכסף 
ללמוד בשטיבלאך עד שהפציע אור היום.

והנה, במהלך הלימוד הוא שם לב שלבו 
נפתח!

היו  לא  כבר  והמפרשים  הגמרא  אותיות 
אליהם  רגיל  שהיה  הקשיים  לו,  כזרות 

נעלמו, ואור גדול האיר את עיניו.
כאילו  חש  המאוחרת,  השעה  למרות 
נמסכו בגופו חיים חדשים, כך ישב ולמד 

בחשק עד אור הבוקר.
בשיעור,  ישב  לישיבה,  חזר  בוקר  עם 
לאשורם  רבו  דברי  את  הבין  ולראשונה 
כאחד  בדברים  והתפלפל  השתתף  ואף 
הלמדנים, להפתעתם של הרב ושל חבריו 
לשיעור. מיום ליום הלך והתעלה בתורה, 
תורה  המרביץ  חשוב  אברך  הוא  והיום 

לרבים!
זה כוחה של תפילה במנין!

בזכות ולא בחסד
איתמר  רבי  הקדוש  הרב  דקדק 
‘משמרת  בספרו  זי”ע  מקונסקוולה 
ה׳  את  ‘ועבדתם  הפסוק  בלשון  איתמר’, 
מימיך’,  ואת  לחמך  את  וברך  אלהיכם 
על  לרמוז  רבים,  בלשון  תחילתו  שבאה 
תבוא  ידה  שעל  ברבים,  התפילה  מעלת 

הברכה לאדם.
ובסיום הפסוק ‘והסירותי מחלה מקרבך’ 
תיבת  של  הגמטריא  כי  נאה,  רמז  הביא 
עולה  אותיותיה  ארבע  עם  יחד  ‘מחלה’ 

כחשבון ‘אלהים’ עם הכולל.
הדין,  למידת  רומז  ‘אלהים’  ששם  וידוע 
והרמז הוא, שעל ידי תפלת הצבור יתבטלו 

מעל האדם כל הקטרוגים והדינים.
“מניין שאין  ח.(  )ברכות  בגמרא  וכן אמרו 
הקדוש ברוך הוא מואס בתפילת הרבים? 
שנאמר )איוב לו ה( ‘הן אל כביר לא ימאס’”, 
לתפילת  ורומז  ריבוי  ענין  הוא  ‘כביר’ 
לנקוט  הכתוב  שדקדק  ונראה  הרבים. 
בשם ‘אל’, שרומז על מידת הדין והגבורה, 
בתפילת  שולטת  הדין  מידת  שאין  לומר 

הרבים. 
וכן כתב הרב הקדוש רבי יואל מסאטמר 
זי”ע )דברי יואל פ’ אחרי(, שאין מידת הדין 
שולטת בתפילת הרבים. ראיה לכך הביא 
מדברי הגמרא )ע”ז ד:(, שבשלוש השעות 
הראשונות של היום אסור ליחיד להתפלל 
הנהגת  שולטת  אז  כי  מוסף,  תפילת 
ה’אמת’ ומידת הדין מתוחה, אבל הציבור 
זכותם  שמרובה  משום  להתפלל,  רשאים 

ואין למידת הדין שליטה עליהם.
על  שולט  הדין  שאין  הסברא  ובעומק 
ציבור, ביאר על פי הידוע שהעולם נברא 

על פי הנהגת מידת האמת.
הטורים  בבעל  הובא  לכך  נאה  סימן 
אלקים’  ברא  ‘בראשית  א(:  א  )בראשית 
סופי תיבות ‘אמת’, מלמד שנברא העולם 
באמת, כמו שנאמר )תהלים קיט קס( ‘ראש 

דברך אמת’.
ההנהגה  היא  האמת  מידת  כלל  בדרך 
במידת הדין והיושר בלא ויתורים, אמנם, 
גם  כי  מסאטמר,  הקדוש  הרב  מחדש 
ברחמים,  ובריותיו  בחסד  העולם  הנהגת 
כך  ידי  על  כי  ה’אמת’,  במידת  נכללת 
 – ‘אמת’  גדר  וזה  להתקיים,  יכול  העולם 
הידוע  כפי  והעמדה,  קיום  לו  שיש  דבר 
שלשקר אין רגליים ואילו לאמת יש קיום 

נצחי.
העולם,  קיום  תלוי  הציבור  של  בקיומו 
שהרי כל בריאת העולם לא היתה אלא על 
מנת שיחיו בו הבריות ולא שיעמוד שומם, 
על כן אף שהנהגת הקדוש ברוך הוא עם 
עולמו בשלוש שעות ראשונות היא במדת 
לפנים  הצבור  עם  נכנס  הוא  הרי  האמת, 
משורת הדין, שמאחר שיש צורך להתנהג 
עמהם במדת הרחמים למען קיום העולם, 
שהוא  האמת,  במדת  היא  זו  הנהגה  הרי 

דבר המתקיים.
קיומו  בו  תלוי  שאין  יחיד,  כן  שאין  מה 
של עולם, אין ראוי לו להתפלל אז תפלת 
המוספין, משום שיהא נדון ב’אמת’ שהיא 

מדת הדין בלא שיתוף מדת הרחמים.
הרבים  עבודת  מעלת  ביאור  ושורש 
בה,  שולטת  הדין  מידת  שאין  והטעם 
מצינו בדברי הרב הקדוש רבי משה חיים 
אפרים מסדילקוב זי”ע בספרו ‘דגל מחנה 



לשמיעת השיעורים - קול הלשון:
03-6171077

המשך מעמוד ג’ תפילה המשך מעמוד  ב’ שבת קודש
אפרים’ )פר’ משפטים ד”ה או יאמר ועבדתם(, על פי מאמר 
 - לצדיקים  “כינוס  עא:(  )סנהדרין  חכמינו זכרונם לברכה 
נאה להם ונאה לעולם”, כי צדיקים דומים לפני השכינה 
“אחד  פי”ח(  )תנדב”א  שנינו  וכבר  האבוקה,  לפני  כנר 

הלומד - שכינה עומדת כנגדו”.
וכיון שכאשר נר דולק בסמוך לאבוקה, הוא אינו ניכר 
נמצא  אותו.  שמכבים  הרי  כנגדה,  ערך  לו  ואין  כלל 
שכאשר אחד לומד ושכינה שורה שם, צריכה השכינה 
קטנה  אבוקה  דרך  ולהתלבש  עצמה  לצמצם  כביכול 
באופן שלא יכבה הנר, מה שאין כן כשרבים עובדים את 
השכינה  אור  ומתפשט  מתגדלת  האבוקה  ולומדים,  ה’ 

יותר, כי אור מלמטה מושך אור מלמעלה.
על כן, כינוס לצדיקים נאה להם ונאה לעולם, כי כשהם 
העולם  כל  ועל  עליהם  השכינה  אור  ממשיכים  ביחד 
כולו. וכן הוא להיפוך, “פיזור לרשעים - נאה להם ונאה 
לעולם”, כי כמו שהוא באור כן הוא בחושך, כשיש ריבוי 
לא  הטומאה,  כוחות  ריבוי  ממשיכים  הם  יחד,  רשעים 

עלינו. 
לכך נאמר ‘ועבדתם את ה’ אלהיכם’ בלשון רבים. הברכה 
ביד  ברבים  ה’  את  לעבוד  שתזכו  היינו  ‘ועבדתם’,  היא 
רמה, ועל ידי זה יהיה ‘אלהיכם’ - יתרבה אור השכינה 

כנגד אורות נשמות העובדים.
אמנם, סיומו של הכתוב ‘וברך את לחמך’ נאמר בלשון 
יחיד, כי שם הכוונה היא כפשוטו, שכל אחד ואחד יתברך 
בפני עצמו בשפע וברכה רבה ולא יצטרך לעזרת זולתו.

הפסד משמח
ה’משנה ברורה’ ידוע כספר הלכה מובהק, שעוסק כמעט 
פוסקים  דברי  הבאת  ערוך,  השולחן  בפירוש  ורק  אך 
נדיר,  באופן  אולם  מעשיות.  הלכות  ופסיקת  נוספים 
סיפור  ברורה  המשנה  מביא  בציבור,  התפילה  בנושא 
מעשה שהיה, כדי להמחיש את חשיבות העניין. וכך הוא 

מספר )סימן צ ס”ק כט(:
משולם  רבי  הגאון  המבורג,  של  רבה  הלך  אחת  פעם 
זלמן מירלש זצ”ל, לבית הכנסת מעוטף בטלית ותפילין 
כדרכו. בדרך פגע בו סוחר שהיו לו למכור אבנים טובות 
לראות  כדי  לביתו  עמו  יבוא  שהרב  ורצה  ערך,  יקרות 
את הסחורה. סירב רבי זלמן להפסיד עבור כך תפילה 
בציבור, וביקש ממנו שימתין עד שיחזור מבית הכנסת, 

ואז ירכוש ממנו את היהלומים.
בזמן שרבה של המבורג היה שקוע בתפילה, מכר הסוחר 
בהן  הרוויח  וההוא  אחר,  לקונה  הטובות  האבנים  את 
סכום עצום של כמה אלפי רייכסטאלר – המטבע שהיה 

תקף בימיו בגרמניה.
על  התעצב  שלא  די  לא  כך,  על  זלמן  רבי  כששמע 
ההפסד, אלא שמח שמחה גדולה, על כך שהשליך מנגד 
ממון רב עבור התפילה בציבור, שכל הון שבעולם לא 

ישווה לה.
כמה חשובה ההקפדה על תפלה במנין נראה מתשובתו 
של הגאון רבי יוחנן הלוי וואזנר שליט”א )שו”ת ‘חיי הלוי’ 
ח”ג סי’ ז סעיף ח(, שהביא את הדין המובא בגמרא )שבת 
קה:( שעל אדם כשר שנפטר חייב לקרוע, ועל אדם שאינו 
כשר אינו חייב לקרוע, רק כשעומד בשעת יציאת נשמה. 
והביא את ביאור הב”ח )יו”ד סי’ שמ, על פי דברי רבינו יונה(, 
שאדם שאינו כשר, היינו מי שאינו מהדר אחר המצוות 
שמנהג  בזה,  וכיוצא  בצבור  ולהתפלל  חסדים,  וגמילות 

הכשרים להחזיק במצוות כאלו.
נזהרים  החסידים  היו  דנא  שמקדמת  יוחנן,  רבי  והוסיף 
מאוד בזה, והרב הקדוש רבי יעקב יוסף מסקווירא זי”ע 
כבר מנעוריו היה מוסר נפשו וגופו ומאודו בשביל תפלה 
בצבור, וגם בכל הנסיעות שהיה צריך לנסוע, היה עושה 

כל תחבולה כדי שלא לבטל שום תפלה בציבור.
מסקווירא  אדמו”ר  כ”ק  סיפר  השיחים  אחד  תחת 
שליט”א, לחותנו הרב הקדוש רבי משה יהושע מויזניץ 

זי”ע בעל ‘ישועות משה’:
במנין,  תפילה  על  מאוד  הקפיד  לברכה  זכרונו  “אבי 
להתפלל  שיוכל  כדי  התפילה  זמן  את  איחר  לפעמים 

במנין.
פעם  אירע  אם  יודע  ואיני  בעשרה,  מתפלל  היה  תמיד 

אחת שהתפלל ביחידות!”.
נענה כנגדו ה’ישועות משה’ ואמר: “גדולים כאלה, גם אם 
היו מתפללים ביחידות, תפילותיהם היו עולות למעלה, 

ואף על פי כן העדיפו להתפלל במנין!”

יחד באופן שוה.
של  פירושו  את  להביא  המקום  כאן 
הגאון הקדוש רבי צבי אלימלך מדינוב 
)מאמרי  יששכר’  ‘בני  בספרו  זי”ע 
השבתות מאמר ז אות ט(, שהתבונן על כך 

תקנו  בהם  המועדים  מבכל  שבשונה 
נוסח אחיד לכל  אנשי כנסת הגדולה 
תפילה  לכל  תקנו  בשבת  התפילות, 

נוסח שונה.
וביאר פשר דבר על פי דבריו של רבנו 
האריז”ל שביאר במספר מקומות את 
מתפלות  אחת  כל  של  וסודה  ענינה 

השבת.
‘אתה  אומרים  אנו  ערבית  בתפלת 
קדשת’, רמז לכנסת ישראל המתקדשת 
ונקנית לבעלה כביכול, ועל ידי כך אין 

לרע אחיזה בישראל כלל.
בתפלת שחרית, שהיא כנגד התקופה 
שולח  בה  לחתונה,  הקידושין  שבין 
את  מזכירים  לכלתו,  מתנות  החתן 
בטרם  עוד  לישראל  השבת  מתנת 

ניתנה תורה.
תפילת מוסף בה מזכירים את קרבנות 

היום, רומזת למשתה הנישואין.
ותפילת מנחה בה אומרים אנו ‘אתה 
אחד ושמך אחד’, מסמלת את היחוד 

שהוא תכלית הכל.
השבת  יום  שקדושת  שהגם  לנו  הרי 
מקום  מכל  היא,  אחת  בכללותה 
מחולקת היא לכמה בחינות השולטות 
ובבוקר  בערב  שונה,  בזמן  אחת  כל 

ובשעת המנחה.
ודבריו עולים בקנה אחד עם פירושו 
בחילוק  הגדולה’  כנסת  ה’שירי  של 

הלשונות בתפלה ‘בה’ ‘בו’ ‘בם’.
הקידושין,  זמן  שהוא  שבת  בליל  כי 
הכלה עודנה בבית אביה, ואין לה עדין 

שיכות עם בעלה מלבד הקידושין. 
המתנות  שלוח  זמן  שהוא  בשחרית, 
עדין  אך  בחתונה,  הכלה  שמחה 
היא  נמצאת  מוסף  ובתפלת  מרחוק, 
עמו אך בנוכחות קהל רב, ורק בשעת 

המנחה מתיחדים הם לבדם.
השבת  במצות  יש  רבים  גונים  כי 
לעת  ומעת  קדושתה,  ובהרגשת 
האדם  זוכה  השבת  יום  במהלך 
אל  בקרבתו  ולהתרומם  להתעלות 

מלך מלכי המלכים.

המגיד מראשית אחרית
היא  בם’  ‘וינוחו  הלא  להקשות:  ויש 
ומדוע  המנחה,  שבעת  היחוד  בחינת 
הנאמרת  בדברו’  אבות  ‘מגן  בתפלת 
‘המניח  אומרים  קודש,  שבת  בליל 
רצה  בם  כי  קדשו  שבת  ביום  לעמו 
בה רצה להניח  ‘כי  להניח להם’, ולא 

להם’?
ונראה ליישב על פי דברי הבעל שם 
את  שאומרים  בטעם  הקדוש  טוב 
את  ה’  עשה  ימים  ששת  ‘כי  הכתוב 
השביעי  וביום  הארץ  ואת  השמים 
שבת וינפש’ )שמות לא יז( בתפלת ליל 
שבת, בעוד שדרשו חכמינו ז”ל )ביצה 
נותן  יתרה  שנשמה  זה  מפסוק  טז.( 
הקדוש ברוך הוא באדם בערב שבת, 
הימנו,  אותה  נוטלין  שבת  ולמוצאי 
ותיבת ‘וינפש’ מלשון ‘וי אבדה נפש’. 

זה  פסוק  לומר  ראוי  היה  לא  האם 
בצאת השבת, ולא בליל שבת בשעה 
שהנשמה יתרה עוד שוכנת באדם, וזה 

עתה באה לעטר את נפשו?
לזכור  היא  האדם  של  תפקידו  אלא, 

היתרה  הנשמה  כי  שבת,  בליל  כבר 
ועתידה  בנפשו  לעד  קבועה  אינה 
ובזכרו  השבת,  בצאת  ממנו  להפרד 
בכך ידע לנצל את יקרת הזמן שנותר 

בידו.
וכך יש לומר גם לעניננו, כי מיד בליל 
‘כי בם רצה  שבת קודש אנו אומרים 
להניח להם’, כדי לעורר את לב האדם 
למחרת  שכבר  השבת  בתחילת  מיד 
ביחוד  גמרו  על  הנשואין  ענין  יבוא 
השלם, אשר לאחר מכן תפרד קדושת 
השבת מעליו, ומכיון שכך עליו לנצל 
כל רגע מרגעי השבת לרומם את נפשו 

ולהתענג בה כראוי.

לשמור את דרך עץ החיים
הכתובים  ריבוי  לנו  יבוארו  בכך 
שנאמרו אודות מצות שמירת השבת, 
כי בחינות רבות יש בה. וכל אדם לפי 
להשיג  זוכה  עבודתו  ושגב  מעלתו 
ברוממותה  מחברו  יתרה  מעלה 

וקדושתה.
מפי  זכינו  זה  בענין  מופלא  לאור 
הלוי  יחיאל  מאיר  רבי  הקדוש  הגאון 
מאוסטרובצה זי”ע בספרו ‘מאיר עיני 
שבועות(,  עניני  תליתאי,  )מהדורא  חכמים’ 

על כל האמור:
בדיני  ישנם  שומרים  סוגי  שלשה 
שכר  שומר  חנם,  שומר  ממונות; 

ושואל.
דינם של שומרים אלו מפורש בתורה; 
שומר חנם פטור ממקרה של גנבת או 
אבדת הפקדון, כיון שאינו נהנה שום 
הנאה מעצם השמירה ואינו עושה את 

הדבר בשביל עצמו כלל. 
שומר שכר, חייב על מקרים כגון גנבה 
אבד  אם  מאונסין,  פטור  אך  ואבדה, 

הפקדון בעטיו של אונס. 
בהם  מקרים  על  אף  חייב  והשואל, 
אבד הפקדון באונס גמור. כיון שקיבל 
וזכה  בחינם,  לשימושו  הפקדון  את 

להנאה מושלמת.
חיובנו  את  ללמוד  אנו  יכולים  ומכך 

בשמירת מצוותיו של הבורא. 
את  לנו  נתן  הוא  ברוך  הקדוש 
ב  )בראשית  ולשמרה’  ‘לעבדה  התורה 
כז.(  )ח”א  הקדוש  בזהר  וכמובא  טו(, 
‘לעבדה’ הן מצות עשה, ‘ולשמרה’ הן 

מצות לא תעשה. 
אם לומד האדם ומקיים את תורת ה’ 
רק  אלא  מצדו  התחכמות  שום  בלי 
לשומר  הוא  דומה  הבורא,  צווי  מפי 
חנם השומר על פקדונו ללא כל כונת 

שכר.
אם עומד הוא בדרגה זו, אף אם יבוא 
וככתוב  חלילה,  תקלה  לידי  לפעמים 
‘אין צדיק בארץ אשר יעשה טוב ולא 
כדין  הוא  פטור  כ(,  ז  )קהלת  יחטא’ 

שומר חנם. 
ומכון  תורה  הלומד  האדם  לעומתו, 
תהא  שהיא,  הנאה  לשום  בלמודו 
אשר תהא, ואף הנאה רוחנית לקנות 
לשומר  נחשב  בזה,  וכיוצא  שלימות 
חייב  ידו  על  תקלה  באה  ואם  שכר, 

כדין שומר שכר. 
כבוד  לשם  תורה  הלומד  ואילו 
שכל  שואל  כדין  דינו  והתפארות, 
להנות  היא  מטרתו  כי  שלו,  הנאה 
וכבוד  בעושר  שלומד  התורה  עבור 
הבא.  לעולם  עדן  וגן  הזה  בעולם 
אפלו  לידו,  עבירה  דבר  בא  וכאשר 
שואל  כדין  ממנו  נפרעים  באונס, 

שחייב באונסין.
הרי שלכל יהודי יש דין ‘שומר’ בזמן 
שנצטוה  ומצוות  תורה  מקיים  שהוא 

עליהן לשמרם. 
האיש  של  מהותו  את  נבין  וכעת 
דיני  חלים  עליו  שגם  שבת’,  ה’שומר 
הדרך  לו  יברור  אחד  וכל  השמירה, 

באיזה מהם יחפוץ:
בזהר הקדוש )ח”ב פט.( למדנו שהשומר 
שבת הרי הוא כשומר כל התורה כולה, 
משמירת  ללמוד  בבואנו  הדבר  ויאה 

המצות כולן לשמירת השבת.
השבת  במצות  יש  רבות  בחינות  כי 
מיני  שלשה  שיש  וכשם  כאמור, 
הוא  כן  פקדון,  בהלכות  שומרים 

בשמירת השבת.
עונג  היא  בשבת  מטרתם  שכל  יש 
האכילה והשתיה, הזמירות והתשבחות 
המענגים אותם בשירתם, ואין כונתם 
לדאבון  ובנותנה,  בשבת  לשמוח  כלל 

כל לב.
אנשים אלו, דין שואל שכל הנאה שלו 
עצמם  עבור  כונתם  כל  כי  להם,  יש 
ולעבוד  לשרת  באים  ואינם  והנאתם 
לפני מי שהפקיד בידם מתנה נפלאה 

זו כשמירת השבת.
במאמר המוסגר יש לציין כי גם בבני 
כאלו שמח מלך מלכי המלכים  אדם 
מאוד, כי על ידי כולם יתפאר ויתרומם 
והשראת  שמחתו  ביום  הגדול  שמו 

שכינתו על כל הברואים.
שיש  ההנאה  שמלבד  אנשים  וישנם 
להם מתענוג האכילה והשתיה, זוכים 
הם גם להנאה רוחנית, וזמירות השבת 
יוצאות מקרבם כמאליהן ברוב קרבתם 
ואהבתם ליוצר כל שנתן להם בחסדו 

את יום השבת למנוחה וקדושה.
ההנאה  אשר  אלו  מהם  למעלה 
כלל,  אליהם  מדברת  אינה  הגשמית 
להתענג  היא  זה  ביום  עבודתם  וכל 
ולהתקדש  השכינה,  בנועם  ולהתעדן 

באהבתו ויראתו ביום השבת.
שלש  בו  יהיו  אחד  שבאדם  גם  יתכן 
בחינות אלו במהלך יום השבת. כי אף 
ברוממות  לחוש  זכה  לא  בתחלה  אם 
היום, יכול הוא בכח עבודתו להתעלות 
לחוש  שיזכה  עד  עצמו  את  ולקדש 
הסעודה  בעת  גדולה  רוחנית  הנאה 
השלישית המסמלת את היחוד השלם 

שבין כנסת ישראל לאבינו שבשמים.
השבת  ששמירת  נמצא  כשנדייק 
פעם  שונים;  באופנים  בתורה  נשנית 
אמרה תורה )ויקרא יט ל( ‘את שבתותי 
ממנה  ורבים,  עתיד  בלשון  תשמרו’ 
משמע שעל האדם לשמור עוד שתי 
שמירות, ולרמז שאף אם נמצא האדם 
בתחתית המדרגה בבחינת ‘שואל’ יכול 
מזו,  יתרה  למעלה  עוד  להעפיל  הוא 

ועוד אחת למעלה ממנה.
‘ושמרתם  יד(  לא  )שמות  נאמר  כן  כמו 
עתיד  בלשון  היא  שגם  השבת’,  את 
נכתבה, אמנם רק שמירה אחת אמורה 
לבחינת  שזכה  לאדם  ורומזת  בה, 
‘שומר שכר’ שלא נותרה לו אלא עוד 
להיות  אליה,  לכסוף  אחת  מדרגה 

בבחינת ‘שומר חנם’. 
למעלות  אדם  שזכה  אחר  ולבסוף, 
רמות הללו, נאמר )שם פסוק טז( ‘ושמרו 
עבר,  בלשון  השבת’,  את  ישראל  בני 
בחינות  לכל  האדם  זכה  שכבר  כיון 
הגבוהה  למדריגה  שבא  עד  השמירה 

מכולן.


