
טוב לשמים וטוב לבריות
במצוות.  היא  מלאה  משפטים,  פרשת   - פרשתנו 
משפט’  ‘חושן  מחלק  לחבירו,  אדם  בין  עיקרן 
שבשולחן ערוך, וכן כמה מצוות אחרות, כאיסור בשר 

בחלב וכמה מדיני איסור והיתר. 
אך קו עדין עובר ביניהן, ועמדו על כך ברבים מספרי 
שבין  בחיובים  העוסקות  במצוות  גם  כי  החסידות, 
אדם לחבירו, ניתן למצוא רמז לחובות האדם לקונו. 
וכגון בדיני שמירת פיקדון, יש רמזים לחובת שמירת 
עבריה  ואמה  עברי  עבד  ובדיני  הנשמה,  פקדון 
הקדושים  בספרים  מצאו  הפרשה,  את  הפותחים 

רמזים לגוף ונשמה.
אורך  לכל  הקדוש  החיים  האור  רבינו  הולך  זו  בדרך 
האדם,  לנשמת  רומז  עברי  עבד  כי  ומבאר  הפרשה, 
בעולם,  האדם  לתפקיד  רומזת  לאמה  הבת  ומכירת 

וכך בכל המצוות.

גוף ונשמה
האריכו רבותינו בעניינים אלו, ונענה אף אנו חלקנו. 
ומתוך כל הפרטים הרבים בהם נוכל למצוא בפרשה 
את תפקידה של הנשמה, ובעיקר בחובת האדם לבחון 
את מעשיו ולדקדק בהם גם כאשר הוא טרוד בעסקיו 
ובשאר עניני הזמן - ניקח צידה לדרכנו שני פרטים 
לנשמת  מיוחד  קשר  נמצא  בהם  הפרשה,  ממצוות 
האדם ולחובת עבודתו, ובפרט ביום שבת קודש, זמן 
שהוא מעין עולם הבא, זמן רוחני שבו מתחברים אנו 
כדברי   - דנשמתא’  ‘יומא  הנשמות,  לעולם  במקצת 
הזוהר הקדוש )ח"ב רה:(, יום בו אנו מנתקים את עצמנו 

מעניני העולם הזה.

עינים צופיות
נפתח במעשה נורא שהתרחש אצל הרה"ק רבי משה 
טייטלבוים מאוהל זיע"א, בעל הספה"ק ישמח משה, 
כי פעם אחת בעלה לפניו שאלת עוף, וברור היה כי 
הרב  הצליח  לא  אולם  הוא,  וטרף  בריאה  נקב  בו  יש 
חקירה  ואחר  לפלא.  ויהי  'טרף',  תיבת  מפיו  להוציא 
נוהג היה בעל העוף לנקב  ודרישה נתברר הדבר, כי 
אחר השחיטה את העופות הבאים לביתו מן השוחט, 
פתק  על  לו  כותבים  והיו  הרבנים  אל  שולחם  והיה 

'טרף', ובזה היה פוטר עצמו מתשלום שכר השוחט.
כששמע הישמח משה בדבר, הורה לאיש כי כל כלי 

ביתו נאסרו ועליו להכשיר את כל מטבחו. 
ממון  את  אמנם  כי  הדבר,  על  העוף  בעל  השתומם 
ולמה  היו,  כשרים  הרי  העופות  אך  גזל,  השוחטים 

יאסר המטבח.

מלאכיו יצוה לך
מיאן הישמח משה לקבל את דבריו, והשיבו בתוקף: 
את  לפסוק  בישראל  רב  שעומד  בשעה  כי  לך,  “דע 
שמא  או  באכילה  הוא  המותר  מאכל,  דבר  על  פסקו 
אסור - עומדים שני מלאכים משני צידיו, האחד מצד 

הקדושה והשני מצד הטומאה. כאשר פוסק הרב כי 
כרחו,  בעל  אמן  הרע  המלאך  עונה  מיד  כשר,  העוף 
והמלאך הטוב משפיע שפע קדושה על אותו המאכל, 
ובהסכמת הרע נעשה הוא ראוי לאכילה, ומחזק את 
גופו של האוכל, ומעלהו ממדרגת ‘בעל חי’ למדרגת 
לאכול  זכות  לנו  יש  זה  ידי  על  רק  שהרי  ‘מדבַר’. 
כי באכילתם מתקנים אנו  מבשרם של בעלי החיים, 
אותם ומעלים אותם למדרגת ‘מדבר’, ובלא זה אסור 
היה לנו לאכול. אמנם לעומת זאת, אם הרב פוסק את 
את  הרע  המלאך  משפיע  מיד  אסור,  שהעוף  פסקו 
טומאתו על המאכל, והמלאך הטוב מסכים עמו, והוא 

נאסר באכילה”.
המאכלים  “כשרות   - ואמר  הרב  סיים   - דבר”  “סוף 
וכפי  הרבנים,  בידי  ורק  אך  מסורה  בהם  וההכרעה 
כך,  משום  השמים.  מלאכי  יעשו  כך   - בארץ  שיגזרו 
אסורים  כי  עופותיך  על  ההוראה  מורי  פסקו  כאשר 
שיצרת  הוא  אתה  כי  בטעות,  הדבר  היה  כי  אם  הם, 
את החורים באברי העופות, מכל מקום כאשר הוציאו 
מפיהם תיבת ‘טרף’ - השפיע המלאך הרע את טומאתו, 
ואסר את העופות באכילה. משום כך, אם הלכת אחרי 
כן ובישלת בביתך את העופות הללו, נאסרו כל הכלים, 
ממון  גזילת  מלבד  זאת  כל  כולם.  את  להכשיר  ועליך 
השוחטים שבידך, אשר עליך ללכת מיד ולהשיב להם 
את כל שכר השחיטה שגזלת מאיתם. ולמן היום הזה 
לאן  נא  וראה  כן,  מלעשות  והישמר  היזהר  והלאה 

הבאת את עצמך במעשיך הרעים”.

אנשי קודש תהיון
הן  הפרשה,  ממצוות  לכמה  הנוגע  נורא,  מעשה  זהו 
גניבה  איסור  והן  ז(,  כג  )שמות  תּרִחְקָ”  ֶקרֶ  שׁ “מדִּבְרַ 
)שם כא לז(. אולם בראש ובראשונה שייך הוא לפסוק 

טרְפֵהָ  בּשַָּׂדהֶ  וּבשָָׂר  ליִ  תּהִיְוּן  קֹדשֶׁ  ֵי  “ואְנַשְׁ ל(  כב  )שם 

דרשו  דרשות  כמה  אֹתוֹ”.  ְלכִוּן  תּשַׁ לכַּלֶבֶ  תֹאכלֵוּ  לֹא 
חז”ל מלישנא דקרא ‘ובשר בשדה טריפה’ )ראה מכות 
פשוטו,  מידי  יוצא  מקרא  אין  אולם  קא:(,  מנחות  יח. 

שלא לאכול בשר טריפות, כי ישראל עם קדוש המה, 
והנהגה  קדושה  ענין  כאן  יש  האיסור  עצם  ומלבד 

ראויה.
והנה מעשה זה ממחיש בפנינו את הנקודה האמורה, 
אינה  הזולת  וממון  וגזילה  גניבה  בעניני  זהירות  כי 
שייכת רק לחלק החושן משפט, אלא גם לחלק היורה 
דעה, וכפי שבמעשה זה בא אדם על ידי מעשה גזילה 
לפגום בקדושת המאכלים. ומכאן נלמד כי גם האוכל 
יש בזה פגם באכילה,  מה שרכש בממון שאינו כשר 
מטמטם  זה  עוון  כי  הקדושים  בספרים  כדאיתא 
אחת  ועל  אסורות.  מאכלות  כאכילת  ממש  הלב  את 
שפסקו  האמור,  במעשה  שנעשה  במה  וכמה  כמה 

המלאכים הקדושים על מאכלות אלו כי טרפות הן.
את  לנו  מורה  לי’  תהיון  קודש  ‘ואנשי  הכתוב  מאמר 
החובה לנהוג בקדושת האכילה, וסוד זה גילה הרה”ק 
קודש  אנשי  להיות  הדרך  כי  משה,  הישמח  בעל 
טריפה  בין  טריפה,  בשדה  מבשר  בזהירות  עוברת 

ממש ובין טריפה הנעשית על ידי מאמר המלאכים.

שני מלאכי השרת
הגדול  היסוד  את  עמנו  אנו  לוקחים  בעיקר  אמנם 
והנורא ששמענו כאן, על דבר שני המלאכים הניצבים 
את  לפסוק  הוא  שעומד  בשעה  בישראל  רב  מצידי 
וכפי  אסור,  או  הוא  המותר  העוף,  כשרות  על  פסקו 
שיפסוק הרב כן יסמוך האחד ידיו על זה, והשני יאמר 

אמן.
שבת  בכל  זה  כדוגמת  שמצאנו  מה  ומפורסם  ידוע 
)שבת קיט:(: “תניא, רבי  קודש, כמאמר הגמרא הנודע 
לו  מלוין  השרת  מלאכי  שני  אומר,  יהודה  בר  יוסי 
טוב  אחד  לביתו,  הכנסת  מבית  שבת  בערב  לאדם 
ואחד רע. וכשבא לביתו ומצא נר דלוק ושלחן ערוך 
שתהא  רצון  ‘יהי  אומר  טוב  מלאך  מוצעת,  ומטתו 
כרחו.  בעל  אמן  עונה  רע  ומלאך  כך’.  אחרת  לשבת 
לשבת  שתהא  רצון  ‘יהי  אומר  רע  מלאך  לאו,  ואם 

אחרת כך’, ומלאך טוב עונה אמן בעל כרחו”.

קדושת המאכלים וקדושת השבת
אין  ודאי  ישראל,  בן  של  השבת  שולחן  על  והנה, 
ההידור;  בתכלית  כשרים  מאכלים  אם  כי  מניחים 
רב  של  צידיו  לשני  המלאכים  שעומדים  כפי  זה  אין 
בישראל, לקבוע אודות העוף הכשר הוא הטרף. כאן 
מטעמים,  וכל  ודגים  בשר  השבת,  מאכלי  מוכנים 

להתענג בעונג שבת רוחני וגשמי.
כאשר עמד המלאך הרע וקרא ‘טרף’ במעשה שאירע 
כשרות  עצם  על  מדובר  הרי  משה,  הישמח  אצל 
שיודה  בכך  לנו  די  אין  השבת,  לענין  אולם  המאכל. 
דרגה  אלא  השולחן,  מאכלי  בכשרות  הרע  המלאך 
גבוהה ועליונה יותר מתבקשת כאן - קדושת השבת 

השרויה על המאכלים אשר נועדו לכבודה.
נצא  אשר  אחר  וכמטמונים,  ככסף  נבקשנו  זה  דבר 
לענייני  השייך  למעלה,  הזכרנוהו  אשר  בדין  לדון 

חושן משפט - דין נזקי גופו של אדם.

ורפא ירפא
וכך נאמר בתורה הקדושה )שמות כא יח-יט(: “וכְיִ ירְיִבןֻ 
ִים והְכִּהָ איִשׁ אתֶ רעֵהֵוּ בּאְבֶןֶ אוֹ באְגֶרְֹף ולְֹא ימָוּת  אֲנשָׁ
ְענַתְּוֹ  משִׁ עלַ  בּחַוּץ  והְתִהְלַּךְֵ  יקָוּם  אםִ  כּבָ:  ְ למְשִׁ ונְפָלַ 
ירְפַּאֵ”. ומכאן למדו  ורְפַֹּא  יתִּןֵ  ִבתְּוֹ  ונְקִּהָ המַּכַּהֶ רקַ שׁ
חז”ל חלק מחמשת החיובים המוטלים על המזיק את 
גופו של חבירו, כפי שהאריכו בזה הפוסקים על פני 
)סימנים ת"כ- חושן משפט  ערוך  סימנים בשלחן  כמה 

תכ"ב(.

לענין לשון הכתוב 'ורפא ירפא', כתב רש"י שפירושו 
שכר  את  המזיק  שישלם  אונקלוס,  שתרגם  כפי 
דקרא,  מלישנא  הרמב"ן  למד  חידוש  ודבר  הרופא. 
ולא  הרופאים,  לידי  הממון  את  ליתן  המזיק  שחייב 
יוכל המוכה לטעון כי מבקש הוא את הממון לעצמו 
ומוטב לו להישאר במכתו ולהשתמש בכסף לצרכים 

רק שבתו יתן
כיצד מתרפאים? רפואת הנפש ורפואת הגוף. הרפואה ממאכלי השבת

גיליון י"ח
משפטים-שקלים
תשפ"ו

בס"ד

א

עú התורה והמועדים

דברי תורה מאת 
רבי מנחם מנדל
פומרנץ שליט"א

)רעוא דרעוין
פרשת משפטים תשפ"ה
ביהמ"ד באר ישראל(



אלא  מגופו,  יותר  עליו  חביב  שממונו  כאדם  אחרים, 
יקבל המעות רק בעבור הרפואה בפועל.

מה חלק לרופאים בבית עושי רצון ה'
דברי  ידועים  הרפואה,  בעניני  כלל  דרך  על  והנה, 
)ויקרא כו ט( המאריך בדבר  הרמב"ן בפרשת בחוקותי 
חסרון האמונה שיש בהליכה אל הרופאים, ומה חלק 
לרופאים בבית עושי רצון ה'. וכתב שם כי הכלל הוא 
שכאשר ישראל שלמים אין הטבע נוהג בהם כלל, לא 
אותם  מברך  הוא  ברוך  והקדוש  בארצם,  ולא  בגופם 
ומסיר מחלה מקרבם עד שלא יצטרכו לרופא, "כּיִ אֲניִ 

ה' רֹפאְךֶָ" )שמות טו כו(.
כך היו צדיקי ישראל עושים בזמן הנביאים, שלא היו 
שעשה  וכפי  בנביאים.  רק  אלא  ברופאים,  דורשים 
קרא  רופא  אל  וכי  למות,  ונטה  חלה  כאשר  חזקיהו 
לביתו, הלא ישעיהו הנביא הוא שבא אליו. ואמר לו 
את אשר עליו לתקן. ואמר הנביא על המלך אסא )דברי 
הימים ב' טז יב( "גםַ בּחְלָיְוֹ לֹא דרָשַׁ אתֶ ה' כּיִ בּרָֹפאְיִם", 

לו  היה  לא  בישראל  נוהג  הרופאים  ענין  היה  ואם 
זה, אלא רק את מה שלא דרש  לכּתָוב להדגיש דבר 
עליו  היתה  טענה  כי  למד  אתה  מכאן  אלא,  ה'.  את 
בעצם מה שפנה אל הרופאים. כי הדורש את הנביא - 
בל ידרוש ברופאים, אשר אין להם חלק בבית יראי ה'.
בגמרא  שאמרו  ממה  ראיה  שם  הרמב"ן  מביא  עוד 
)ברכות סד.( על רב יוסף ורבה, שהמתין רב יוסף עשרים 

ושתים שנה מלמלוך כל ימי רבה, ובכל אותן השנים 
ומפרש  דם.  מקיז   - אומן  אפילו  לביתו  קרא  לא 
כי לא היה דורש  יוסף לזה,  הרמב"ן שלא הוצרך רב 
כלל ברופאים ואפילו ברפואותיהם הקלות, אלא סמך 

על הקדוש ברוך הוא.
ומה שדרשו חז"ל )ברכות ס.( בפסוק זה ואמרו: "ורפא 
ירפא - מכאן שניתנה רשות לרופא לרפאות", מבאר 
הרמב"ן כי אין זו ראיה שיש לדרוש בהם, כי לא אמרו 
שניתנה רשות לחולה להתרפאות, אלא הרופא הוא 
שחייב לרפא כאשר הוא מתבקש לכך על ידי החולה 
אשר לא זכה להימנות על עדת ה' אשר חלקם בחיים.
זו היא דעת הרמב"ן אשר דבריו ברור מיללו ושיטתו 

מיוסדת על יסודות נאמנים.

חובת הרופא לרפא
אמנם מאידך גיסא מצינו דעות אחרות בין הפוסקים.
הנה בגמרא )גיטין נו:( מצינו כי ביקש רבן יוחנן בן זכאי 
בעבור  רופאים  לו  ישגר  כי  המלך  אספסיינוס  מאת 

רבי צדוק. הרי שלא ראה פגם בשאלת פי הרופאים.
זיע"א בעל  הרה"ק מצאנז קלויזנבורג  זה עמד  בענין 
הרפואה  בית  הקמת  לפני  בעומדו  חיים,  השפע 
זו,  סוגיא  בירר  לכן  וקודם  צאנז,  בקרית  'לניאדו' 
)ליקוטים  יציב  דברי  שו"ת  ספרו  על  כתובה  היא  הלא 

והשמטות סימן קי"ד(. 

הרמב"ן  דברי  את  יציב  הדברי  מביא  דבריו  בראש 
רצון  עושי  בבית  לרופאים  חלק  מה  כי  האמורים, 
אכן  ברופאים.  עסק  לו  אין  איש  דרכי  ה'  וברצות  ה', 
תורת האדם  הביא שם כי הרמב"ן עצמו כתב בספרו 
לרופא  שניתנה  הרשות  כי  הסכנה(  ענין  המיחוש  )שער 

לרפאות - רשות של מצוה וחובה היא, ובכלל פיקוח 
על  ומוטל  השבת,  את  עליו  מחללין  אשר  הוא  נפש 
רופא שהרבים צריכים לו לנסוע לבית הרפואה ביום 
הכפורים שחל להיות בשבת, כי אין לך מצוה גדולה 
מזו לפי תפקידם, ואם הוא מונע עצמו הרי זה שופך 

דמים. וידוע ומפורסם כי הרמב"ן עצמו היה רופא.

דברי הרמב"ן - בזמן הנביאים
מעתה מפרש הדברי יציב את דברי הרמב”ן בפירושו 
היו  בישראל  נביאים  שהיו  בזמן  דווקא  כי  לתורה, 
מרחיקים את הרופאים, כי ודאי יודע הנביא יותר מן 

הרופא, והחיוב לשמוע בקולו הוא בכל העניינים.
דבר  לאדם  האומר  בנביא  הראשונים  נחלקו  ואמנם 
שדווקא  או  אליו,  לשמוע  חובה  יש  האם  עצמו  מפי 
כאשר מתנבא בשם ה’ חובה לשמוע לדבריו. אך על 
יותר מדברי  נכוחים דבריו לאין ערוך  ודאי  פנים  כל 
אל  בהליכה  טעם  אין  בעירו  נביא  יש  ואם  הרופא, 
הרי  שיחיה  הנביא  יאמר  אם  נפשך,  ממה  כי  הרופא, 

יחיה גם בלא הרפואות, ואם יאמר שימות חלילה לא 
יועילו הרפואות. 

אם כן, דברי הרמב”ן בפרשת בחוקותי אמורים כשיש 
נאמרו  האדם  בתורת  דבריו  ואילו  בישראל,  נביא 
בימינו כאשר בטלה נבואה, ובכגון דא מצוה לדרוש 

ברופאים וחובה לשאול את פיהם.

ילך אצל חכם
חז”ל  שאמרו  מה  פי  על  שם  יציב  בדברי  הביא  עוד 
)בבא בתרא יב.( כי אף על פי שבטלה נבואה מן הנביאים 

לא נתבטלה רוח הקודש מן החכמים, כי יתכן שלפי 
קודם  צדיק  אצל  ללכת  בימינו  גם  חיוב  ישנו  זה 
מזקנו  לדבר  דוגמא  והביא  הרופא.  אל  שהולכים 
הרה"ק בעל העטרת צבי זיע"א ששלח מכתב ולהודיע 
כי גילו לו מן השמים על אודות מקרה מסויים שלא 
לילך אצל הרופאים. אכן, כל זה בדורות עברו שהיו 
רוח הקודש שהיה אפשר לסמוך על דבריהם,  בעלי 
פיקוח  ובעניני  יודע עד מה,  איתנו  אין  בימינו  אולם 

נפש צריך לילך אצל הרופאים.

גניזת ספר הרפואות
אך הנה בגמרא )פסחים נו.( איתא שגנז חזקיהו את ספר 
רש"י  הרפואות שהיה בימיו והודו לו חכמים. ופירש 
שלא היה לב החולים נכנע בחוליים, והיו סומכים על 
הרפואות. אם כן אולי מזה נלמד שאין ראוי גם בימינו 

מטעם זה ללכת לרופאים.
אכן כתב בדברי יציב שם שהרמב"ם בפירוש המשניות 
)פסחים פ"ד מ"י( דחה טעם זה, וכתב שאם כן ראוי היה 

גם שלא לאכול לחם, אשר יש באכילתו רפואה גדולה 
משום  המאכל  מן  עצמנו  נמנע  וכי  הרעבון,  לחולי 

חוסר האמונה. 

אפשר  כי  יציב,  הדברי  כתב  רש"י  שיטת  ובפירוש 
את  רק  אלא  שבספר,  הרפואות  את  גנזו  שלא  לומר 
הספר עצמו, כדי שילכו האנשים להתפלל לה'. ועוד 
כתב כי יש לומר שהרפואות שהיו בזמן שלמה המלך 
וכפי  בימי חזקיהו,  זה כבר לא התאימו  שחיבר ספר 
שאמרו הקדמונים שאין להשתמש בימינו ברפואות 
שבגמרא. אך ודאי שיש ללכת אצל הרופאים שבימינו 

המרפאים לפי מה שנודע להם.
הנביאים  שימשו  עדיין  חזקיהו  בימי  כי  ובפרט, 
כדי  הרפואות  ספר  את  לגנוז  יכלו  ממילא  וכדלעיל, 
שילכו הבריות לדרוש בנביאים. אולם אנו שאין איתנו 
יודעי רוח הקודש, וכדברי רבינו האור החיים הקדוש 
)בראשית ו ג( שאפילו ריח הקודש אין בנו - מחוייבים 

אנו לשמוע לקול הרופאים.

חולי חיצוני ופנימי
ורבינו  עזרא  האבן  דברי  את  יציב  הדברי  מביא  עוד 
לרופא  הרשות  ניתנה  כי  שכתבו  יט(  כא  )שמות  בחיי 
שנראים  כיון  בלבד,  החיצוניים  באיברים  לרפאות 
הם לעין, ואילו חולי פנימי אינו ביד הרופא ושם לא 
ניתנה הרשות, ויש להתפלל לה'. ולפי דבריהם נוכל 

להעמיד את דברי הרמב"ן על התורה בחולי פנימי.
גם  נעשה  בזמנינו  אולם  בזמנם,  זה  שכל  כתב  אכן 
חולי הפנימי כמעט כחיצוני, משום מיני המכשירים 
הם  יכולים  ידם  על  ואשר  הרופאים  ביד  המצויים 
לראות את פנימיות גוף האדם. ומעתה גם בחולאים 
אלו יש לילך אצל רופאים, וכל העובר על זה הרי הוא 

חלילה בכלל המאבד עצמו לדעת.
מונקאטש  לק"ק  )במכתבו  צבי  העטרת  דברי  לפי  ואפילו 

הנדפס בסוף ספר פרי קודש הילולים( שכתב כי הרופא הוא 

הגוף  לקשר  היודע  הוא  שרופא  עוד  וכתב  הצדיק, 
לנשמתו למקור שרשו בכסא הכבוד, ולא רופאי אליל 
איתנו  אין  שכזה  חשוך  בדור  מקום  מכל  שבזמנינו, 
יודע עד מה, והתורה התירה לאדם ללכת לרופא כדי 

להתרפא.

רפואה של תורה
במאמר המוסגר, אגב דברי הרה”ק מקלויזנבורג על 
זקנו הרה"ק מזידיטשוב זיע"א בעל העטרת צבי, הנה 
אמת  ממגידי  שמע  כי  מובא  קדושות'  'עשר  בספר 
חולה  אחד  איש  צבי  העטרת  לפני  בא  אחת  שפעם 
וביקש ישועה. השיבו הרבי כי יבוא אליו ל'טיש' ושם 

ימשיך לו רפואה.
ואכן בא האיש לשולחנו הטהור של הרבי מזידיטשוב, 
ופרשת תרומה היתה, והזכיר שם את דברי רש"י על 
"לי  שפירש  תּרְוּמהָ",  ליִ  "ויְקִחְוּ  ב(  כה  )שמות  הפסוק 
שלימה'  'רפואה  בתיבות  כי  הרבי,  ואמר  לשמי".   -
ב'שלימה',  י"ה  ואותיות  ב'רפואה'  ו"ה  אותיות  ישנן 
העולה  שלם',  'רפא  ישאר  אלו  אותיות  נוציא  ואם 

בגימטריא 'תרומה' )156(. 
'ויקחו לי תרומה',  ומעתה יש לפרש, כי אמר הכתוב 
אך מלבד זה חסר אותיות הוי"ה העולה כ"ו כדי שיהיה 
בגימטריא 'רפואה שלימה', ועל זה כתב רש"י שיקחו 

לי לשמי ויתנוהו על התרומה, וביחד תבוא הרפואה.
דברי  מתוך  רפואה  להמשיך  הצדיקים  כח  היה  זה 
התורה,  מכח  הוא  וקיומו  האדם  כל  חיות  כי  תורה. 
וידעו  התורה,  באותיות  קשורות  ישראל  ונשמות 
ישראל  נשמות  שורש  את  למצוא  הדורות  צדיקי 

באותיות התורה ולהשפיע עליו ישועה ורפואה.

הליכה אצל רב התופס ישיבה
שם  בתשובתו,  מקלויזנבורג  הרה”ק  דברי  אל  נשוב 
)יורה  הרמ"א  דברי  את  האמור  לפי  וביאר  המשיך 
דעה סימן שלה סעיף י( שם כתב וז"ל: "יש אומרים שמי 

ילך אצל חכם שבעיר שיבקש  שיש לו חולה בביתו, 
פרק  יוסף  מנימוקי  טהור  מקורו  וציין  רחמים.  עליו 
ביאור,  וצריך  הרי"ף(.  מדפי  נג.  דף  בתרא  )בבא  נוחלין  יש 
הרי גמרא מפורשת היא בבבא בתרא )דף קטז.(, "דרש 
ילך  ר' פנחס בר חמא, כל שיש לו חולה בתוך ביתו, 
אצל חכם ויבקש עליו רחמים". אלא שהנימוקי יוסף 
שם כתב כי מנהג היה בצרפת ללכת דווקא אצל הרב 
זה הרי לא הביא הרמ"א  ישיבה. אמנם חלק  התופס 
כלל, אם כן למה ציין לנימוקי יוסף. ועוד הקשה, למה 
סמך הרמ"א דין זה למה שכתב השלחן ערוך כי בחולי 

מעיים אין האיש משמש את האשה.
לומר  יש  האמור  לפי  כי  יציב,  הדברי  בזה  ופירש 
מן  למעלה  שהובא  למה  כיוון  קדשו  ברוח  שהרמ"א 
מעיים  בחולי  כאן  ומדובר  מאחר  כי  צבי,  העטרת 
אצל  לילך  שיש  לומר  מקום  היה  פנימי,  חולי  שהוא 
מקום  אין  שבזה  כיון  הקודש  רוח  בעל  שהוא  חכם 
לדברי הרופאים כלל. לכן ציין הרמ"א לדברי הנימוקי 
ישיבה,  התופס  חכם  אצל  הולכים  כי  שהדגיש  יוסף 
אף שאינו בעל רוח הקודש, וזה אינו סיבה שלא לילך 
אצל  להליכה  תוספת  רק  אלא  מומחה,  רופא  אצל 

הרופא.
להליכה  הן  התורה  מנגלות  מקור  בידינו  יש  כן  אם 
לחובת  והן  בשעתו,  הקודש  ורוח  נבואה  בעל  אצל 

ההליכה לרופאים בימינו.
עד כאן תוכן תשובת הדברי יציב, אשר נהג למעשה 

על פי הכרעתו והקים את בית הרפואה.
לנו  אל  חכם,  אצל  ההליכה  בענין  דברנו  מדי  והנה 
שם(  בתרא  בבא  הבחירה  )בית  המאירי  דברי  את  לשכוח 
שפירש כי תכלית ההליכה היא כדי שילמדנו החכם 
להתפלל, כי אין האדם נפטר מן התפילה בזה שהלך 
אלא  ה',  לפני  החולה  תפילת  וחביבה  ברכה,  לבקש 

שצריך ללמוד את דרכי התפילה.

ניתנה רשות לרופא
‘ורפא  בתורה  שנאמר  מה  כי  האמור,  מכל  העולה 
לרופא  רשות  שניתנה  חז”ל  מכאן  ולמדו  ירפא’ 
לרפאות, אינו סותר כלל לכך שהרפואה בידי שמים 

גם במצוות העוסקות בחיובים שבין אדם 
לחבירו, ניתן למצוא רמז לחובות האדם 

לקונו. וכגון בדיני שמירת פיקדון, יש 
רמזים לחובת שמירת פקדון הנשמה, 

ובדיני עבד עברי ואמה עבריה הפותחים 
את הפרשה, מצאו בספרים הקדושים 

רמזים לגוף ונשמה 

ב

עינים מאירות



המאכלים  את  ברא  הוא  ברוך  שהקדוש  כשם  היא. 
ואם  שמים,  בידי  שחיותו  אף  לאוכלם  האדם  וצריך 
יבוא אדם ויטען כי אינו אוכל ואינו שותה כי סומך על 
הקדוש ברוך הוא שגזר עליו חיים, מבין כל בר דעת 

כי אין בדברים אלו ממש.
כי פעם  א(,  ד סימן  )מדרש שמואל פרשה  חז”ל  וכך אמרו 
אחת היו רבי ישמעאל ורבי עקיבא מהלכין בחוצות 
ירושלים והיה עמהן אדם אחד, פגע בהם אדם חולה 
לקחתן.  רפואות  מיני  לו  ויעצו  יתרפא,  במה  ושאלם 
תמה האיש הנלוה להם כיצד עשו כנגד גזירת שמים 
עצמו  מכניס  האדמה  את  העובד  גם  כי  לו  והשיבו 
מה  שמעת  “לא  ואמרו:  וסיימו  שלו,  שאינו  בדבר 
שכתוב )תהלים קג טו( ‘אנוש כחציר ימיו’, כשם שהעץ 
ואם עלה  עולה,  אינו  ונחרש  ומתנכש  נזבל  אינו  אם 
הגוף  כך  מת,  והוא  חי  אינו  נזבל(  )ולא  מים  שתה  ולא 

הוא העץ, הזבל הוא הסם, איש אדמה הוא הרופא’”.
אם כן, ודאי יכול הקדוש ברוך הוא לרפא כל אדם, אלא 
שנתן רשות לרופא לרפאות. אלא שפירשו הקדמונים 
כמה פירושים בגדרי רשות זו, וחילקו בין ימי הנביאים 

לימים שלאחריהם, ובין מכה פנימית וחיצונית.

ובשביעית יצא
עטרה  ונשים  הדברים,  את  לחדד  אנו  גם  מבקשים 
הרה"ק  של  והקדושים  הנפלאים  דבריו  את  לראשנו 
גם  השייכים  בפרשתנו,  זיע"א  שלמה  התפארת  בעל 
השבת  קדושת  בדבר  לכן  קודם  שהזכרנו  מה  לענין 
כל  להשפעת  רוחני  צינור  בהיותה  המופלא,  וכוחה 

הטובות לעולם, בגוף ובנפש, בחומר וברוח.
יסוד זה המקשר את ענייני הפרשה לשבת קודש, נוכל 
למצוא כבר בתחילת הפרשה, בדיני עבד עברי העובד 
חינם.  לחפשי  יצא  ובשביעית  שנים  שש  אדונו  את 
והרמז בולט לעין, כי שש שנות העבודה הן ששת ימי 

המעשה, וביום שבת קודש שובתים ממלאכה.

ת  ֶ בֶת וּבֹּ�שׁ ֶ ת - �שׁ בָּ ַ �שׁ
החובל  דיני  את  גם  שלמה  התפארת  מפרש  וכך 
בחבירו שחייב בחמישה דברים ואחד מהם הוא שֶׁבֶת, 
ִבתְּוֹ יתִּןֵ ורְפַֹּא ירְפַּאֵ”,  כמו שנאמר )שמות כא יט( “רקַ שׁ
את  שתרפא  היא  יכולה  כי  לשַׁבָּת,  רומז  יתן’  ו’שבתו 

האדם הן מנגעי לבבו והן ממכות גופו.
ובאמת את כל הפרשה יש לפרש הן לענין הגוף והן 
כפשוטו  גם  הוא  בחבירו  החובל  כי  הנשמה,  לענין 

שהכה בגופו, וגם בנזק רוחני שהזיק לו.
הוא  שגם  בֹּשֶׁת,  הוא  הדברים  מחמשת  אחד  והנה 

אותיות ‘שַׁבָּת’, לומר לך כי גם כאן נרמז ענין רוחני.
אם כן, המפתח לרפואת הגוף והנפש היא שבת קודש, 
קרובה  בשבת  חבירו  רפואת  על  המתפלל  ואדם 
תפילתו להתקבל יותר מימות החול. כי דווקא בזמן בו 
אין מזכירין את צרכי הגוף, נשמעת התפילה יותר מכח 
קדושת היום, שבת היא מלזעוק ורפואה קרובה לבוא.

רפואת הנפש ורפואת הגוף
ולפרש  להמשיך  נוכל  שלמה  התפארת  דברי  פי  על 
מה שאמרו חז”ל )שבת קיח:(: “אמר רבי חייא בר אבא 
אפילו  כהלכתו,  שבת  המשמר  כל  יוחנן,  רבי  אמר 
עובד עבודה זרה ]כדור[ אנוש - מוחלין לו, שנאמר 
שומר  ]כל  וגו’  זאת  יעשה  אנוש  ‘אשרי  ב(  נו  )ישעיה 

כי  לו”.  מחול  אלא  מחללו  תקרי  אל  מחללו’,  שבת[ 
קודם הריפוי בדרכי הרפואות צריך האדם לרפא את 
הגוף.  רפואת  את  האדם  ישלים  כך  אחר  ורק  נפשו, 
ועל ידי קדושת השבת מחבר האדם בין גופו לנפשו 
בקדושה, והשבת מחברת בין אדם לחבירו ובין אדם 
שניזוק  מי  עבור  לבקש  רוצים  כאשר  כן,  על  לקונו. 
לזה,  המיוחד  הזמן  היא  קודש  שבת  ובנפשו,  בגופו 
בבקשת  החול  ימי  כצורת  באה  התפילה  שאין  אלא 
צרכים מפורטת, אלא כדרך תפילות השבת, הנושאת 

בכנפיה את הברכה ואת החיים ואת הרפואה.

אוכלין לרפואה בשבת
עוד מבאר התפארת שלמה את הפסוק בדרך נוספת, 
המאכלים  וקדושת  השבת  מאכלי  לענין  השייכת 
המשנה  את  ומביא  למעלה.  בזה  עסקנו  אשר  בכלל, 

במסכת שבת )קט:( שם שנינו כי את כל האוכלין אוכל 
כוונת  דברים  של  פשוטן  לפי  בשבת.  לרפואה  אדם 
שעושה  אף  בריאים,  מאכל  האוכל  כי  לומר  המשנה 
כן משום סגולת הרפואה שבו - מותר הדבר בשבת, 
ואין בזה משום גזירה שמא ישחוק סממנים, כי דרך 
אכילה היא. אולם בדרך רמז יש לפרש כי כל האוכלין 

שאוכל אדם בשבת - יש בזה רפואה.
כי ביום הזה ישנם יחודים גדולים בעולמות העליונים 
הנמשכים על ידי כוונת האכילה כראוי ומשפיעים על 
כל מעשי האדם, וזהו שורש הרפואות. וכאשר מחבר 
האדם את עצמו לאותם הייחודים העליונים, נעשית 
האכילה עצמה למעשה רוחני של רפואה. על כן שבת 
היא מלזעוק ורפואה קרובה לבוא, כי קדושת השבת 
פועלת מעצמה גם בלא שמזכירין בפירוש את צרכי 

הרפואה.
וזהו 'שבתו יתן ורפא ירפא', כי כאשר יתן האדם את 
הרפואה  תבוא   - בשבת  אכילתו  את  ויקדש  שבתו 
כאשר  ביותר,  הפשוט  המאכל  אפילו  כי  מאליה, 
אוכלים אותו בשבת, הרי הוא נעשה סם חיים. שולחן 
 - אותו  ורואים  המלאכים  ובאים  שבת  בליל  הערוך 

נעשה שולחן של רפואה.

שתי רפואות
כיוצא בדבר, נוהגת היתה אמו של הרה"ק רבי מנדל 
המדוברת  בלשון  אמירתנו  כי  לומר,  זיע"א  מרימנוב 
"הייליגער שבת" רומזת לכח הרפואה שיש בשבת, כי 

'הייל' ו'היילט' לשון רפואה הן.
מוהר"ן  ליקוטי  בספה"ק  כתב  האלה  הדברים  ומעין 

)תורה נ"ח(, כי שבת קודש יכולה היא שתרפא רפואות 

הנפש ורפואות הגוף, בבחינת 'שבתו יתן ורפא ירפא' 
והגוף  הנפש  רפואת  השבת,  ידי  על  רפואות  שתי   -

הכרוכות זו בזו.
כי אם פוגמים  וממילא יש להיזהר גם בהיפך הדבר, 
חלילה בקדושת השבת ואין נזהרים בשמירתה עלול 
והן  לגוף  הן  היפך הרפואה,  לידי  לבוא חלילה  הדבר 

לנפש.

את הנדחת אשיב
האחרונה  הפרשה  משפטים,  בפרשת  אנו  עומדים 
מפרשיות שובבי”ם, וזקוקים אנו לרפואת הנפש יותר 
השובבי”ם  בעניני  הרבה  שעסק  ומי  הזמנים.  מבכל 
בעל  זיע"א  מווילעדניק  ישראל  רבי  הרה"ק  הוא 
הספה"ק שארית ישראל, אשר זכינו להוציא את ספרו 

לאור עולם במהדורה חדשה ובכלי מפואר.
וכתב שם )לקוטים( כי בפרשת משפטים יש תיקון לכל 
הנדחים והאובדים, ומריבוי הדינים העוסקים במזיק 
יימצא  הפרשה,  עניני  שאר  וכל  ומוכה  ובמכה  וניזק 
על  הקדושה  התורה  דברי  בלימוד  אלו  לכל  תיקון 

אודותם.
על כך אומרת התורה 'רק שבתו יתן', כל 'רקין' מיעוטין 
בהכנעה,  ולנהוג  עצמו  את  למעט  האדם  שצריך  הם, 
שבת   - שבתו  את  הוא  ברוך  הקדוש  יתן  זה  ידי  ועל 
'בשת', כי אין  ותשובה, שבת בו תשוב, ושבת אותיות 
לך תשובה גדולה יותר מן הבושת, ועל ידי זה ישלח לו 

הקדוש ברוך הוא תשובתו מלמעלה ורפא ירפא.

וכי יריבון אנשים
מבאר  זיע”א  מליז’ענסק  אלימלך  ר’  הרבי  הרה”ק 
על  בפרשתנו  אלימלך  נועם  בספה"ק  אלו  פסוקים 

דרך המוסר.
הרע,  והיצר  הטוב  היצר  אלו   - אנשים'  יריבון  'וכי 
אם  היצר הרע  וגם  'איש',  נקרא  ודאי  היצר הטוב  כי 
'איש',  לבסוף  נקרא  עליו  להתגבר  האדם  לו  מניח 
כדאיתא בגמרא )סוכה נב:(: "אמר רבא, בתחילה קראו 
הלך ולבסוף קראו אורח ולבסוף קראו איש, שנאמר 
)שמואל ב' יב ד( 'ויבא הלך לאיש העשיר ויחמול לקחת 

מצאנו ומבקרו לעשות לאורח', וכתיב )שם( 'ויקח את 
כבשת האיש הרש ויעשה לאיש הבא אליו'".

וזהו 'כי יריבון אנשים', שהרגיז האדם יצרו הטוב על 
הטוב  היצר  הוא   - רעהו'  את  איש  'והכה  הרע,  יצרו 
'איש', ומכה את 'רעהו' - זה היצר  אשר תמיד נקרא 
הרע. ונקרא היצר הרע בשם 'רעֵַ' ליצר הטוב, כי צריך 
האדם לעבוד את הקדוש ברוך הוא בשני יצריו - יצר 
)ראה  לבְבָךְָ"  "בּכְלָ  ה(  ו  )דברים  כדכתיב  רע,  ויצר  טוב 
ברכות נד.(. וכפי שהבאנו למעלה בדבר שני המלאכים, 

תכלית עבודת האדם היא שיאמר גם היצר הרע אמן 
לכבוד שבת, אם  כרחו, אם על השולחן הערוך  בעל 
על המאכלים הכשרים, ואם על הנהגתו הראויה. אם 
כי  הטוב,  היצר  של  רעהו  להיות  יוכל  הרע  היצר  כן 

יהיו מעשי שניהם מכוונים אל הקדושה.
והיאך היא הדרך להכות את היצר הרע, 'באבן' - אלו 
ומהן  'אבנים',  הנקראות  הקדושה  התורה  אותיות 
בספר  כדאיתא  'בתים',  הנקראות  התיבות  את  בונים 

יצירה )פרק ד משנה י"ח(.

תורה לשמה - לשם ה'
והנה אמרו חז”ל )פסחים נ:(: “אמר רב יהודה אמר רב, 
שלא  פי  על  אף  ובמצות  בתורה  אדם  יעסוק  לעולם 
לשמה, שמתוך שלא לשמה - בא לשמה”. ודאי עיקר 
לימוד התורה הוא ‘לשמה’, היינו ‘לשם ה’’, היא אות 
ה’ אחרונה שבשם הוי”ה הקדוש, לייחד קודשא בריך 
בעולם  יתברך  שכינתו  ולהשרות  ושכינתיה  הוא 
מתגבר  הרע  שיצרו  אדם  רואה  אם  אולם  המעשה. 
עליו ילמד תורה גם שלא לשמה, ולבסוף יכבוש את 

יצרו וילמד לשמה.
על כך איתא בגמרא )סוכה נב:(: “אם פגע בך מנוול זה - 
משכהו לבית המדרש”. שם הוא מקום הבנין באותיות 
ובתיבות התורה הקדושה, ובזה אנו בונים את העולם 
כולו, כמו שנאמר )ישעיה נד יג( “וכְלָ בּנָיַךְִ למִּוּדיֵ ה’ ורְבַ 
ְלוֹם בּנָיָךְִ”, אל תקרי ‘בניך’ - אלא ‘בוניך’ )ברכות סד.(.  שׁ

ובזה נוכל לכבוש את היצר הרע.

אהבתי את אדוני ואת אשתי
בדרך זו מפרש הנועם אלימלך את הפסוקים בתחילת 
“ואְםִ  ה-ו(:  כא  )שמות  עברי  בעבד  האמורים  הפרשה 
תּיִ ואְתֶ בּנָיָ  ְ אמָֹר יֹאמרַ העָבֶדֶ אהָבַתְּיִ אתֶ אֲדֹניִ אתֶ אשִׁ
וֹ אלֶ  וֹ אֲדֹניָו אלֶ האָלֱֹקיִם והְגִּיִשׁ ִי: והְגִּיִשׁ לֹא אצֵאֵ חפָשְׁ
בּמַּרַצְעֵַ  אזָנְוֹ  אתֶ  אֲדֹניָו  ורְצָעַ  המַּזְוּזהָ  אלֶ  אוֹ  הדַּלֶתֶ 

ועֲַבדָוֹ לעְֹלםָ”.
נקרא  ה’  בעבודת  המתחיל  אדם  כי  הדברים,  פירוש 
הוא  ברוך  ה’  האדון  את  אהבתו  מלבד  ואם  ‘עבד’, 
עודנו אוהב את כל עניני העולם הזה, לא יוכל לצאת 
)ראה  בתורה  העוסק  ככל  חורין  בן  ולהיות  לחופשי 
כי  ה’,  זה מעכב את עבודת  ודבר  ב(,  ו הלכה  אבות פרק 

כל עסק האכילה והשתייה והתענוגים ורדיפת הממון 
וכו’ הוא מפסיד גדול בעבודה.

העבודה,  בעבור  אלו  לכל  גם  אנו  צריכים  ואמנם, 
כדי לעבוד את ה’ בשני יצרינו, ובכח היצר הרע יוכל 
לעמול  צריך  אולם  ה’.  אהבת  מידת  אל  לבוא  האדם 
הרבה כדי לקחת את כח הרע ולהשתמש בו לעבודת 
לאדם  לו  יש  הרי  קודש,  בשבת  וכגון  יתברך.  ה’ 
להתענג בתענוגים, אולם היצר הרע מגיש לפניו את 
להישאר  אותו  ומשדל  חיצונית,  בעטיפה  המאכלים 
לעשות  האדם  צריך  אולם  שבזה.  החיצוני  בחלק 
היצר  בחבורת  עצמו  ימצא  ואז  שמים,  לשם  מעשיו 
על  כרחו,  בעל  אמן  לענות  יאלץ  הרע  והיצר  הטוב, 
אשר לקח האדם את המאכל שהוא עצמו הגיש לפניו 
על מנת לפתותו לאכילה של תענוג, והנה בא היהודי 

והשתמש בזה לשם שמים.
בכך מפרש הרבי ר’ אלימלך את המשך הפסוק, ‘והגישו 
אדוניו אל האלקים’, שיעסוק בתורה לשמה כדי לייחד 

מה שנאמר בתורה 'ורפא ירפא' 
ולמדו מכאן חז"ל שניתנה רשות 
לרופא לרפאות, אינו סותר כלל 
לכך שהרפואה בידי שמים היא. 

כשם שהקדוש ברוך הוא ברא את 
המאכלים וצריך האדם לאוכלם אף 

שחיותו בידי שמים 

ג

עינים מאירות



הקדושה  השכינה  היא   - הדלת’  ‘אל  ויגישו  ה’,  שם 
אשר בגלות היא דלה, ‘ורצע אדוניו את אזנו במרצע’ - 
שיראה להתקשר עמו לעבודת ה’ ובזה יעבדנו לעולם.

שניהם כאחד טובים
אלימלך  הנועם  שב  ובזה  עברי,  עבד  לענין  כאן  עד 
לביאור פרשת חובל בחבירו, ומפרש כי הכאתו באבן 
היא בדברי התורה וכנ”ל, ואילו ‘באגרוף’ רומז למידות 

טובות, אשר על ידן יהיה בעל אגרוף לנצחו.
יתכן שיצליח האדם בסיוע  כי  וכאן מזהירה התורה, 
‘ולא  עדיין  אולם  הרע,  היצר  את  להכות  הטוב  יצרו 
של  מכשול  לידי  לבוא  ועלול  למשכב’,  ונפל  ימות, 
העולמות  במדרגת  לעמוד  יקום’  ‘אם  אכן  עבירה. 
העליונים הנקראים ‘קומה’, ‘והתהלך בחוץ’ - שיזכה 
אז  הקדושה,  אל  מביאה  החיצוניות  כל  בה  למדרגה 
למשענת  התורה  לו  שתהיה   - משענתו’  ‘על  יעמוד 
יחד עם המידות הטובות, בלא שום פסולת, וממילא 
שתפקידו  הטוב  היצר  בו  שישלוט  המכה’,  ‘ונקה 
להכות את היצר הרע, ושוב לא יצטרך להכאות אלו, 
כי יעבדו שניהם יחד בקדושה. וממילא ‘רק שבתו יתן 
ושם  ירפא’, שיזכה לשבת בעולמות העליונים  ורפא 
תהא דבוקה מחשבתו, אלא שישפיע השפעות טובות 

כאן בעולם השפל לרפואה וישועה בכל הענינים.
זהו פירושו הנפלא של הנועם אלימלך בדרך המוסר.

צרעת ממארת היא
השבת,  בשמירת  הזהירות  בחובת  דברנו  ומדי 
מעשה  בזה  נזכיר  שכנגדה,  ולמה  לרפואה  המביאה 
נוות  וגם  מופלג,  צדקה  בעל  היה  אחד  גביר  שהיה. 
לעסוק  שהרבתה  החסד  במעשי  היתה  ידועה  ביתו 
גדולה,  צרה  ביתם  את  פקדה  אחד  יום  אך  בהם. 
והאשה לקתה בצרעת חמורה. הכל התרחקו מן הבית 
מכספו  חסך  לא  והאיש  חלילה,  להידבק  שלא  כדי 
ותעלה  מזור  למצוא  כדי  הרופאים  גדולי  את  והזמין 
לרעייתו. בקושי רב הצליח לשכנע אותם להתגבר על 
רגעים  ביתו, אולם אחר  ולבוא אל  פחדם מן הסכנה 
ספורים הודיעו כי מחלה זו חשוכת מרפא היא, ואין 

לאל ידם לעשות מאומה.
אחר שנתייסרו כמה חודשים, הוצע להם לנסוע אל 
חצר קדשו של הרה"ק רבי מאיר מפרימישלאן זיע"א, 
בקרב  ישועות  ופועל  גדול  מופת  כבעל  נודע  אשר 
הארץ. כסף לא חסר לבני הזוג, ובכרכרה הדורה נסעו 

אל בית הרבי.

ואל תביאינו לידי נסיון
קודם  ועוד  הרבי,  של  חדרו  אל  נכנסו  זה  אך  אולם, 
שסיפרו את דבר המחלה אשר פקדה את ביתם, מיד 
“מדוע  וצעק:  האשה  על  בקולו  מאיר  רבי  הרעים 
חיללת את השבת”. וברור היה כי בלא שהוצרכו לומר 

לו דבר, כבר נתן הרבי תשובה לסיבת המחלה.
הדעת  על  יעלה  זה  “הכיצד  והשיבה:  האשה  נבהלה 
נזהרתי  מעודי  הלא  כזו,  חמורה  באשמה  להאשימני 
כמה  כבר  לכבודה  טרחתי  והרבה  השבת,  בשמירת 

ימים לפניה, ולמה יאמר הרבי עלי כזאת”.
אולם הרבי נותר בשלו ואמר: “מאיר אינו אומר שקר. 

אמרי נא לי, מדוע תפרת בשבת”.
אז נזכרה האשה במעשה שאירע לפני זמן רב. פעם 
מאוד,  מאוחרת  בשעה  היריד  מן  בעלה  שב  אחת 
אחר שכבר הדליקה את הנרות לכבוד שבת. וכאשר 
בידה  אין  כי  ראתה  לשבת,  נקי  בגד  בעבורו  חיפשה 
ובגודל  קטן.  קרע  בה  היה  אשר  אחת  חולצה  אם  כי 
יראתה מפני בעלה סמכה על כך שעדיין לא שקעה 

חמה, ותיקנה את הבגד אחר הדלקת נרות.
כאשר עלה הדבר על דעתה, פרצה בבכי מר וביקשה 
כי  היה  ניכר  ואכן  הנורא.  לחטאה  תיקון  הרבי  מאת 
תשוב  לא  ובוודאי  כך  על  שלם  בלב  היא  מתחרטת 
עוד לכסלה, וגם התוודתה על עוונה, ושבה בתשובה 

שלימה.

פדיון נפש
נענה רבי מאיר ואמר: “קראו נא אלי את יוס’ל החייט”.

לפני  “הן  מאיר:  רבי  לו  אמר  אצלו,  החייט  בא  כאשר 
כמה ימים באת אלי לתנות את מר גורלך, כי צריך אתה 
למעות בעבור נישואי בתך ואין בידך כלום. ערוך נא לי 

את החשבון, כמה תצטרך עבור צרכי הנישואין”.
הרבי,  מצות  עליו  חזקה  אך  השאלה,  מן  יוס’ל  נבהל 
והוא יצא לחוץ ושב אחר כמה רגעים כשבידו חשבון 
מפורט, מחוט ועד שרוך נעל, ובסיכומו של דבר עלה 

כי זקוק הוא לארבע מאות רובל.
הוצאות  את  אתם  “תנו  הגביר:  לאשת  הרבי  אמר 
החתונה ליהודי זה, ובזכות הצדקה - תזכו לרפואה”.

מיד הוציאה האשה את כל הסך המבוקש, ומנתה אותו 
לידי החייט המאושר, ואכן נתרפאה במהרה מצרעתה.

זהו כוחה של השבת, אשר לשומריה - רפואה קרובה 
לבוא, אולם למזלזלים בשמירתה חלילה - יכולה היא 
שתהפוך ברגע אחד להיות להיפך הרפואה. וזהו ‘רק 
שבתו יתן ורפא ירפא’, ומי שחילל את השבת הוצרך 

להוסיף וליתן מעות לכפרה ולפדיון נפשו.

רפואת ה' ורפואת בשר ודם
אכן יש כאן נקודה עצומה שמבקשים אנו להוסיף על 

כל האמור, ועמד עליה רבינו בחיי כאן.
בכל התורה כאשר מדובר על רפואת בשר ודם, נאמר 
השורש 'רפּא' בדגש הפ"א. כך הוא בפסוק זה - "ורְפַֹּא 
ירְפַּאֵ", וכך גם בפסוק )ירמיה נא ט( "רפִּאִנוּ אתֶ בּבָלֶ ולְֹא 
נרִפְּתָהָ". אולם כאשר מדובר על רפואת הקדוש ברוך 
הוא, באה האות פ"א בלא דגש, וכגון בפסוק )שם יז יד( 
ְבוּריֵ  לשִׁ "הרָֹפאֵ  ג(  קמז  )תהלים  וכן  ואְרֵפָאֵ",  ה'  "רפְאָנֵיִ 

הדקדוקי  בחלק  דנים  אנו  אין  רבות.  וכהנה  לבֵ", 
שבדבר, אך כך הוא לאורך כל פסוקי התנ"ך.

ובספרים  זה,  בדבר  עמדו  הראשונים  מרבותינו  עוד 
הקדושים האריכו בפירושו.

אינה  ודם  בשר  רפואת  כי  מפרש,  עצמו  בחיי  רבינו 
רפואה קלה, ובאה על ידי צער וטורח.

וכגון אדם הצריך לעבור ניתוח, כמה יסורים מתייסר 
צריך  כי  המנתחים,  שולחן  על  שעלה  קודם  עוד 
מן  שאינן  רבות  ולבדיקות  וקשה,  גדולה  להכנה 
צער  בו  שיש  עצמו  הניתוח  מכן  ולאחר  הנעימות. 
ויסורים גדולים, ופעמים שאינו מצליח, ולפעמים יש 
לשוב ולנתח, וגם ההחלמה מן הניתוח אורכת לעתים 

כמה חודשים.
בקלות  הוא  ברוך  הקדוש  של  רפואתו  כן  שאין  מה 
ִיר ולְֹא יוֹסףִ עצֶבֶ  ובנחת היא באה, "בּרִכְּתַ ה' היִא תעֲַשׁ

עמִּהָּ" )משלי י כב(.

הנני רופא לך
וכאן מתגלה לנו דבר פלא. 

עד  כי  נב(  )פרק  אליעזר  דרבי  בפרקי  חז”ל  אמרו  הנה 
חזקיהו המלך לא היה אדם שקם מחוליו. 

ברוך  שבא הקדוש  אמרו  אבינו  אברהם  אצל  ואמנם 
הוא לבקר את החולה ביום השלישי למילתו, ובאותה 
שעה עסק במצות הכנסת אורחים, וכפי שפירשו בזה 
הברכה  היא   - ח''  'אור  נוטריקון  'אורח'  כי  צדיקים 
שם  אך  'רפאנו'.  ברכת  עשרה,  שבשמונה  השמינית 
היתה זו רפואה ממצות מילה, ולא מסכנת חיים, והרי 

לא הוצרך אברהם כלל לרופאים.

אבן טובה לרפואה
שמעון  “רבי  טז:(:  בתרא  )בבא  בגמרא  אמרו  ולהדיא 
של  בצוארו  תלויה  היתה  טובה  אבן  אומר,  יוחי  בן 

אברהם אבינו, שכל חולה הרואה אותו מיד מתרפא”. 
אורחים  הכנסת  מצות  היא   - טובה  אבן  אותה  ומהי 
שהיה דבוק בה בכל כוחו. אלא שרפואתו של אברהם 
אחר  מסוג  אלא  הרופאים,  כרפואת  היתה  לא  אבינו 
וכפי  השמינית.  המידה  אור   - ח’  אור  מכח  היתה, 
כי  זיע"א,  מסאמבור  אורי  רבי  הרה"ק  בזה  שאמר 
מלבד  באותיותיהן,  הן  שוות  ו'רופא'  'אורח'  תיבות 
יש  וב'רופא'  ח',  האות  ישנה  שב'אורח'  אחת,  אות 
תחתיה את האות פ'. אך שאר האותיות הן 'אור'. והנה 
הפער בין פ' שמנינה 80 לח' שמנינה 8 הוא 72, כמנין 
זה  ידי  ועל  למארח,  חסד  ממשיך  האורח  כי  'חסד'. 
חסד  שמידתו  אבינו  אברהם  כן  אם  רפואה.  נעשית 

היה ממשיך רפואה בכח מצות הכנסת אורחים.
בדומה לזה כתב בספה"ק דגל מחנה אפרים בשם זקנו 
רבינו הבעל שם טוב הקדוש זיע"א כי אורח הוא אור 
ח', ואברהם אבינו שמידתו חסד היה מכניס את אור 

הבינה בכל המידות.
אם כן בוודאי מה שאמרו חז"ל כי עד חזקיהו המלך 
לא קם איש ממחלתו, ודאי הכוונה לחולי מסוכן, כפי 
משול  מצבו  כי  י.(  ברכות  )ראה  עצמו  חזקיהו  שאמר 
למי שחרב חדה מונחת על צווארו, ואף על פי כן אל 

יתייאש מן הרחמים.

מקדים רפואה למכה
אלו.  בדברים  יש  פנימי  עומק  כי  נראה  באמת  אך 
בביתו של אברהם אבינו היו החולים מתרפאין על ידי 
האבן הטובה של הכנסת האורחים, אולם לא בהכרח 
ידעו הללו כי חולים הם, שכן חוליים פנימי היה וצפון 

מן העין.
כי הנה על ישמעאל נאמר )בראשית טז יב( “והְוּא יהִיְהֶ 
פּרֶאֶ אדָםָ”, ‘פרא’ אותיות ‘רפא’, ובא כאן דגש, כענין 
רפואתו של הקדוש ברוך הוא, אלא שכאן הוא להיפך. 
מצד  באה  האם  החולים,  רפואת  היתה  תלויה  ובזה 

‘רפא’ או מצד ‘פרא’.
)ח"ב לב.(  לביאורן של דברים נוסיף, כי בזוהר הקדוש 
שלא  שם  אמרו  כי  פרע,  ולא  מל  שישמעאל  משמע 
מל כיאות וכתיקון, ואילו במדרש )ראה בראשית רבה מז 
וגם פרע הערלה. אך צריך  ח( משמע שמל ישמעאל 
זכה  לא  אך  פריעה,  עשה  חוץ  כלפי  שאמנם  לומר 
לסוד הפנימי שבמילה - הוא סוד הרפואה השלימה, 

לכן נותר פרא ולכלל 'רפא' לא בא.
'א-ל'  השם  נמצא  ישמעאל  של  שמו  אותיות  בתוך 
- הוא שם מידת החסד. אולם את מציאות הרפואה 
מדברי  למעלה  שהזכרנו  וכפי  קיבל,  לא  השלימה 
כן אף  הוי"ה, על  העטרת צבי שיסודה בתוספת שם 
שיש לו חלק בקדושה, ומתפלל הוא לה' - עדיין הוא 
בדגש  הנרמזת  צער,  בלא  האלקית  והרפואה  פרא, 

שב'רפא' - לא ניתנה לו.
כי  השבת,  שומרי  ישראל  לבני  רק  ניתן   - זה  כח 
שבת קודש רפואה היא לישראל, שבת היא מלזעוק 
ורפואה קרובה לבוא, ומלאך רע עונה אמן בעל כרחו. 
ישראל  יזכו  בקדושה  השבת  מאכלי  אכילת  ובכח 

לרפואת הגוף והנפש.

רפואה שלימה מן השמים
ירפא’ נכתב בדגש,  ‘ורפא  כי  על כך דרש רבינו בחיי 
דווקא  כי  שמים,  בידי  הבאה  הרפואה  על  לרמז 
ברפואה בידי אדם הבאה מצד ‘פרא אדם’ יש לדרוש 
ברופאים, אולם מי ששייך למידת החסד של אברהם 
הטובה  האבן  בראיית  זה,  בלא  מתרפא   - אבינו 
התלויה בצווארו, ובכח דביקותו בקדושת השבת, עד 
כדי כך שיוכל לזכות לרפואה בלא שידע כלל שחלה.

לדרגה  להגיע  לזכות  ואחד  אחד  כל  יוכל  כן,  אם 
נפלאה זו, כי עד שלא יבואו ימי הרעה - ובעזר ה’ לא 
יבואו כלל - יזכה לרפואה בכח השבת. אלא שכדברי 
התפארת שלמה עליו להכניע עצמו בבחינת ‘רק’, ואז 

הקדוש ברוך הוא יתן שבתו ורפואתו.
לבריאות  יזכו  לרפואה  הצריכים  שכל  רצון  יהי 
ונזכה  הנפש,  לרפואת  והן  הגוף  לרפואת  הן  שלימה, 
במהרה לרפואה הגדולה של כל ישראל בביאת גואל 

צדק ובבנין בית הבחירה במהרה בימינו אמן.

מה שנאמר בתורה 'ורפא ירפא' ולמדו 
מכאן חז"ל שניתנה רשות לרופא 

לרפאות, אינו סותר כלל לכך שהרפואה 
בידי שמים היא. כשם שהקדוש ברוך 
הוא ברא את המאכלים וצריך האדם 

לאוכלם אף שחיותו בידי שמים

newsletter.mechubarim@gmail.com :לשמיעת השיעורים - קול הלשון: 03-6171077 | לקבלת הגיליון בדוא"ל

עינים מאירות


